
časopis romistických studií | 24. ročník | 2/2017



Obsah

RECENZOVANÁ ČÁST

Zuzana Trachtová 
Někdy jsem rebelka, jindy slušná holka.  
Kulturní modely násilí z pohledu romských dívek� 7 

Pavel Kubaník
„Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu� 23 

Sofiya Zahova
Dětství v životopisných textech  
švédských Romů – tendence a proměny� 45 

Červenka Jan
Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny –  
proměny v teorii a ediční praxi od počátku systematického pravopisu 
do přelomu osmdesátých a devadesátých let 20. století� 71 

NERECENZOVANÁ ČÁST

Elena Marušiaková, Veselin Popov
Pamiatke Nikolaja Bessonova� 101 

Nikolaj Bessonov
Domácí práce a povinnosti cikánských dětí  
v Sovětském svazu během kočovného období� 107 

Markéta Hajská
Gagarin� 131 

Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon, Gunilla Lundgrenová
Aljoša, syn romského vajdy� 139 

Stáňa Miková 
Šov berš | Šest roků� 156 

RECENZE | ANOTACE � 163 



  |  45Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny

| Sofiya Zahova1

Dětství v životopisných textech švédských 
Romů – tendence a proměny2

Abstract

The article discusses narratives about Romani childhood in several books 
published in Sweden by Roma or as a  result of cooperation between a  Romani 
personality and a professional writer, particularly the children literature writer 
Gunilla Lundgren. These works are mainly first-person narratives and are based  
on accounts of the Romani personality's own and his/her family life. The narrative 
is usually accompanied by visual material: photographs, pictures and graphics. Some 
of the main works written by or about Kalderash Roma will be discussed with view  
of childhood (re)presentations/accounts in them. The aim is to analyse tendencies 
and changes in the way these texts narrate Romani childhood over time. The works 
will be discussed in a  chronological perspective, with reflections on the impact  
of the historical and social context of Swedish and international Romani politics. 

Key words 

Sweden, Roms, Kalderash, children literature, life narrative, childhood

1 �Autorka je postdoktorandskou výzkumnou pracovnicí na Institutu cizích jazyků Vigdís Finnbogadóttir, 
Islandská univerzita. E-mail: zahova@hi.is 

2 �Tento článek vychází z výzkumu provedeného v rámci postdoktorského projektu Romane lila. The Entangled 
history of Romani publications and Romani idenity politics (Romane lila. Provázaná historie romských publikací 
a romské identitní politiky), podpořeného Islandským výzkumným fondem (Rannsóknasjóður) pod grantovým 
číslem 163079-052.



Romano džaniben 24 (2) | 201746  |

Úvod

Druhá polovina 20. století se často nazývá „zlatou érou“ švédské nakladatelské 
tradice. Bylo to období vzniku významných děl se sociální a politickou tématikou 
a současně se objevila literatura pro děti a mládež od světově proslulých autorů jako  
Astrid Lindgrenové, Svena Nordqvista nebo Barbro Lindgrenové. Ve stejném obdo-
bí je patrný dynamický rozvoj literatury psané Romy a romské publikační činnosti 
vůbec – oproti téměř úplné absenci Romy iniciovaných a organizovaných kulturních 
počinů ve švédském veřejném životě do té doby. Lze říci, že v současné době patří 
Švédsko k zemím s romskou publikační činností vysoké úrovně. Vydávají se zde pu-
blikace v různých dialektech romštiny, kterou hovoří tamní Romové, převážně díky 
podpoře Švédské národní školské rady (Sloverket) nebo místních magistrátů.

Hlavní náplní současné švédské prózy vydávané Romy nebo s jejich spoluprací 
jsou životní příběhy romských osobností v určitém žánrovém rozpětí. Autobiografic-
ké nebo částečně autobiografické prózy celkově převažují i v západoevropské romské 
produkci (Zahova 2014: 98–100). Jejich častým cílem je ústy romského vypravěče 
předložit a vyložit romský způsob života (French 2015). V tomto textu se zaměřím 
na několik vyprávění o romském dětství publikovaných ve Švédsku. Jde o texty buď 
napsané Romy samotnými, nebo vzniklé jako výsledek spolupráce romského vypra-
věče s profesionálním spisovatelem – ve švédském kontextu pak zvláště s autorkou 
literatury pro mládež Gunillou Lundgrenovou. Jsou převážně vyprávěny v ich-formě 
a vycházejí z vyprávění o životě romského autora a jeho rodiny. Vypravování obvyk-
le doprovází vizuální materiál: fotografie, obrázky a grafika. Vybraná zásadní díla –  
napsaná buď kalderašskými Romy nebo o nich – zde budu analyzovat s ohledem na  
jejich pojetí a (re)prezentaci dětství. Cílem je vysledovat, jaké v nich panují tendence 
a jak se mění v čase. Texty budou analyzovány v chronologické perspektivě a s ohle-
dem na historický a společenský kontext švédské a mezinárodní romské politiky.

1.1 Korpus literárních děl: teoretická východiska

Diskutovaná díla jsou vyprávěním o  životě romských osobností, která vznikala od   
raných sedmdesátých let 20. století. Přehled pojímám chronologicky, protože mi  
historický přístup připadá nejvhodnější vzhledem k  tomu, jak je romská literatu-
ra propojena s historickým a politickým vývojem v jednotlivých obdobích ve Švédsku 
i ve světě. Publikované texty, jak je u literárních publikací zvykem, nejsou autonomními 
díly. Proto je důležité nesnažit se souhrnně analyzovat samotná vypravování, nýbrž po-
stihnout tendence v nich obsažené, aniž bychom ztráceli ze zřetele kontext jejich vzniku.

První část se krátce věnuje cyklu knih o Katici romské spisovatelky Katariny 
Taikonové (vydanému v letech 1969 až 1980)3 a knize Maritza – en zigenarflicka 

3 V češtině vyšla v roce 1998 pod názvem Katici, ty to zvládneš. (Pozn. red.)



  |  47

(Cikánské děvčátko Marica; Lundgren, Tan-Mercowiç, Taikon 1972), na  kte-
ré je nahlíženo v  kontextu jejich vzniku v  sedmdesátých a  osmdesátých letech  
20. století a vypravování ve stylu kolektivního „já“ romské dívenky. Pak se zamě-
říme na memoáry Roma Aljoši Taikona, napsané v devadesátých letech ve spolu-
práci s Gunillou Lundgrenovou (Lundgren, Taikon 1998).4 Po nich následuje ana-
lýza grafického románu o Romce Sofii Taikonové a jejích osudech během dětství  
za 2. světové války (Lundgren, Taikon 2005; Lundgren, Taikon 2012). Poslední 
kapitola se týká dvou knih, které pojednávají o životě významných ženských osob-
ností: zaprvé romské aktivistky Nadji Taikonové (Mannerfelt, Eriksson 2003) 
a  zadruhé její vnučky Marie-Claude (Taikon-Melker, Eriksson 2010). Všichni 
zmiňovaní romští autoři patří do skupiny kalderašských Romů.5

Pro obecné postihnutí žánru všech zmíněných literárních děl se nejlépe hodí 
zastřešující kategorie „životopisná vyprávění“, vztahující se na různé druhy psaní 
o  sobě (Smith a Watson 2010: 4). Tato kategorie je dostatečně inkluzivní, aby 
zahrnula různé způsoby vzniku těchto děl (individuální autorství, kolaborativní 
autorství, muzejní výzkum i použití materiálu ze soukromých a veřejných archivů) 
a žánrovou pestrost (literatura pro mládež, paměti, grafický román, obrazová pu-
blikace atd.). S výjimkou Katici, jež se považuje za částečně autobiografické dílo 
vyprávěné v er-formě, vyprávějí tyto příběhy v 1. osobě singuláru o konkrétních 
romských osobnostech a především se zabývají pamětí.

Dalším typickým rysem těchto narativů je hlášení se k romské identitě. Do-
chází zde rovněž k provázanosti individuální a kolektivní paměti (romská komu-
nita, rozšířená romská rodina, Romové). Pro romské životopisné texty (ale i další 
literární žánry) je charakteristické, že 1. osoba singuláru (jsem Rom; jsem Cikán) 
se postupně transformuje do plurálu, který hovoří za kolektivní „my“ (my, Romo-
vé; Cikáni), čímž si vypravěč osobuje právo mluvit za všechny Romy (Toninato 
2014: 152; Zahova 2017: 381). Texty se často nesou v politickém a zobecňujícím 
duchu, protože soukromý osud je úzce spjat s kolektivním (viz časté obraty: „my, 
Romové“; „mezi námi Romy“, „každý Rom“ atd.). Tyto texty slouží jako „kroni-
ka etnické minulosti“, použijeme-li termín ze studia nacionalismu (Smith 1996: 
176) – vypráví o dávných časech a (re)prezentují romské identity jak pro romské, 
tak pro neromské publikum. Podle Sidonie Smithové a Julie Watsonové (2010: 
13) jsou životopisná vyprávění komplexní texty s chronologickou linií, které tak 
tvoří „dějiny“ opírající se o vlastní pohled na věc a zároveň argumentující proti 
vyprávěním jiných lidí (v případě Romů by to byly stereotypy o Romech přítomné 
ve společnosti v kontrastu k „pravému“ obrazu Romů v jejich vlastních příbězích) 
a zároveň přinášejí další informace o vlastní kultuře atp.

4 Ukázka z tohoto v češtině dosud nepublikovaného díla - viz nerecenzovaná část tohoto čísla RDž. (Pozn. red.)
5 �Kalderaši jsou zdaleka nejaktivnější ze všech romských skupin ve Švédsku co se týče publikování životopisů 

a životopisných vyprávění.

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201748  |

To nás vede k otázce reprezentace, identity a paměti. Tyto příběhy vyprávějí 
o konkrétních osobách, které vystupují pod svým vlastním jménem a už v samotném 
titulu se hlásí k Romům, čímž naznačují, že jejich životopisné vyprávění by mělo být 
považováno za typické pro každou romskou osobnost (Cikánské děvčátko Marica; 
Romka Marie-Claude; Aljoša, syn romského vajdy). Texty je pak možné interpreto-
vat jako soukromé vzpomínky, které jsou ve svém jádru společenské a kulturní, a jako 
takové přispívají k budování kolektivní paměti (Smith a Watson 2010: 25).

Většina těchto textů je výsledkem kolaborativního psaní (Smith a Watson 
2010: 178), na němž se podíleli alespoň dva různí lidé. Obvyklý postup je takový, 
že romský vypravěč/vypravěčka se pravidelně setkává s autorem a podrobně mu 
vypráví o svém životě, načež neromský autor tato vyprávění sepíše a romský vy-
pravěč mu k celému příběhu, jednotlivým historkám a pojmům dává zpětnou vaz-
bu. Na produkci ilustračních materiálů, které mají příběhu dodat na autenticitě,  
se podílí ilustrátor nebo fotograf. Bývají to fotomateriály ze soukromého archivu 
romského vypravěče nebo z historických archivů dobových fotografií Romů, které 
se nemusí nezbytně vztahovat přímo k vypravěči. Hlavním tématem mého textu 
jsou vyprávění o dětství přítomná ve  výše zmíněných titulech, a proto se jinak 
zajímavým tématem koprodukce a autenticity v tomto případě nebudu dále po-
drobněji zabývat.

Výše zmíněná díla je rovněž možné volně interpretovat ve světle dvou mezi-
národních vzájemně propojených společenských tendencí. Na jedné straně je to 
zvýšený zájem o produkci etnických biografií se zvláštním zaměřením na etnické 
menšiny a  ženské psaní –  texty nabourávající převládající myšlenkové postupy. 
Tento zájem vznikl v kontextu boje za občanská práva a  emancipačního hnutí 
v šedesátých letech 20. století (Bergland 1994: 67–68). Druhou tendencí je vznik 
a vývoj mezinárodního romského hnutí a nástup romské inteligence ze stejného 
období (Toninato 2014: 141–142). Romský aktivista a  spisovatel je totiž často 
tatáž osoba, protože romští aktivisté využívají psaní a publikační činnost ve svém 
veřejném působení, spolu s vedením kampaní za lidská práva, vzdělávacími a kul-
turními činnostmi a politickým angažmá (Zahova 2014: 60). V tomto směru lze 
psaní vnímat jako jeden ze způsobů, jak veřejně promluvit, zprostředkovat komu-
nikaci mezi romskou a neromskou kulturou, čelit majoritním předsudkům pro-
střednictvím romských příběhů vyprávěných samotnými Romy, čili podle všeho 
„pravdivých“ a „autentických“.

Vzhledem k tomu, že ani etnicita, ani vyprávění a ani paměť nejsou neměnné, 
ale spíš jsou s každou další generací definovány znovu a  jinak, bylo by vhodné 
vzít v úvahu generační proměny švédské romské produkce – tedy jak je dětství 
prezentováno a  jak se o něm vypráví v  závislosti na generaci, ke které ta která 
romská osobnost náleží. Co se týče genderových otázek, budu se jim věnovat 
především z hlediska genderových rolí a norem prezentovaných v analyzovaných 
životních příbězích. 



  |  49

1.2 Romská politika ve Švédsku a publikační činnost

V současné době žijí ve Švédsku následující romské/cikánské skupiny: travelleři 
(švédsky resande), Kaale (finští Romové), Kalderaši (kteří do Švédska začali při-
cházet koncem 19. století), Lovárové (přicházející do Švédska od konce pade-
sátých let 20. století) a různé další romské skupiny z Balkánu, které do Švédska 
migrovaly buď v šedesátých nebo devadesátých letech 20. století, a patří k nim 
např. Gurbeti, arlijští Romové, Xoraxane a další (Marta 1979; Liedholm, Lind-
berg 2010; Rodell Olgac 2013).

Do padesátých let 20. století se Cikáni/Romové nesměli nikde zdržovat déle 
než pár týdnů, neměli občanství a práva z něj vyplývající ani přístup ke vzdělání, 
na trh práce či k bydlení. Živili se tradičně coby měditepci, trhovci a kolotočáři, 
koňští handlíři, vykladači budoucnosti a hudebníci. První osoba romského půvo-
du, která otevřela lidskoprávní témata, byl kalderašský Rom Johan Dimitri Taikon 
(1879–1950), který ve třicátých letech písemně oslovil švédského krále ohledně ne-
dostatečného vzdělávání romských dětí (Rodel Olgac 2013: 199). V následujících 
desetiletích se na romských tábořištích angažovala náboženská organizace (Nadace 
pro cikánskou misi ve Švédsku), která vyučovala i v  tzv. letních školách. Rozvoj 
konceptu sociálního státu přinesl i  první aktivní kroky ze strany švédské vlády. 
Od padesátých do  sedmdesátých let si švédská vláda nechala vypracovat zprávy 
o  tzv. cikánských skupinách z  různých oblastí, které směřovaly k  inkluzi jejich 
členů na poli vzdělávání, bydlení, trhu práce a  sociálních jistot (SOU 1956: 43;  
Rothstein 1996). V  šedesátých a  sedmdesátých letech se také na Romy poprvé 
zaměřila i pozornost akademiků (Tillhagen 1965; Trankell, Trankell 1968; Marta 
1979). Kromě studia socioekonomické situace a  situace ve vzdělávání se rovněž 
rozvíjel zájem o jejich jazyk a kulturu. Na počátku šedesátých let také švédští bada-
telé ve spolupráci s Johanem Dimitri Taikonem publikovali výbor textů představu-
jící kalderašskou ústní slovesnost (Gjerdman, Ljungberg 1963).

Průkopnicí romské literatury ve Švédsku byla Katarina Taikonová (1932–1995), 
romská herečka, novinářka a aktivistka. Její díla vznikala v rámci masivní mediální 
kampaně na podporu rovnoprávnosti romských občanů Švédska, kterou sama inici-
ovala a již podpořili i další romští aktivisté (např. Katarinina sestra Rosa a synovec 
Hans Caldaras) a významné osobnosti švédského veřejného života (třeba Thomas 
Hammarberg, tehdejší bývalý komisař pro lidská práva v Radě Evropy). Skupina 
pořádala demonstrace, aby upozornila na problémy Romů a získala jak pozornost 
švédské vlády (tehdy vedené Olofem Palmem), tak i obecně široké veřejnosti.

V  sedmdesátých letech začala švédská vláda zavádět opatření na  podporu 
vzdělávání romských dětí a dospělých. Součástí této politiky byla i podpora pub-
likační činnosti romských autorů. Katarina Taikonová uveřejnila svou první knihu 
Zigenerska (Cikánka) v roce 1963 a od konce šedesátých let začala vydávat cyklus 
dětských knížek o Katici. Gunilla Lundgrenová (*1942), švédská autorka, jež v té 

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201750  |

době pracovala jako učitelka ve škole, kterou navštěvovala i romská děvčata, za-
čala s Romy pracovat rovněž na konci šedesátých let. Lundgrenová vycestovala 
do Velké Británie, kde navštívila místní romské komunity a setkala se s aktivisty 
Donaldem Kenrickem a Thomasem Actonem ve snaze načerpat zkušenosti a in-
spiraci pro práci s Romy a psaní pro romské publikum.

V té době se ve Švédsku objevilo několik publikací v romštině. V roce 1979 
vyšla brožurka pro výuku romštiny Amari šib (Náš jazyk; Scherp 1979), v  roce 
1982 následovalo její druhé vydání. Mezi romskojazyčnými publikacemi se obje-
vila i epická báseň ve dvanácti strofách O Tari thaj e Zèrfi (Tari a Zerfi) od lovár-
ského autora Władysława Jankowicz-Mikloše (1983) a  švédsko-romské vydání 
kalderašského folklóru Moniky a  Dragana Caldarasových (1983). V  devadesá-
tých letech byla pod názvem Amare Anglune Betivura (Naše první písmena) pu-
blikována další učebnice (Berta a  Kuzhikov 1996) a  dále dvě knihy, na  nichž 
s jejich romskými autory spolupracovala právě Gunilla Lundgrenová (Lundgren,  
Tan-Mercowiç 1991; Lundgren, Taikon 1998).

Švédsko patří k zemím, v nichž Romové požívají statusu národnostní menšiny 
(od roku 2000). Po ratifikaci Rámcové úmluvy o ochraně národnostních menšin 
v roce 2000 a Evropské charty regionálních a menšinových jazyků se Švédsko navíc 
přihlásilo explicitně k podpoře a ochraně romských jazyků (SOU 2010). Romani šib 
ve všech jeho dialektních varietách je ve Švédsku uznáván jako menšinový jazyk, což 
zaručuje jeho užívání na webových stránkách institucí a v pořadech veřejnoprávní 
televize a rozhlasu. Skolverket, Národní školská rada, vydala nebo podpořila vydání 
desítek knih a  vzdělávacích materiálů v  různých dialektech romštiny užívaných 
na švédském území. Během let se na vydávání romských publikací podílela také další 
švédská nakladatelství, významně např. Tranan, ERG förlag nebo Podium. Díky 
státní podpoře školních i mimoškolních materiálů počet romskojazyčných publikací 
od roku 2000 výrazně vzrostl, včetně obrázkových publikací doprovozených texty 
ve všech dialektech romštiny používaných ve Švédsku.

K hlavním romskojazyčným publikacím patří vzdělávací materiály pro děti, 
(auto)biografické knihy, sbírky romské lidové slovesnosti a překlady klasických děl 
švédské dětské literatury jako Pipi Dlouhá punčocha a Emil a zkažený zub od As-
trid Lindgrenové nebo cyklus Pettson a Fiškus Svena Nordquista. Všechny tyto 
knihy jsou vhodné pro široké publikum, ale specificky míří na děti a  studenty. 
Některé z nich byly zpracované i jako audioknihy (např. audioknihu Katici načetl 
Hans Caldaras).

2 Kolektivní „já“ romských dívek: Katici a Marica

Kalderašská Romka Katarina Taikonová (Katharina Maria Taikonová / Katarina 
Taikon-Langhammerová) byla průkopnicí jak na poli boje za práva Romů, tak co 
se týče psaní a publikování textů romských autorů ve Švédsku. Především to byla 



  |  51

aktivistka v oblasti občanských práv Romů žijících ve Švédsku. Taikonová zvidi-
telnila téma životních podmínek Romů skrze politickou a společenskou činnost, 
kampaň v médiích a s pomocí svých literárních děl. Uvědomila si, že stereotypní 
smýšlení majority nemá šanci změnit, pokud neosloví mladší publikum, a rozhod-
la se napsat brzy oblíbenou sérii dětských knížek, které jsou do značné míry zalo-
žené na jejích vlastních zkušenostech – coby romského dítěte z romského tábora, 
ale rovněž jako dívky, která strávila jistý čas v sirotčinci a dobře poznala švédskou 
společnost a  její přístup k Romům ve třicátých, čtyřicátých a padesátých letech 
20. století. Katarina Taikonová bývá nazývána „švédským Martinem Lutherem 
Kingem“ a v roce 2015 byl o jejím životě natočen i dokumentární film.

Její první kniha, Zigenerska, vypráví o  jejím vlastním životě a  poskytuje 
vhled do života Romů ve Švédsku a jejich postavení ve společnosti. Její třinácti
dílný cyklus částečně autobiografických knih o  dívce jménem Katici vycházel 
ve Švédsku postupně od roku 1969 do roku 19806. Příběh se stal předlohou pro 
cyklus časopisových komiksů a četné televizní a divadelní adaptace.

Kompozice jednotlivých epizod v cyklu Katici a celkový styl a humor souboru 
byly inspirovány švédskou školou literatury pro děti a mládež založenou na krátkých 
příbězích s  ilustracemi. Témata, kterých se v  cyklu dotýká, však přesahují dětský 
svět a romské dětství v nich není vykresleno nijak růžově. Ústřední postava Katici 
je romské děvčátko vyrůstající ve třicátých a čtyřicátých letech 20. století. Většina 
vyprávění se odehrává v jejím dětství a až několik posledních dílů popisuje její pu-
bertální léta.  Jedním z hlavních témat, se kterým se Katici potýká od raného dět-
ství, když se pohybuje mezi švédskými dětmi v sirotčinci a ve škole, je to, jak ji děti 
nálepkují, když odhalí její původ („Er fina Katitzi är ZIGENARE!“ – Taikon 2015: 
9). Setkání se světem dospělých nebyla o mnoho lepší, a dokonce i dítě vnímalo, 
jak instituce typu policie a úřadů, jakož i obyčejní Švédové, s Romy zachází. Život 
v  romském táboře je v knihách přibližován skrze každodenní činnosti odhalující 
i to, jak romské děti pomáhají doma a jak kruté jsou zimy v táboře. Katici kromě 
jiného vypráví o některých přelomových okamžicích v dějinách švédské kalderašské 
romské komunity, jako bylo založení první „pojízdné“ nebo „stanové“ školy v táboře 
v Skönda nebo získání prvních bytů v zástavbě v ulici Tanto ve Stockholmu. Prota-
gonistka nalézá útěchu ve společnosti své sestry a přátel z tábora, ale i v náručí své 
babičky, romsky mami (matka Katariny Taikonové zemřela, když byla batole).

Osmý a devátý díl cyklu, Katici ve škole (Taikon 2016) a Katici Z-1234 (Tai-
kon 2017), se dotýkají osudu Romů za 2. světové války. V prvním z nich je Katici 
zbita švédskými mladíky, kteří tvrdí, že švédské cikány čeká stejný osud jako ty 
německé. Ve druhém je celý cyklus o Katici završen příběhem Zoni, polské Rom-
ky, která přežila Auschwitz.

6 �Cyklus o Katici se od té doby dočkal mnohých reedic. Následující citace pocházejí z posledního švédského 
vydání celého cyklu.

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201752  |

V době, kdy šla první kniha z cyklu Katici do tisku, tedy na konci šedesátých 
let, začínala švédská spisovatelka Gunilla Lundgrenová pracovat s  Romy coby 
učitelka romských žáků. Do roku 2017 pak Lundgrenová spolupracovala na pří-
pravě patnácti knih mladších i starších romských vypravěčů, editorsky připravila 
dvě antologie světové romské literatury pro švédské čtenáře, zapojila se do nesčet-
ných akcí na podporu romské literatury a nepřestává pořádat literární čtení a spi-
sovatelské workshopy ve stockholmské čtvrti Rinkeby7. První kniha, kterou na-
psala spolu s náctiletými romskými děvčaty, Ninou Taikonovu a Ginou a Seniou 
Tan-Mercowičovými, se jmenovala Maritza – en zigenarflicka (Cikánské děvčátko 
Marica, 1972)8. Knihu lze chápat jako kolektivní „já“ romské dívky vyrůstající 
ve Stockholmu. Vychází ze životních příběhů spoluautorek, kterým v té době bylo 
14 a 15 let. Vypráví o kalderašské Romce Marice, narozené ve Španělsku a žijící 
ve Švédsku. Slovem i obrazem příběh přibližuje odchod kalderašských Romů ze 
Španělska a  jejich usídlení ve  Švédsku, romské kulturní normy jako například 
správné chování dětí a mladých a společenské vyžití a školní docházku romských 
dívek. Text a obrazová složka jsou stejně důležité – život Kalderašů v Barceloně 
a ve Stockholmu je v knize zdokumentován prostřednictvím dobových fotografií. 
Běžná rutina dívek, jako cesta do školy, je rovněž zachycena slovem i obrazem jako 
demonstrace jejich každodenního života. Radost z navštěvování školy a  trávení 
času s vrstevníky stojí v kontrastu k záporným postojům, kterým musí někdy če-
lit, vystižených souslovím jävla zigenare (zatracení cikáni) nebo větou De svenska 
barnen retade och kallar oss för zigenare (Švédské děti se nám posmívaly a nadávaly 
nám do cikánů).

Srovnání obou narativů ukazuje, že zatímco každodenní existence protago-
nistky Katici upozorňuje na řadu zásadních problémů, kterým Romové ve švéd-
ském sociálním státu čelili, jako byl kupříkladu omezený přístup ke vzdělání nebo 
bydlení a nerovnoprávné postavení, jádrem příběhu ve druhé knize jsou dějiny 
a  kultura romské komunity, ze které Marica pochází. Vyprávění o  Katici ve   
3. osobě, doplněné jednoduchými kresbami, předpokládá odstup mezi vypravěčem 
a protagonistou. Tento odstup v popisu Katicina života a střetů se švédskou majo-
ritní společností, které ona sama a ostatní Romové prožívají, přispívá k pocitu „ob-
jektivity“. Maricino vyprávění v ich-formě má za hlavní cíl dosáhnout vypravěčské 
autenticity, kterou podtrhují doprovodné fotografie. Jádrem narativu je především 
život romské dívky uprostřed její vlastní romské komunity. Zvláštní pozornost 
je věnována rodině, úctě ke  starším, dodržování etnokulturních pravidel, podle 

7 �Tato čtvrť se nachází v severní části Stockholmu a jejími obyvateli jsou především přistěhovalci a cizinci, 
včetně Romů. 

8 �O téměř dvacet let později spolu Gunilla Lundgrenová a jedna ze spoluatorek, Senia Tan-Mercowičová, 
tehdy už vdaná žena, napsaly pokračování Maritza – en zigenarflick pod názvem Zenia, en zigenarska 
(Cikánská žena Zenia). Stejně jako v Marice se v této knize po krátkém úvodním vypravování o předcích 
a migraci kalderašských Romů do Švédska vypravuje o životě Zeniy od puberty do let kolem čtyřicítky.



  |  53

kterých se romské dívky nesmí na veřejnosti pohybovat samy, na rozdíl od pra-
videl většinové společnosti té doby. Obě díla vykreslují silné rodinné vazby a vý-
znamné hodnoty, které se předávají z generace na generaci.

Z mnoha proslovů a rozhovorů s Katarinou Taikonovou a její blízkou rodi-
nou vyplývá, že psaní vnímala jako formu aktivismu, který dokáže změnit vládní 
politiku a obecně vnímání Romů. Coby romská autorka působila jako prostředník 
mezi Romy a Neromy (Toninato 2014: 164). Ústřední význam vztahů mezi Romy 
a Neromy činí z Katici typický příklad politického psaní s jasně formulovanými 
sociálními a politickými cíli (Toninato 2014: 133–143). V průkopnickém cyklu 
Katici jsou svým způsobem vytýčeny mnohé problémy a témata švédské romské 
politiky, které jsou platné dodnes.

Naopak kniha, kterou Gunilla Lundgrenová připravila s pomocí tří romských 
dívek a jejich životních osudů, měla za cíl budovat a dále přenášet kulturní pa-
měť v rámci stockholmských romských komunit, pro které byla španělská romská 
migrace v té době poměrně čerstvou událostí. Můžeme se dohadovat, zda zatím-
co cílovým čtenářem Katariny Taikonové byla spíše většinová společnost, kniha 
o Marice je míněná pro mládež z obou etnických skupin – ve snaze představit 
čtenáři každodenní život Romů, zvýšit povědomí o nich a snad i snížit stereotypy.

Tato dvě díla také zakládají dva odlišné trendy na romské vydavatelské scé-
ně ve Švédsku, co se týče cílového publika a záměru sledovaného autory. Cyklus 
Katici Katariny Taikonové je příkladem menšinové literatury ve  smyslu, jak ter-
mín zavedli Gilles Deleuze a Félix Guattari (Deleuze, Guattari 1986: 18–19): 
vypráví o skupině (co se týče reprezentace), má politický nádech a vznikl v rámci 
majoritní, tedy švédské, literární tradice ve švédštině. Proto tento cyklus na rozdíl 
od většiny literárních děl romských autorů vstoupil do většinového kánonu a stal 
se jedním z  klasických děl švédské dětské literatury. Podobně jako Pipi Dlou-
há Punčocha Astrid Lindgrenové nebo Podivuhodná cesta Nilse Holgerssona Švéd-
skem Selmy Lagerlöfové patří k základní četbě každého školou povinného dítě-
te v zemi. Příčiny takového úspěchu jsou velmi komplexní. Zaprvé za ním stála 
schopnost Taikonové vytvořit dílo menšinové literatury v duchu mainstreamové 
tradice v žánru, který je ve Švédsku velice populární, a získat jednoho z největších 
vydavatelů na trhu. Dále je třeba vzít v úvahu její kampaň a to, že coby veřejně 
známá osoba a bojovnice za lidská práva byla velice oblíbená u médií. A švédský 
sociální stát v té době svou politikou navíc podporoval různé romské programy 
a činnosti. 

Druhý trend v publikaci romské literatury představuje etnickou menšinovou 
literaturu, která je výsledkem spolupráce Romů a Neromů a  je jasně zaměřená 
na Romy (spolu s Neromy). Tento typ literatury často vychází v romštině u ma-
lých nekomerčních nakladatelství. Výsledné knihy vynikají autentičností, které je 
dosaženo prostřednictvím obrazového materiálu. Vyprávění se více věnují kultuře, 
historii a  identitě, a méně se zaobírají sociálními a politickými tématy.  Knihu 

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201754  |

Cikánské děvčátko Marica lze považovat za  základní kámen toho, co nazývám 
kolaborativní metodou práce Gunilly Lundgrenové s Romy. Tato metoda vede 
u švédských (romských) knih k určitému stylu vypravování, které lze charakte-
rizovat následovně: zaprvé se jedná o knihy, v nichž je protagonistovo vyprávění 
v 1. osobě singuláru bohatě provázeno dokumentárními fotografiemi a  ilustra-
cemi, takže text a obraz mají stejnou důležitost. Zadruhé je vyprávění založeno 
na autobiografii romské osobnosti a kombinuje současný život Romů s příběhy 
romských předků. A zatřetí jsou knihy vhodné pro dětského i dospělého čtená-
ře. Tento styl do značné míry ovlivnil ostatní romské autory a  romskou knižní 
produkci ve Švédsku. Gunilla Lundgrenová je spisovatelka, spoluautorka a tvůrčí 
motor stojící za mnoha švédskými romskými knihami, v nichž se vypráví o dětství 
a  jsou určeny romským dětem. Lundgrenová buď iniciovala nebo byla spoluau-
torkou autobiografických děl vypravovaných Aljošou Taikonem, Sofií Taikono-
vou, Ramonou Taikon-Melkerovou, Fredem Taikonem a Ramizem Ramadanim. 
Ve většině případů Lundgrenová spolupracuje s fotografy, kteří mají zkušenosti 
s prací s Romy, jako jsou například Lars Jakobson, Malcolm Jakobson, Amanda 
Erikssonová a Anna Erikssonová. To nás přivádí k významu osobního vkladu při 
vzniku těchto literárních děl. Musíme se ptát, jaká by byla romská literární scéna 
ve Švédsku, kdyby Gunilla Lundgrenová neměla zájem o vytváření životních pří-
běhů o Romech a s Romy v různých současných žánrech a kdyby nespolupraco-
vala s tolika romskými osobnostmi. Lze ji považovat za zakladatelku a hlavní při-
spěvatelku žánru ilustrovaných životních příběhů. Jako taková si získala úctu mezi 
romskými autory a  aktivisty a  je často vyhledávaná jako konzultantka i během 
příprav romských knih, na kterých se přímo nepodílí jako spoluautorka nebo edi-
torka. Coby profesionální spisovatelka Lundgrenová také důvěrně znala švédský 
nakladatelský prostor a postupy jednotlivých nakladatelství. Aniž bychom chtě-
li podceňovat další faktory, jako švédskou romskou politiku a dotační programy 
podporující vývoj tištěných a vzdělávacích materiálů v romštině, lze říci, že kdyby 
se v romské publikační činnosti neangažovala Lundgrenová, převládajícím typem 
romské literatury by se dozajista nestaly životní příběhy romských osobností, ale 
na scéně by pravděpodobně kralovala díla ústní slovesnosti a povídky.

3 Vypráví romský muž

Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon9 svůj životní příběh vyprávěl Gunille Lundgre-
nové, která ho zapsala a společně ho uveřejnili v roce 1998 pod švédským názvem 
Aljosha – zigenarhövdingens pojke. Následně vyšla dvojjazyčná kalderašsko-anglická 

9 �Připomeňme zde příspěvek v RDž: Ryvolová, Karolína. 2009. Z měditepce zdravotníkem (portrét Aljoši 
Taikona). Romano džaniben 16 (1), 183–193. Český překlad části vyprávění ze švédštiny přinášíme v další 
části tohoto čísla RDž - viz s. 139-155. (Pozn. red.)



  |  55

edice (Alyosha, the Son of a Gypsy Chief / Aljoša, syn romského vajdy; Lundgren, 
Taikon 1998 a 2003). Hlavní memoárová část sestává z devatenácti kapitol, které 
chronologicky vyprávějí o Aljošově životě, po nichž následuje druhá část obsahující 
pět lidových pohádek, zaznamenaných z vyprávění Johana Dimitera Taikona, otce 
Aljoši. Text doplňují fotografie, jednak z Aljošova soukromého archivu, jednak 
z archivních sbírek švédských muzeí, a kreslené ilustrace Amandy Erikssonové.

Velká část memoáru se soustřeďuje na  Aljošova dětská léta, ale vlastně je 
vyprávěním o životě a historii rodiny – především Aljošových rodičů a prarodičů, 
a o vyrůstání ve společnosti sourozenců. Kniha začíná krátkou anekdotou o na-
rození, ale vyprávění se záhy stáčí k postavě otce, k prarodičům a jejich původu, 
k historkám, kterými se proslavili, a k výdělečné činnosti rodiny (kapitoly Naše 
maringotka, Měditepectví a cínování, Lunapark). Velká část vzpomínek se tudíž 
týká původu a způsobu života jeho předků, protože to, kým jsme, definují naši 
předci. Jak říká Jean Pierre Liégeois:

„V  životě Romů/Cikánů a  travellerů se vše točí kolem rodiny. Rozšířená rodina 
je základní jednotka společenské struktury, sestávající z  nukleárních rodin; je to 
ekonomická jednotka, která vykonává práci a panuje v ní ekonomická solidarita; a je 
to také vzdělávací jednotka, která zajišťuje, že společenství se může dále reprodukovat 
a poskytovat bezpečí a ochranu jednotlivcům. […] Mezi jednotlivými generacemi 
nepanuje odstup, právě naopak, tvoří kontinuum, a dokonce neexistuje ani přehrada 
mezi světem dětí a světem dospělých; jsou v neustálém fyzickém i sociálním kontaktu.“ 
(Liégeois 1994: 71)

Aljoša skutečně o svém dětství nemluví jako o něčem, co by se odehrávalo odtr-
ženě od života jeho rodiny a všech Romů, mladých i starých, v komunitě. Ve svém 
vyprávění předestírá svoje romské dětství jako integrální součást života ve skupi-
ně, v níž se dítě musí od útlého věku učit, jak přispívat do rodinného rozpočtu. 
V rámci popisu Aljošovy rodiny a dětství se čtenář současně dozvídá o pravidlech 
a normách dodržovaných mezi Romy. Když mluví o  tom, jak jeho rodiče měli 
kromě něj ještě šest starších chlapců, Aljoša píše:

„Když začali [bratři] běhat, byli tátovi pořád v  patách, naučili se cínovat, 
opravovat auta a drátovat hrnce a obsluhovali kolotoče a stánky v lunaparku. Ruce 
z toho měli hrubé a špinavé.“ (Lundgren, Taikon 2003: 9)

Aljoša a jeho bratři jsou od raného dětství zapojení do výdělečných činností ro-
diny např. tím, že shánějí měditepecké a letovací zakázky a opravy u soukromých 
i veřejných klientů, obsluhují stánky a další provozovny v lunaparku, tančí a i jinak 
baví publikum. Přestože byl Aljoša trochu zvláštní kluk, který se raději zdržo-
val s matkou v domácnosti, je součástí přediva této ekonomické jednotky, v níž 
všichni – jak děti, tak dospělí – tvoří kolektivní bytost v sociálním i ekonomickém 
smyslu:

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201756  |

„Většinou vracely opravené a  vypulírované měděné nádobí ženy nebo děti 
z  rodiny. Někdy nám za  ně zaplatili penězi, jindy jsme dostali vejce, slepici, 
pytel brambor či rozbitý hrnec. Ten jsme opravili a  v  další vesnici prodali.“ 
(Lundgren, Taikon 2003: 27)

Když Aljoša rozebírá, jaká práce se očekávala od chlapců, mluví i o tom, jak jeho 
neobvyklost odmalička nabourávala genderové stereotypy uvnitř komunity. Připa-
dal si křehký, mužská práce týkající se měditepectví a letování ho nebavila, nerad 
hrál na basu, ale odjakživa se raději držel máminých sukní, pomáhal jí s úklidem 
domácnosti, doprovázel ji, když chodila po domech vykládat budoucnost, a v pu-
bertě už také sám věštil. To všechno byly činnosti vyhrazené v rodině ženám.

„Já jsem chtěl radši chodit za maminkou, ruce jsem měl drobné a měkké. Nesnášel 
jsem začouzené hrnce a rezavá auta. Říkali, že jsem maminčin mazánek. [...] Byl 
jsem ještě malý capart, ale už jsem uměl nahřát žehličku na kamnech a vyžehlit 
bratrům košile. Nosil jsem vodu, škrábal brambory, myl nádobí a zametal jsem 
ve stanu a v maringotkách. Ne že by mě to nebavilo, naopak se mi líbilo, když bylo 
všechno vypulírované a pěkné.“ (Lundgren, Taikon 2003: 11)

Jeho vyprávění odhaluje, jak byly romské děti podněcovány k  vlastní iniciativě 
a vynalézavosti: 

„ ‚Peníze se k tobě samy nepřikutálejí,‘ říkával táta. ‚Musíš si pro ně doběhnout.‘ “ 
 (Lundgren, Taikon 2003: 31)

Aljošovy vzpomínky na  dětství se rovněž dotýkají historických změn, kterými 
jeho rod prochází. Mluví o proměnách každodenního života, jako byl přechod 
od vozů a stanů k obytným přívěsům, zmenšování specifického ekonomického 
segmentu charakteristického pro kalderašské Romy s příchodem hliníku a ne-
rezové oceli, které nahradily měděné nádobí a  kotle, usídlení ve  Stockholmu 
a vzniku první „školy ve stanu“ po 2. světové válce – díky podnikavosti samotných 
Romů a navzdory neochotě úřadů, které žily v představě, že Cikáni jsou kočovní, 
volnomyšlenkářští a impulzivní lidé:

„Táta se snažil, abychom zapadli do švédské společnosti. Apeloval na úřady, poslance 
parlamentu a další politiky:
,Prosím, vy máte moc a naše děti potřebují vzdělání. Dejte nám bydlení a školy!‘
Můj bože, kolik hloupostí si táta musel od těch švédských panáků s univerzitními 
tituly vyposlechnout!
,Když vám dáme domy, co vaše nepokojná krev?‘
,Vy Cikáni ale snášíte zimu lépe než ostatní, že ano?‘
,Vy jste přeci tak impulzivní. Máte vůbec dostatek trpělivosti, abyste se naučili číst 
a psát?‘ “ (Lundgren, Taikon 2003: 83)



  |  57

Aljošovo vyprávění je rovněž protkané poznámkami ohledně konceptu 
cti a  zneuctění a  pravidel, která je upravují (např. nošení šátků u  vdaných 
žen; hygienická pravidla), a  rovněž osvojování si genderových rolí během 
dospívání: 

„Čím byla žena starší, tím víc mohla do  všeho mluvit. I  když poslední slovo 
v rodině míval vždycky muž. Starého, moudrého muže museli všichni poslouchat. 
Takový byl dědeček. Jeho vůli nikdo neodporoval.“ (Lundgren, Taikon 2003: 23)

Důležitou součástí romského dospívání je také vztah ke světu gažjů10 a distan-
cování se od něj. V Aljošově vyprávění figurují pacholci, tedy námezdní dělníci  
(le šlogi), zástupci úřadů jako jsou politici a poslanci (le bare) a policisté (o rajbara) 
a samozřejmě všichni ti gažje, se kterými Romové přicházeli do styku v rámci své 
obchodní činnosti ve vesnicích, městech a v lunaparku.

Na čem rodině velmi záleží, je dodržování romských zvyků a pravidel, kte-
ré se přenášejí a udržují jen uvnitř komunity. Udržování vztahů s gádži může 
skončit ztrátou „slušného romského chování“. Dobře vychované romské dítě 
nemá gádžovské manýry. Sociální kontrola a regulace je možná pouze uvnitř 
komunity. Také se mluví o  dichotomii a  udržování hranic, které zapovídají 
romským dětem stýkat se s ostatními, kteří nesdílejí stejná pravidla a normy 
jako Romové: „Tatínkovi dělalo největší starost, abychom se nedostali do špatné švédské 
společnosti a  nenaučili se tam neposlušnosti a  jiným nepravostem“ (Lundgren, Taikon 
2003: 31).

V romských životních příbězích se romský způsob života často popisuje způ-
sobem, který stojí v kontrastu ke stereotypům a mýtům tradovaným o Romech 
většinovou společností, například představa „špinavého Cikána“ versus specifická 
hygienická pravidla některých subetnických skupin Romů; představa „nespouta-
ného“ a „svobodného Cikána“ versus přísná pravidla společenského života v ro-
dině a v komunitě; představa „zbídačelého Cikána“ versus movité romské rodiny. 
Tyto postoje lze identifikovat i v Aljošově vypravování. Mluví o odstupu, který si 
drželi od námezdních dělníků, kteří nikdy nesměli překročit práh jejich obytného 
vozu a cestovat a nocovat mohli pouze v nákladních prostorech.

Aljoša rovněž popisuje rozdíly mezi švédským a romským dětstvím. Romští 
kluci a mladíci například museli dohlédnout, aby v deset večer už v areálu luna-
parku nebyly žádné švédské děti, protože děti nesměly po této hodině na veřejnost 
(Lundgren, Taikon 2003: 39). Zároveň ale on sám už v deseti letech bavil švédské 
publikum tancem na  pódiu, a  to do  pozdních nočních hodin. Když se objevil 
policista a chtěl jeho číslo ukončit jako nezákonnou dětskou práci, švédské publi-
kum, které ho chtělo vidět tančit, se sveřepě bránilo, a jeho matka tvrdila, že je mu 

10 Takto je výraz gažje zapisován v kalderašské části knihy.

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201758  |

čtrnáct, jen na to nevypadá. Policista to nakonec uzavírá s tím, že co se týče Romů, 
není třeba švédské zákony dodržovat tak striktně: 

„Nechám toho kluka tančit. Snad to vadit nebude, stejně není Švéd.“ 
(Lundgren, Taikon 2003: 49)

Povědomí o rozdílu mezi romskými a švédskými dětmi nakonec Aljoša vyjádřil 
i v úvaze, ve které se mísí závist vůči švédským dětem, které žijí v pohodlí v pěkně 
vyzdobených naklizených domech, a pýchy na pocit bezpečí, kterým ho naplňuje 
jeho široká rodina a spousta bratrů:

„Na švédské děti jsem hleděl závistivě. Žily v úplně jiném světě. Ale nemají život 
moc sešněrovaný? říkal jsem si. Nenudí se? V mém světě se tančilo a panovala tam 
svoboda. A moji starší bratři! To se ví, že si mě dobírali, ale zároveň mě milovali 
a rozmazlovali mě.“ (Lundgren, Taikon 2003: 53)

Významná část Aljošova životního příběhu je věnována jeho starším příbuzným 
a minulosti jeho rozšířené rodiny. V tomto ohledu není Aljošovo vyprávění tolik 
příběhem chlapeckého já, ale rozbíhá se do souboru vyprávění o osobnosti a pova-
ze jeho starších příbuzných. Jeho vyprávění o dětství tak do značné míry předsta-
vuje společenskou historii kalderašských Romů, jak žili ve třicátých až čtyřicátých 
letech 20. století ve Švédsku, jak kočovali po celé zemi ve skupině čtyřiceti lidí 
vedené jeho dědečkem, jak žili ve stanech a později v obytných vozech, jak vy-
jednávali s majiteli pozemků o místu k utáboření, jak si vyprávěli příběhy, v zimě 
trpěli chladem a na závěr dne jedli sytá a  chutná jídla. Romové byli v  té době 
převážně ekonomicky nezávislí a obživu si zajišťovali měditepectvím, provozová-
ním lunaparků, handlováním s koňmi, výkladem budoucnosti a hudební a estrád-
ní produkcí. Po zemi se pohybovalo několik rodin a skupin, které se pravidelně 
vracely na ta samá tábořiště, převážně na jihu Švédska (Demetri, Dimiter-Taikon, 
Rodell Olgac 2010).

Velká část příběhů z Aljošova dětství také dále odhaluje jeho etnicitu a pra-
vidla, podle kterých by měl člověk v romské komunitě vyrůstat – genderové role, 
dělbu práce, zaměstnání, pocit sounáležitosti s romským společenstvím na rozdíl 
od toho neromského, úctu ke starším, zvyky a víru. V tomto ohledu se příliš neliší 
od životních příběhů jiných Romů (French 2015: 74–85).

Až donedávna byla Aljošova kniha vzácnou ukázkou výpovědi Roma-muže 
na švédské romské knižní scéně, která je téměř výhradně opanovaná ženami. Další 
muži, kteří od té doby vydali své paměti, jsou Hans Caldaras (2002), švédský romský 
zpěvák, herec a aktivista, synovec Katariny Taikonové; a Fred Taikon (2017), syno-
vec Aljoši Taikona, romský aktivista a redaktor romského časopisu Romani Glinda.



  |  59

4 Příchod holocaustu jako tématu na scénu. Sofia Z-4515

Téma holocaustu, upozorňující na utrpení Romů během 2. světové války, se roz-
víjelo ruku v  ruce s  romským etnoemancipačním hnutím. Švédsko si za  války  
zachovalo neutralitu, takže švédští Romové nebyli válkou zasaženi přímo, v litera-
tuře se však i toto téma objevilo.

Poprvé se o Romech jako obětech 2. světové války psalo v devátém dílu cyklu 
Katici od Katariny Taikonové, uveřejněném pod titulem Katici Z-1234 (Taikon 
2017). Vše začíná, když si Katici všimne plačící ženy, jedné z padesáti Romů žijí-
cích v táboře na ulici Tanto. Zoni, polská Romka, která válku prožila v Německu, 
pak vypráví Katici svůj příběh. Váhá, zda má o  svém osudu mluvit, ale když ji 
Katici ujistí, že „pokud vy jste to byla schopná přežít, pak já bych měla být schopná si 
to vyslechnout“ (Taikon 2017: 23–32), začne vzpomínat, jak se postupně zacházelo 
s její rodinou v Německu a jak byli odvlečeni do Auschwitzu. Později se jí poda-
řilo uprchnout do Švédska. Katici jí chce vyjádřit svou podporu a rozhodne se,  
že i ona chce mít na ruce vytetované zetko.

Životní příběh, podle kterého později vznikl grafický román Sofia Z-4515 
autorek Gunilly Lundgrenové a  Sofie Taikonové, je tentýž. Sofia se dostala 
do Švédska po válce jako uprchlice poté, co jako jediná z celé své šestičlenné rodi-
ny přežila věznění ve dvou nacistických lágrech. Ve Švédsku se jí ujali kalderašští 
Romové a později se do jedné kalderašské rodiny přivdala. Na závěr života se roz-
hodla, že chce svůj životní příběh, v němž chtěla především hovořit o svém osudu 
coby čísla Z-4515 ve dvou nacistických táborech, zaznamenat s pomocí Gunilly 
Lundgrenové.

Když vypukla 2. světová válka, Sofia byla osmileté romské děvčátko, které se 
svou rodinou žilo v Polsku. Většina grafického románu se tudíž soustředí na její 
dětská léta. V první části knihy se prostřednictvím ročních období a pravidelných 
činností s  nimi souvisejících vypráví o  životě polských Romů. Příběh se odvíjí 
chronologicky a  zahrnuje celý Sofiin život, ale ústřední část se věnuje jejím 
vzpomínkám na léta strávená v Auschwitzu a Ravensbrücku a na to, co bylo po-
tom. Na závěr mluví o životě vdané ženy. Zápletka se sice vyvíjí chronologicky, ale 
vše je zarámováno současností, v níž se Sofiin vnouček nepřestává své babičky ptát 
na číslo, které má babička vytetované na ruce. Sofie svou knihou usiluje především 
o to, předat vnukovi svoje vzpomínky, uvědomuje si jeho právo znát a pamatovat 
si, co se stalo jeho předkům, a to jí pomáhá překonat obavy, aby ho tak smutnými 
a tragickými událostmi, tou „příšernou historií“, jak ji Sofie nazývá, příliš nezatížila 
(Lundgren, Taikon 2012: 5).  

Sofiino vyprávění o dětství začíná obrázkem její tváře a dlouhého copu: 

„Když jsem byla malá, žila jsem v Polsku. Každý říkal, že jsem roztomilá. Měla 
jsem tak dlouhé copy, že jsem si na nich mohla sedět.“ (tamtéž)

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201760  |

Jedna z  dalších ilustrací vyobrazuje celou rodinu. Je na ní Sofia s  rodiči (Papa 
a Mama) a její tři sourozenci: bratr Josef, starší sestra Anna a mladší sestra Kris-
tina, její miláček. V textu pod obrázkem se píše: 

„Byli jsme obyčejná polská rodina. Cítila jsem se v bezpečí.“ (Lundgren, Taikon 
2012: 7)

Vyprávění o dětství je vlastně popisem romského způsobu života a kultury a vě-
nují se mu první čtyři strany románu. Sofie vypráví o problémech, se kterými se 
potýkali za krutých zim, a jak v létě kočovali po celém Polsku, tábořili a potkávali 
se s dalšími Romy. Její matka vykládala budoucnost a otec handloval s koňmi, 
zatímco hlavním úkolem dětí bylo obstarat domácnost. Sofia se musela postarat 
o svou nejmladší sestřičku, nosit vodu a dříví. Romská výchova Sofii taky pomoh-
la uvědomit si, že nejsou jako běžná polská rodina, jak se domnívala dřív. Mluví 
o tom, že někteří lidé ji vyháněli, protože byla Cikánka, mluvila romsky a necho-
dila do školy (Lundgren, Taikon 2012: 8).

Sofiin život se radikálně změnil v zimě roku 1942, kdy jejich rodinu přišli 
prošetřit vojáci, následně byla celá rodina uvězněna a později je na korbách nákla-
ďáků poslali do nacistických táborů. Na jaře roku 1943 přijíždí Sofia a její rodina 
do Auschwitz-Birkenau. Od té chvíle má čtenář pocit, že bezpečné a strukturované 
dětství skončilo a nahradilo je vyprávění dospělého (které se příliš neliší od ostat-
ních pamětí přeživších holocaustu). Jsou to vzpomínky na šok a bleskurychlé za-
řazení do chodu tábora, na život ve vězeňských barácích, všeobecnou vyčerpávající 
práci, prodej rodinného majetku za trochu jídla navíc, násilí z rukou kápů, noční 
znásilňování žen a dívek vojáky, ponižující stříhání dlouhých vlasů, pochodová-
ní, tetování čísel, bití a snahu ochránit ostatní členy rodiny. Všechno utrpení je 
shrnuto v popisku k obrázku, na němž se romská žena hrabe v odpadcích: „Každý 
den v  Auschwitz byl stejný. Budíček, nástup. Dřina a  spánek. Permanentní hlad“ 
(Lundgren, Taikon 2012: 17). Okamžiky, které si Sofia pamatuje jako obzvlášť 
traumatizující, jsou vyvedeny černobíle.

Když vzpomíná na život s rodinou v Auschwitz, mluví Sofia ještě z dětské 
perspektivy – otec ji chránil, cítila se být součástí rodiny, v noci ji schovávali před 
německými vojáky apod. Sofia ale o svou rodinu přichází, když ji přemístí do tá-
bora v  Ravensbrücku. Je zajímavé, že když hovoří o  Ravensbrücku, už o  sobě 
nemluví jako o dítěti. Jediné děti, které figurují v této části vyprávění, jsou malí 
osiřelí chlapci v experimentální nemocnici doktora Mengeleho. Výtvarně je tato 
změna pojata proměnou v mladou vyčerpanou ženu, která ztratila víru, ale dostává 
se jí útěchy od ostatních žen v táboře.

Podle Mitchella G. Reyese (2010) je paměť způsob, jak předat lidskou minulost 
a podělit se o ni. Paměť je fenomén vznikající ze vzájemného vztahu subjektů, praxe, 
při níž subjekt na jedné straně reflektuje svou minulost a na straně druhé si ji při-
pomíná kvůli druhému subjektu. Sofia Taikonová zdůrazňuje, že hlavním důvodem 



  |  61

pro zapsání a uveřejnění jejího příběhu bylo přání předat jej vnukovi, a tudíž obecně 
mladším generacím (Lundgren, Taikon 2012: 5). Podobně argumentují i další rom-
ští přeživší holocaustu, kteří rovněž zveřejnili své paměti, například Otto Rosenberg 
nebo Ceija Stojka – zmiňují potřebu vyprávět o holocaustu, aby se o něm dozvěděly 
další generace (Grobbel 2003: 150; French 2015: 27, 135). Současně je na  tento 
grafický román možné nahlížet jako na romskou mutaci slavné knihy Maus od Arta 
Spiegelmana, jak co se týče obsahu (výpověď o holocaustu), tak formy.

S důrazem na připomínání historie romského holocaustu začali pracovat romští 
aktivisté, a stala se tak ústředním komponentem budování společné romské národní 
identity a pocitu vzájemné sounáležitosti. V osmdesátých letech 20. století někteří 
romští aktivisté prosazovali obraz Cikánů/Romů jako „věčných obětí“ po celé tr-
vání jejich historie (Marushiakova a Popov 2005) a ve stejné době se tento obraz 
také stal námětem autobiografických příběhů Romů a Sintů v německy hovořících 
zemích (Grobbel 2003; Blandford 2013). V devadesátých letech se pak setkáváme 
s vyprávěními o osudu Romů během 2. světové války šířených v dětských knihách 
a učebnicích, určených romským dětem (Zahova 2014: 68–70). Zároveň se toto 
téma nepřestává traktovat i v dílech romských autorů, kteří sami již patří ke genera-
cím vyrůstajícím po skončení druhé světové války (French 2015: 204–205).

5 Tři generace žen z rodu Taikonových vyprávějí

Vyprávění v 1. osobě a o sobě dominuje dvěma obrazovým publikacím, ve kterých 
lze sledovat pouto, které váže tři generace romských osobností z  jedné rodiny. 
Nadja Taikonová vyprávěla svůj příběh Karine Mannerfeltové, která ho zpracovala 
v knize Tjejen från Tanto / É šei anda o Tanto (Dívka ze čtvrti Tanto, 2003). O ně-
kolik let později napsala dcera Nadji Taikonové (Ramona Taikon-Melkerová) 
jinou obrázkovou knížku o  své neteři a  Nadjině vnučce, Marie-Claude – jekh 
řomaní šej / Marie-Claude - en romsk tjej (Marie-Claude – romská dívka, 2010). 
Obě knihy provázejí fotografie Anny Erikssonové. K zadní předsádce publikace 
Marie-Claude – romská dívka je také přiloženo CD s audioverzí knihy.

Nadjino vyprávění o dětství obsažené v kapitole „Muri bari familia ando Tan-
tolunden“ (Moje velká rodina ve čtvrti Tantolunden) je vlastně příběhem celé její 
rodiny žijící v  části Stockholmu, kde bylo Romům přidělováno bydlení. Nad-
ja vypráví s  pomocí fotografií, opatřených komentáři nebo obklopených další-
mi snímky – z  jejího soukromého archivu, z archivu jejího bratra Freda Taiko-
na a z  fondů stockholmských archivů dokumentujících život Romů. V textu je  
v  1. osobě singuláru představena čtvrť Tanto a  všechny rodiny, které v  ní žijí,  
devět dětí z Nadjiny rodiny a místní bídné životní podmínky. Vzpomínky na dět-
ství balancují na pomezí Nadjina osobního příběhu (života s tetou) a příběhu celé 
rodiny (usídlené v Tantu).

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201762  |

„But neámorea bešásas andé jekh than andé jekh baró kaštonó kher ando 
Tantolunden. Godelá rom kaí nas le than ando kher, bešénas andé pénge vurdoná. 
Pénge vurdóná thodiné paša o  kher. Vi amendé sas vurdón. Andé godó bešásas, 
kana phirásas pe le gavá pe o milaí.“ (Mannerfelt, Eriksson 2003: 25)

(Řada příbuzných bydlela ve  velkém dřevěném domě v  Tantolundenu. Ti 
Romové, kteří už se nevešli do domu, bydleli v maringotkách. Ty maringotky 
byly zaparkované nedaleko domu. My jsme taky měli maringotku. Používali 
jsme ji v létě, když jsme cestovali po venkově.) 

Vypráví také o otcově práci letovače a o životě rodiny v letních měsících:

„Pe o milái phirélas murí dei thai muró dad le glátensa krugóm andé Svedo, tsérensa 
thai vurdónesa. Amé phirásas tivoliasa [...] Murí dei drabarélas.“ (Mannerfelt, 
Eriksson 2003: 16)

(V  létě moji rodiče s dětmi jezdili po Švédsku se stany a maringotkami. 
Jezdili jsme s lunaparkem. [...] Babička vykládala budoucnost.) 

Nadja ovšem netrávila s rodiči a sourozenci celé dětství, protože někdy pobývala 
s  otcovou bezdětnou sestrou Voleou, která měla za  manžela Švéda. Když byla 
u nich, připadala si Nadja jako princezna, protože chodila každý den do  školy, 
na rozdíl od života ve velké rodině:

„Kheré, kaí murí dei thai muró dad, či žavas sváko djes andé é škola. Koté sámas 
iniá gláti. Pharó sas murí deiake te lel sama pala sa le gláti thai von kerénas. Voi 
tholas la gadá thai grižilás ó kher. Vi andé ó foro žalas te drabarel. Mùsai sas lake 
te čidel lové aménde.“ (Mannerfelt, Eriksson 2003: 12) 

(U mámy s  tátou jsem nechodila do školy každý den. Bylo nás devět dětí. 
Pro mámu to nebylo snadné, postarat se o všechny děti, i když už nějakou 
práci zastaly. Prala a uklízela. A taky chodila do města vykládat budoucnost. 
Musela na nás vydělat peníze.) 

Nadja poměrně často zdůrazňuje, v jak neutěšených podmínkách žili, což přimělo 
její rodiče, aby ji načas svěřili do ústavní péče. Později se téma romského dětství 
objevuje znovu. Je to ve chvíli, kdy Nadja mluví o svých vlastních dětech a vnou-
čatech. Nadjinu pomoc s výchovou vnoučat kniha prezentuje slovem i s pomocí 
fotografií. V textu Nadja vysvětluje, že za neochotou romských rodičů posílat své 
dcery od určitého okamžiku do školy je obava, aby se nepřiučily gádžovským způ-
sobům (Mannerfelt a Eriksson 2003: 48–49). Vyprávění věnuje mimořádnou po-
zornost nutnosti vychovávat romské dítě v romské domácnosti, kde se naučí rom-
ským způsobům a pravidlům toho, co je správné a nepřípustné, osvojí si koncept 



  |  63

hanby a co se považuje za ostudné (lažav). Proto si k sobě vzala svého vnuka, když 
se její dcera rozvedla s romským manželem a vzala si Švéda.

„Amé phenásas, ke  mai mišto avéla léske te bešél andé jekh romanó kher,  
te sitiól le romané módora. Vunívar perélpe, ke le sákri len sama pala o pérvo 
nepóto vai nepáta. Amé dikhás ke ažutiserás le terné, te na perél leńge preá but 
bučí, ke von si terné hai nai sikadé te len sama pa jekh gláta.“ (Mannerfelt, 
Eriksson 2003: 71)

(My říkáme, že žít v  romské domácnosti a přiučit se tu romským zvykům 
je pro něj dobré. Někdy je prostě potřeba, aby se tchýně postaraly o prvního 
vnuka nebo vnučku. Snažíme se našim mladým pomoct, aby toho na  ně 
nebylo moc, protože jsou mladí a nevědí, jak se o dítě starat.) 

Zatímco Nadja svému vlastnímu dětství ve své knize věnovala pouze první kapitolu, 
Marie-Claude se ve svém příběhu napsaném v 1. osobě singuláru nezaobírá ničím 
jiným než právě svým dětstvím coby devítileté holčičky s vášní pro karate. Na první 
stránce knihy se dozvídáme, že je Romka a žije s rodiči a bratrem ve Stockholmu. 
Text přináší popis jejího v indickém stylu zařízeného pokojíku, povídá se o babičce 
Nadje, která se o ni stará, o jejích hodinách romského tance, dlouze a podrobně se 
věnuje návštěvám hodin karate a stockholmskému lunaparku a také tomu, jak přes 
léto vypomáhá rodině v přívěsu s rychlým občerstvením. Její romský původ se v kni-
ze často zdůrazňuje, například když se poprvé mluví o jejích tanečních schopnostech 
(Muří mami e Nadja sičardás man te kheláv řomanés, kána símas tísta cinoři – Moje 
babička Nadja mě naučila tančit, jak tančí Romové, když jsem byla ještě úplně ma-
ličká); když se mluví o jejím učiteli tance (vo či del duma pes a godó řomanó dialékto sar 
mánde, núma sa gadjá mištó ačaráv les – nemluví tím samým dialektem romštiny jako 
já, ale stejně mu dobře rozumím) anebo když se mluví obecně o tom, jak věci dělají 
Romové (kána khelés řomanés – když tančíš jako Romové).

Vyprávění ukazuje, že dívka vyrůstá s povědomím o rodinné historii, protože ba-
bička s ní sdílí svoje vzpomínky a myšlenky. V textu se srovnává dětství Marie-Claude 
se životem romských dětí v minulosti. V knize o Marie-Claude je přetištěna i fotogra-
fie uveřejněná v knížce o její babičce Nadje, na níž je Nadja s dcerou Ramonou v zimě 
v dřevěné chatě ve velmi polních podmínkách. Vysvětluje se zde, že Marie-Claude 
jako dítě o dřívějším životě Romů a jejich dětí slyšela a že ví, že se úplně změnil.

„Kána muři mamí e Nadja sas terní, bešénas but řom ánde le vurdoná. Voj phenélas 
mange, ke šil sas thaj naj dragóso. Kána muří bibí e Ramona arakhádili, traínas 
ánde jekh řomaní bar. Von bešénas ánde jekh prósto kaštunó kherořó, kaj muřó pápo 
anzardás. E mamí músaj te mekél la Ramona ánde jekhé glaténgo kher, ánda godjá, 
ke prja šil sas te bešén jekhé bebetésa koté. Vi but hírci sas koté. E mamí phenélas 
kanagódi, ke šaj aváv baxtalí, ke či akakhádilem pe láki vrjáma. 

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201764  |

– Me sim raduimé, ke  muřé nepótsi si len gadjá lašo trájo, phenélas muří mamí 
vunívar.“ (Taikon-Melker, Eriksson 2010: 61) 

(Když byla moje babička Nadja mladá, mnoho Romů žilo v maringotkách. 
Vyprávěla mi, že v nich byla zima a nebylo to moc pohodlné. Když se narodila 
teta Ramona, žili v romské čtvrti. Bydleli v prosté malé chatě ze dřeva, kterou 
postavil děda. Babička musela nechat Ramonu v dětském domově, protože 
pro miminko byla v  domě moc velká zima. Také tam byla spousta krys. 
Babička někdy říká, že mám být šťastná, že jsem tehdy nebyla na světě.
– Jsem ráda, že moje vnoučata mají tak pěkný život, říká občas moje babička.) 

Obrazy z dřívějších dob se srovnávají s dětstvím Marie-Claude, plným radosti 
a zábavy ve škole i ve volném čase, na hodinách karate nebo během letních rodin-
ných cest po Švédsku. Když zrovna nevypomáhá v rodinném podniku s rychlým 
občerstvením, užívá si děvče lunaparku.

Z vyprávění je také patrné, jak roste její povědomí o vlastní etnicitě a o sym-
bolech romského národa v  duchu myšlenek Mezinárodního romského hnutí. 
Vprostřed knihy je několik stránek věnováno pojednání o romském jazyce, vlajce, 
národu a jeho původu a o utrpení Romů během 2. světové války. Z textu vyplývá, 
že o ústředních historických narativech romského hnutí (Hancock 2013) se do-
zvídá od své tety, širší rodiny a v romském centru ve Stockholmu. Ví o indickém 
původu Romů, ví o tom, že její kalderašští předci přišli z Ruska, že existují další 
subetnické romské skupiny, zná romskou vlajku. Ich-forma, v níž se příběh Ma-
rie-Claude odvíjí, reflektuje romský osud skrze její první setkání s historií Romů 
za druhé světové války. 1. osoba singuláru působí daleko emotivněji než neosobní 
er-forma. O tragické historii Romů (nekežime historia) se nedozvěděla z knihy ani 
od učitele, nýbrž od tety Ramony během společné návštěvy muzea:

„Muři bibi e Ramona phendás mange, ke  áme le řom si amén jekh nekežimé 
história. Voj kamélas te sičuváv maj but pa godó, thaj voj las man pésa kaí jekh 
muzéo, te dikhás pe patréci pa le řom thaj patréci pa o dújto lumiáko marimós. Amé 
lam pe aménde amaré maj šukár gadá, kána gelám koté. 
Koté sas patréci pe gláti, kaj sas sa gadjá terné sar mánde. Von areslé phandadé 
ánde le kámpuri thaj či dine len te xan. Thaj gadjá pe vurmería merénas but. Me 
nakežísájlem, kána dávas man gíndo pe lénde. Me či ačarávas, sóstar von kerdé 
godjá le řoménsa. Amé či sam nasúl manúš.“ (Taikon-Melker, Eriksson 2010: 
32–33)

(Teta Ramona mi řekla, že my Romové máme tragickou historii. Chtěla 
mi toho ukázat víc, a tak mě vzala s sebou do muzea, abychom se podívaly 
na  fotografie Romů a  fotografie z 2. světové války. Na  tu návštěvu jsme si 
vzaly své nejkrásnější oblečení. 
Byly tam snímky dětí mého věku. Byly uvězněné v táborech a nedostávaly 



  |  65

najíst. A kvůli tomu řada z nich časem zemřela. Když jsem o nich přemýšlela, 
bylo mi hrozně smutno. Nedokázala jsem pochopit, proč tohle Romům 
udělali. Nejsme špatní lidé.)

Tento úryvek je zajímavý a  významný hned z  několika důvodů, provázaných 
s budováním romské identity soustředěné kolem osudu Romů za druhé světové války 
a obzvlášť s těmi jeho aspekty, které podle Slawomira Kapralského plní komunikační 
a připomínací roli (Kapralski 1997: 276). Návštěva muzea zde figuruje jako klíčový, 
až rituální moment, protože děvče i  její teta se oblékly do  svých nejlepších šatů, 
které se obvykle nosí na významné oslavy a události. Dívka se ztotožňuje s dětmi 
na  fotografiích zaprvé proto, že byly stejného věku jako ona, a  zadruhé proto,  
že byly uvězněny pouze kvůli svému romskému původu. V obrazové části lze vidět 
panely z expozice popisující nacistické lágry a Mengeleho pokusy na lidech a také 
snímek dvou dívek z  táborů, ale v  textu samém se neobjevují žádné počty obětí 
ani pojmy jako Porrajmos, nacismus apod. Osobní reflexe devítileté dívenky, která 
dochází k závěru, že nedokáže pochopit, proč se toto Romům stalo, dodává vyprá-
vění na naléhavosti. Její pohled na věc se mění, když z 1. osoby singuláru přechází  
do 1. osoby plurálu v zobecňující obhajobě všech Romů – „nejsme špatní lidé“.

Obě knihy vznikly ve stejné tradici ilustrovaného životního příběhu, ale mezi 
popisy romského dětství, tak jak jej prezentují, jsou zásadní rozdíly. První kniha 
je lineárním životním příběhem, jehož cílovým publikem je široká veřejnost, děti 
i dospělí. Vypráví o osudech Nadji a historky z dětství se odehrávají na prvních 
stránkách knihy. Druhá kniha je vyprávěním devítileté holčičky Marie-Claude 
v 1. osobě v přítomném čase s odkazy na nedávnou minulost a dějiny Romů. Obě 
knihy se točí kolem hlavní protagonistky a obě odkazují na její romský původ.

Nadjino vypravování o dětství se soustřeďuje na širší příběh její rodiny, za-
městnání rodičů a  způsob života v  rozšířené rodině a  romské komunitě v ulici 
Tanto, a  zdůrazňuje odlišnost romských a  švédských dětí (švédské děti chodi-
ly do  školy pravidelně, zatímco romské ne; romské děti byly chudé a dostáva-
ly obnošené šatstvo od církve; romské děti se svými rodinami kočovaly). Příběh  
Marie-Claude na druhé straně naznačuje, že ta už prožívá běžné dětství dívenky, 
která chodí do školy a užívá si širokou škálu volnočasových aktivit. Její romský 
původ nijak neovlivňuje její dětská léta.

Další zásadní rozdíl tkví v klíčovém vypravování o romské identitě. Marie-C-
laude je kromě uvedených věcí také pyšná na svůj romský původ. Je vychovávána 
ve vzpomínkách na rodinu a předky, které zná z vyprávění babičky, a o historii 
Romů v Evropě slýchá od své tety. Představitelé Nadjiny generace (narozené v me-
ziválečných letech nebo těsně po druhé světové válce) o svém raném dětství ho-
voří skrze vyprávění o širší rodině a romskou historii představují prostřednictvím 
dokumentárních fotografií přímých předků a  současníků. V nedávno uveřejně-
ných dětských příbězích lze naopak sledovat vysoce individualizovaná vyprávění, 

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201766  |

která pojímají romské dějiny a romský národ obecně, s odkazem na velké příběhy 
současného romského hnutí, tedy indický původ Romů a jejich historickou vik-
timizaci, která vyvrcholila během druhé světové války. Zatímco Nadjina generace 
(k níž patří i Aljoša Taikon a Fred Taikon) se identifikuje s rozšířenou rodinou, 
generace narozená v osmdesátých a devadesátých letech 20. století se ztotožňuje 
s romským národem celého světa.

6 Závěr

Ve vyprávění o dětství tak, jak je prezentováno v životních příbězích švédských 
Romů, lze vysledovat a popsat několik tendencí. Zaprvé je patrný obecný trend 
postupující individualizace a personalizace. Zatímco první romské publikace při-
nášejí příběh kolektivního já romské dívky (Katici, Marica), později se setkává-
me se skutečnými příběhy existujících osobností, propojenými s dokumentárními 
fotografiemi (Aljoša, Nadja), v nichž je příběh dětského já součástí vzpomínání 
na romskou komunitu a rodinu, ve které vypravěč/-ka vyrostli. Nakonec přichází 
vysoce individualizované vyprávění romského dítěte (Marie-Claude), které má 
„běžné“ dětství, ale je hrdé na své romské kořeny a  je vychováváno v odkazech 
na  romskou historii. Tento vývoj se zdá odviset od  generace autora (data jeho 
narození), a nikoli od roku vydání dané publikace. Paměti autorů, kteří vyrůstali 
uprostřed 20. století, přinášejí osobní příběhy vyprávěné skrze příběhy o rozšířené 
rodině a  její konkrétní historii. Na druhou stranu v dětské literatuře popisující 
osoby narozené ke konci 20. století lze vidět posun k vysoce individualizovanému 
vyprávění, které pojímá romskou historii a  romský národ v obecných intencích 
za užití velkých příběhů současného mezinárodního romského hnutí. 

Přestože téma utrpení Romů za 2. světové války se objevilo už v raném cyklu 
knih Katici, následkem zvyšování povědomí o těchto událostech v kontextu švéd-
ské a mezinárodní romské politiky lze vysledovat kontinuální přítomnost tohoto 
tématu i v nedávno vydaných publikacích pro romské děti.

Spisovatelka Gunilla Lundgrenová a  fotografka Anna Erikssonová rovněž 
přispěly k  tvorbě specifického obsahového a vizuálního stylu vyprávění o dětství 
švédských Romů za použití dokumentárních materiálů ze soukromých a veřejných 
archivů, které mají memoárům dodat na věrohodnosti. Role Lundgrenové v zavedení 
obrazových publikací jako převažujícího typu literatury psané či spolupsané Romy 
dále poukazuje na význam osobního vkladu lidí podílejících se na přípravě publikace.

Všechny životní příběhy popisující vypravěčovo dětství obsahují vyprávění 
o  rodinném životě, předcích, práci, kterou vykonávali, zvycích spojených s  růz-
nými obdobími roku a  rodinného života, duchovním světě a náboženství. Dále 
je zde přítomný přenos kulturních norem a povědomí o rodinné historii spolu se 
zobecňujícími narativy o Romech jako jednom společenství.

Přeložila Karolína Ryvolová



  |  67

Literatura

Berta, M., Kuzhikov, D. 1996. Amare Anglune Betivura. Stockholm: Skolverket / 
Vorta Drom. 

Bergland, B. A. 1994. Representing Ethnicity in Autobiography: Narratives of 
Opposition. The Yearbook of English Studies, 24, Ethnicity and Representa-
tion in American Literature, 67–93.  

Blandford, J. 2013. Remnants of Auschwitz – Romani Narratives and the Aesthetics 
of Holocaust. The Holocaust in History and Memory 6, 107–116.

Caldaras, M., Caldaras, D. 1983. Zigenarmor berättar: traditionella zigenska sagor 
återberättade på svenska och romani. Stockholm: Fabel.

Caldaras, H. 2002. I betraktarens ögon. Stockholm: Prisma. 
Deleuze, G., Guattari, F. 1986. Kafka: Towards a Minority Literature. Minneapolis 

& London: University of Minnesota Press.
Demetri, M., Dimiter-Taikon, A., Rodell Olgaç, C. 2010. Kelderashgruppens 

historia och kulturarv i  Sverige: en intervjustudie för Delegationen för rom-
ska frågor. Dostupné z: http://arkiv.minoritet.se/romadelegationen/www.
romadelegationen.se/dynamaster/file_archive/100408/88da0316e43ce-
0c7e4d8f03b47bceff3/KELDERASHGR_HISTORIA_2010–03–31.pdf 
[cit. 2017–11–10].

Demetri, M., Dimiter-Taikon, A. 2002. Pay zuvindo. Romane sityarimata haj di-
vano – Romska ordspråk och talesätt. Stockholm: Skolverket.

French, L. 2015. Roma Voices in the German-Speaking World (New Directions  
in German Studies). Bloomsbury Academic.

Gjerdman, O., Ljungberg, E. 1963. The language of the Swedish coppersmith gipsy 
Johan Dimitri Taikon: grammar, texts, vocabulary and English word-index. 
Uppsala: A.-B. Lundequistska Bokhandeln.

Grobbel, M. 2003. Contemporary Romany Autobiography as Performance.  
The German Quarterly, 76 (2), 140–154.

Hancock, I. 2013. We are the Romani People: Ame Sam e Rromane Džene. Hatfield: 
University of Hertfordshire Press. 

Jakowicz, W. 1983. O Tari thaj e Zerfi. Stockholm: Skolöverstyrelsen.
Kapralski, S. 1997. Identity building and the Holocaust: Roma political  

nationalism. Nationalities Papers, 25 (2), 269–283. 
Liedholm, M., Lindberg, G. 2010. Romska barn i skolor. Dostupné z: http://www.

minoritet.se/4377 [cit. 2017–11–10].
Liégeois, J-P. 1994. Roma, Gypsies, Travellers. Strasbourg: Council of Europe.
Lundgren, G., Tan-Mercowiç, S., Tan-Mercowiç, G., Taikon, N. 1972. Maritza – 

en Zigenarflicka. Stockholm: AWE/Gebes. [photo: Lars Jacobson]
Lundgren, G., Tan-Mercowiç, Z. 1991. Zenia, en Zigenerska. Stockholm: Alfabe-

ta. [photo: Malcolm Jacobson]

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201768  |

Lundgren, G., Taikon, A. D. 1998. Aljosha – Zigenarhövdingens pojke.. Stockholm: 
Bonnier/Carlsen. [Illustations: Amanda Eriksson]

Lundgren, G., Taikon, A. 2003. From Coppersmith to Nurse: Alyosha the Son  
of a  Gypsy Chief, translated by Donald Kenrick. Centre de Recherches 
Tsiganes / University of Hertfordshire Press.

Lundgren, G., Taikon, S. 2005. Sofia Z–4515. Stockholm: Tranan/Podium.
Lundgren, G., Taikon, S. 2012. SOFIA Z 4515, translated to English by Janna 

Eliot. London: Mantra Lingua Ltd, Global House London. 
Mannerfelt, K., Eriksson, A. 2003. Nadja Taikon. Tjejen från Tanto. É šei anda 

Tanto. Stockholm: LL-förlaget.
Marta, C. 1979. A group of Lovara gypsies settle down in Sweden: An analysis of their 

acculturation. Stockholm: LiberFörlag/Allmänna förl.
Marushiakova, E., Popov, V. 2005. The Roma – a  Nation without a  State? 

Historical Background and Contemporary Tendencies. In: Burszta,  
W., Kamusella, T., Wojciechowski, S. (eds.). Nationalismus Across the Globe: 
An overview of the nationalism of state-endowed and stateless nations. Poznan: 
School of Humanities and Journalism, 433–455.

Montesino, N. 2012. Social disability: Roma and refugees in Swedish welfare. 
International Journal of Migration, Health and Social Care, 8 (3), 134–145.

Reyes, G. M. 2010. Memory and Alterity: The Case for an Analytic of Difference. 
Philosophy and Rhetoric, 43 (3), 222–252.

Rodell Olgaç, C. 2013. Education of Roma in Sweden – an interplay between 
policy and practice. In: Hornberg, S., Brüggemann, C. (Hrsg.). Die Bil-
dungssituation von Roma in Europa. Studien zur International und Inter-
kulturell Vergleichenden Erziehungswissenschaft 16. Münster: Waxmann, 
197–213.

Rothstein, B. 1996. The social democratic state: The Swedish model and the bureaucratic 
problem of social reforms. Pittsburgh, PA: University of Pittsburgh Press.

Scherp, L. 1979. Amari śib. Stockholm: Skolöverstyrelsen.
Skolverket. 2007. Romer i  skolan. En fördjupad studie. Rapport 292. Stockholm: 

Skolverket.
Smith, S., Watson J. 2010. Reading Autobiography: A Guide for Interpreting Life 

Narratives. 2nd  edition. Minneapolis: University of Minnesota Press.
SOU 1956: 43. Zigernarfrågan. Betänkande avgivet av 1954 års zigenarutredning. 

Socialdepartementet.
SOU 2010. Romers rätt – en strategi för romer i Sverige. Stockholm: Fritze. Do

stupné z: www.minoritet.se/4375 [cit. 2017–11–10].
Taikon, F. 2017. Barnen på Tanto. Tantoindianerna / Le gláti po Tanto. Le tantoin-

diánura. Stockholm: ERG förlag.
Taikon, K. 1963. Zigenerska. Stockholm: Wahlström & Widstrand.
Taikon, K. 2015. Katitzi och Swing. 1–2. Stockholm: Natur och Kultur. 



  |  69

Taikon, K. 2016. Katitzi och Lump & Katitzi i skolan. 7–8. Stockholm: Natur och 
Kultur. 

Taikon, K. 2017. Katitzi Z-1234. Stockholm: Natur och Kultur.
Taikon-Melker, R., Eriksson, A. 2010. Marie-Claude – Jekh řomani šej /  

Marie-Claude – en romsk tjej. Stockholm: ERG förlag.
Tillhagen, C.-H. 1965. Zigenarna i Sverige. Stockholm: Natur och Kultur.
Toninato, P. 2014. Romani writing: literacy, literature and identity politics. Taylor 

& Francis.
Trankell, I., Trankell, A. 1968. Problems of the Swedish Gypsies. Scandinavian 

Journal of Educational Research, 12 (1), 141–214.
Zahova, S. 2014. History of Romani Literature with Multimedia on Romani Kids´ 

Publications. Sofia: Paradigma.
Zahova, S. 2017. ‘The Romani people’ narratives in books for Roma children.  

In: Kyuchukov, H., New, W. (eds.). Languages of Resistance: Ian Hancock´s con-
tribution to Romani Studies. Munich: Lincom Academic Publisher, 374–389.

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny




