


Obsah

RECENZOVANÁ ČÁST

Zuzana Trachtová 
Někdy jsem rebelka, jindy slušná holka.  
Kulturní modely násilí z pohledu romských dívek� 7 

Pavel Kubaník
„Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu� 23 

Sofiya Zahova
Dětství v životopisných textech  
švédských Romů – tendence a proměny� 45 

Červenka Jan
Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny –  
proměny v teorii a ediční praxi od počátku systematického pravopisu 
do přelomu osmdesátých a devadesátých let 20. století� 71 

NERECENZOVANÁ ČÁST

Elena Marušiaková, Veselin Popov
Pamiatke Nikolaja Bessonova� 101 

Nikolaj Bessonov
Domácí práce a povinnosti cikánských dětí  
v Sovětském svazu během kočovného období� 107 

Markéta Hajská
Gagarin� 131 

Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon, Gunilla Lundgrenová
Aljoša, syn romského vajdy� 139 

Stáňa Miková 
Šov berš | Šest roků� 156 

RECENZE | ANOTACE � 163 



  |  163Recenze | Anotace

Recenze | Anotace

Ašta šmé
Cyklus Nejisté domovy

(Marek Pokorný a Ašta Šmé – Silnější než někdo
Františka Loubat a Ašta Šmé – Nebuď jak gádžo!

Lela Geislerová a Ašta Šmé – Lili a dvě mámy 
Stanislav Setinský a Ašta Šmé – To už je všechno smazaný) 

/Karolína Ryvolová

Norbert Boretzky, Petra Cech 
Der Romani-Dialekt von Prilep/Makedonien 

/Martin Gális

Laura Corradi 
Gypsy Feminism: Intersectional Politics, Alliancies, Gender and Queer Activism 

/Jan Ort

Mozes F. Heinschink, Daniel Krasa 
Lehrbuch des Lovari 

Die Romani-Variante der österreichischen Lovara 
/Peter Wagner



  |  175Recenze | Anotace

Laura Corradi
Gypsy Feminism: Intersectional Politics,  
Alliancies, Gender and Queer Activism.
New York, NY: Routledge/Taylor & Francis Group, 2018, 93 s., ISBN: 978-1-138-30033-0

Spojení romské a duhové vlajky, které se v roce 2017 objevilo v kontextu červnové mezinárodní 
konference romské LGBT ve Štrasburku (Votavová, Tišer 2017) a později v rámci srpnového 
pochodu Prague Pride (Ryšavý 2017), vyvolalo mezi reprezentanty Romů v českém kontextu 
bouřlivou diskusi o tom, zda hnutí za práva Romů a hnutí za práva LGBT skupiny můžou stát 
bok po boku, respektive jestli se mohou prolínat (Gálová, Růžička 2017, Berkyová 2017).1 
Obdobné výzvy k diskusi pro širší aktivistické hnutí za práva Romů přicházejí ale rovněž z pozic 
feministických (např. Berkyová 2017; Ort 2017; Uhl 2016). Že v tom české prostředí není 
samo, ukazuje nepochybně důležitá kniha aktivistky a akademičky Laury Corradi.

Kniha o „cikánském feminismu“ (Gypsy Feminism) přináší témata a pohledy, které jsou, 
jak ukázaly výše zmíněné diskuse, v českém kontextu dosud spíše opomíjené. Už samotný 
tento fakt z ní činí publikaci důležitou. Laura Corradi navíc na necelých sto stránkách analyzuje 
nejen specifické výzvy, kterým romský feminismus (jakkoliv není možné jasně určit jeho hranice) 
oproti hlavnímu feministickému proudu čelí, ale současně přináší přehled aktivit romských 
feministických hnutí (či jednotlivých aktivistek a aktivistů) v evropském prostoru i v kontextu 
jednotlivých zemí, a k tomu široký přehled literatury, která se ke sledovanému tématu váže. 

1 Romský feminismus

Knihu Laury Corradi lze vnímat jako komplexní odpověď na implicitně přítomnou otázku „K čemu 
je potřeba romský feminismus?“. Autorka ukazuje, že se nejedná o samoúčelné vydělení 
z hlavního feministického proudu, ale o vyzdvižení témat, která nepokrývají ani hnutí feministická, 
ani hnutí za práva Romů. Romský feminismus je ve svízelné situaci již z toho důvodu, že bojuje 
za práva skupiny lidí, která čelí vícerým podobám marginalizace – genderové a etnické (resp. 
dle terminologie Corradi rasové) a mnohdy i marginalizaci na základě společenské třídy.  
Pro mnohé zúčastněné aktéry je ale navíc boj za práva Romů a boj za práva žen antagonistický 
a stěží jej lze podle nich sloučit v jeden politický postoj, ať už se jedná o postoj dílčích hnutí 
nebo jednotlivců.

1 Emotivní diskuse dále probíhala především na sociální síti Facebook. 



176  |

Feministická hnutí tak podle autorky v boji za práva žen opomíjejí etnický a často i třídní 
aspekt a v jejich agendě není pro romské ženy místo. Protiklad boje za etnickou a genderovou 
rovnost bývá vysvětlován argumentem kulturního relativismu, podle kterého je hodnocení 
postavení romských žen v rámci jejich vlastních komunit a vlastní kultury etnocentrické.2 
Jenomže do svízelné situace se dostávají i samotné romské feministky, na které lze podle této 
logiky aplikovat argument etnocentrismu jen stěží. Narážejí totiž na odpor hned na několika 
úrovních. Kromě toho, že čelí marginalizaci jako Romky ve veskrze rasistické společnosti a jako 
ženy ve společnosti veskrze patriarchální, naráží rovněž na nepochopení v rámci vlastních 
komunit a v rámci romského aktivistického hnutí. Program takových hnutí se totiž odvíjí 
především od etnické nerovnosti a její nápravy, a v tomto světle je na genderovou nerovnost 
nahlíženo jako na marginální problém. Romské feministické hnutí je navíc nepohodlné i tím, 
že poukazuje na nerovnosti v rámci vlastní skupiny – střílí tak do vlastních řad. Kulturní normy 
především izolovanějších romských komunit neumožňují sloučit roli „rebelující“ feministky 
a romské ženy, a mnohé ženy jsou tak postaveny před volbu mezi rolí Romky a rolí feministky. 
Pro mnohé Romky tvoří úzké sociální vazby v rámci vlastní rodiny a komunity důležitý sociální 
mikrosvět v jinak protiromské společnosti, což výše popsanou volbu mezi rolemi dále komplikuje. 
Zastánci romského feminismu si navíc musí dávat pozor, aby nepřiživovali předsudky vůči 
Romům a nepřispívali k obrazu romské kultury jako kultury prostoupené machismem a násilím. 
Jak ilustruje Corradi, s podobným problémem se musela vypořádat např. rumunská kalderaška 
Luminiţa Mihai Cioabă. Ta se tvrdě postavila vlastnímu bratrovi v otázce domluveného sňatku 
své dvanáctileté neteře. Když se ovšem komunita na základě toho dostala pod mediální tlak, 
Cioabă se rozhodla „bránit svou rodinu od kriminalizace a postavila se za ‚cikánské tradice‘“ 
(s. 20). 

V takovéto situaci Corradi volá po nutnosti intersekcionalismu, tedy směru, který se 
nespokojuje s jednou dimenzí skupinové hranice, ale zohledňuje jejich dynamické prolínání. 
Podle ní tak v sobě musí boj za práva Romů témata genderu a třídy integrovat.

Corradi současně ukazuje, jak je důležité zahrnovat i témata, která se vztahují k romské 
LGBT skupině, neboť mohou být s těmi feministickými v lecčems příbuzná. Feministická kritika 
se totiž netýká pouze žen, ale poukazuje rovněž na socio-kulturní konstrukci genderových rolí. 
Právě na očekávání spojená s genderovými rolemi jednotlivci identifikující se s LGBT narážejí. 
Dané problematice věnuje autorka celou jednu kapitolu, ve které odkazuje mj. na výzkum 
Davida Tišera (2015), jednoho z výrazných aktérů výše zmíněné diskuse v českém kontextu. 
V jiné kapitole se věnuje tématu tělesnosti, socio-kulturní konstrukci těl a jejich mediálního 
zobrazování. 

2 Dekolonizace vědy?

Autorčino upozorňování na mnohovrstevnatost identity na příkladu romských žen a vnitřní 
heterogenitu romských skupin obecně, bohužel, nápadně kontrastuje se zjednodušujícím 
náhledem na produkci vědění o Romech. V tomto momentě Corradi čtenářům podsouvá 
jednoznačné rozdělení, ve kterém proti sobě staví „gádžovskou“ (koloniální) a romskou 
(kolonizovanou) perspektivu. Autorka volá po „dekolonizaci vědy“ a zdůrazňuje nutnost 
produkce romského vědění o Romech. Autorčinu argumentaci v tomto ohledu však pokládám 
v několika momentech za problematickou. 

Romano džaniben 24 (2) | 2017

2 Viz recenze na knihu Ivany Šusterové v minulém čísle Romano džaniben (Ort, Hajská 2017). 



  |  177Recenze | Anotace

Předně, Corradi se trefuje do nositelů „gádžovské“ perspektivy, která podle ní trpí iluzí 
objektivity a neutrality vědy, ale v její argumentaci zůstává nejasné, na koho tím konkrétně 
míří. V českém kontextu se tak můžeme ptát – byla nositelkou této „gádžovské“ perspektivy 
„gádžovka“ Milena Hübschmannová, která ve své práci důsledně stavěla do popředí aktérskou 
perspektivu Romů (např. 1970) a v podobném duchu založila a vedla univerzitní obor 
romistika? Nebo jsou to všichni ti romisté a romistky, antropologové a antropoložky, lingvisté 
a lingvistky, kteří si osvojili romský jazyk a pobývali měsíce a roky v romských komunitách? 
Kdo je terčem její kritiky, se od autorky knihy nedozvíme, stejně jako nám její zjednodušené 
uchopení kolonizované vědy neumožní sledovat právě míru zahrnutí aktérské perspektivy těch, 
kterých se výzkum týká. 

Hlas Laury Corradi, který se dožaduje „svržení bílého muže“ a jeho nahrazení romskou 
ženou, není v současné romistické diskusi rozhodně ojedinělý a ona sama ve své knize 
na mnohé obdobné apely odkazuje.  V květnu roku 2017 proběhla na Central European 
University v Budapešti konference Critical Approaches to Romani studies, v jejímž programu 
stojí, že „navzdory narůstajícímu počtu článků, studií a knih, a to zejména po pádu komunismu, 
participace Romů na utváření jejich vlastního diskursu zůstává velmi omezená. Ve jménu 
vědeckosti a objektivity byli Romové de facto vyloučeni z produkce vědění.“3 Apely, které 
na konferenci zazněly, a které se obdobně jako Corradi opírají o teoretické koncepty critical 
race theory, intersekcionalismu, post-koloniálních studií a feministické kritiky, pak ve svém textu 
problematizuje antropolog Michael Stewart (2017). Stewart se ohlíží za historií romistických 
studií a upozorňuje na to, že kritické hlasy nereflektují výrazný posun směrem k aktérské 
perspektivě, který se v produkci vědění o Romech za posledních několik dekád odehrál. 
Současně se ale ptá, kdo a koho vlastně v produkci vědění reprezentuje, respektive kdo a koho 
má právo reprezentovat. Stewart se vymezuje vůči logice, ve které je důležitější, „kdo“ něco říká, 
než „co“ vlastně říká. Dle takové logiky by jinými slovy bylo možné předem určit obsah sdělení 
s ohledem na identitu autora/autorky. 

Aplikujeme-li otázku reprezentace na knihu Laury Corradi, odhalíme nejen nedostatky kritiky 
„koloniální vědy“, ale i další problematická východiska celé knihy. Jestliže autorka staví proti 
sobě „gádžovskou“ a romskou perspektivu, je zajímavé sledovat, kudy vlastně vede dělicí čáru. 
To je důležité pro pochopení nejen toho, kdo může podle Corradi koho reprezentovat, ale i toho, 
o kom vlastně celá její kniha je. Na úvod knihy zařazuje celkem podrobnou terminologickou 
kapitolu, ve které vysvětluje, že k použití termínu Gypsy v titulu knihy ji vedla skutečnost, 
že se jedná o nejpříhodnější zastřešující termín pro skupiny lidí, které čelí různým formám  
anti-gypsyismu. Současně upozorňuje na to, že užívání různých termínů je rovněž politickou 
volbou a termín Gypsy vznikl jako nástroj vytváření „jinakosti“ (othering). Sama však uzavírá,  
že „[r]ozhodnutí použít termín ‚Gypsy Feminism‘ v titulu knihy můžeme rovněž nahlížet jako 
vyjádření víry v potenciál přeznačení [re-signification], jako probíhající politický akt“ (s. xviii). 
V průběhu knihy se pak Corradi při referování o dílčích skupinách či v citacích jednotlivých autorů 
přiklání k užití etnicky specifických termínů. Potud se zdá být její argumentace srozumitelná. 
Problém ovšem nastává v momentě, kdy se skupinu vymezenou zvenčí na základě sdílené 
zkušenosti anti-gypsyismu snaží naplnit jednotným pozitivním kulturním obsahem (respektive 
jednotnou historickou zkušeností), a mluví tak např. o specifikách „cikánského prostředí“ 
(Gypsy milieu, s. 5). Samozřejmě je možné namítnout, že některé kulturní rysy se mohou 
vyskytovat právě jako reakce na marginální postavení, diskriminaci, sociální izolaci atp. Takovou 
analýzu ovšem Corradi nepředkládá a přes uvádění konkrétních případů a upozorňování 

3 Critical Approaches on Romani studies. Dostupné z: http://bit.ly/2finalprogram (překlad vlastní)



178  |

na heterogenitu „cikánských“ skupin se dopouští generalizací, které jsou úskalím každé 
shrnující studie o Romech obecně (resp. o „Cikánech“, Gypsies). A právě s tím souvisí i otázka, 
kdo a o kom může kvalifikovaně vypovídat. Má snad Laura Corradi ze své pozice Travellerky, 
jak se sebe-identifikuje, kvalifikovanější hlas pro výpověď o různých skupinách Romů, než „bílí“ 
akademici a akademičky, kterým ona sama přisuzuje „gádžovskou perspektivu“? A tak, pokud 
Corradi mluví o „gádžovské“ iluzi objektivity, možná by stálo za to zamýšlet se i nad romskou 
iluzí insiderství při produkci vědění o Romech. Navíc, jak upozorňuje i Stewart, představa, 
že Romové mohou v akademii prosperovat jen za předpokladu „odstranění vědeckosti 
a objektivity“ je inverzně rasistická (2017: 143). Obdobně lze vnímat jako sebe-exotizující tvrzení 
Corradi, že v akademickém prostředí „se zdá být příliš málo prostoru pro profesory/výzkumníky – 
obyvatele karavanů, ať už materiálně nebo symbolicky“ (s. 62). Vedle nebezpečí sebe-exotizace 
čelí tento diskurs rovněž nebezpečí viktimizace romských dějin. Stewart upozorňuje, že právě 
tento fenomén se v kritizovaném diskurzu často objevuje a ilustruje jej na textu romské feministky 
Ethel Brooks, která „představuje historii Romů v Evropě potácející se od jedné persekuce 
k druhé“ (Stewart 2017: 136). Nutno podotknout, že viktimizačnímu interpretačnímu rámci, 
ve kterém jsou dějiny Romů vykládány především jako dějiny „násilí na Romech“, se nevyhnula 
ani Laura Corradi, která jej otiskla už v názvu jedné z úvodních kapitol: Historical note: women, 
families, and communities from Porrajmos4 to anti-Gypsyism („Historická poznámka: ženy, 
rodiny a komunity od Porrajmos k anti-gypsyismu“). 

3 Závěr

Bylo by jednoznačnou chybou na základě výše formulované problematizace zcela ignorovat 
intersekcionalistickou kritiku stávajícího akademického diskursu a praxe. Utlačování hlasu Romů 
a žen (resp. romských žen) v akademickém diskursu je rozhodně tématem, kterým bychom se 
měli zabývat. Jedná se o komplexní strukturální problém, který vychází ze širšího společenského 
nastavení, např. problémů ve vzdělávání či pojetí mateřství, a jistě se projevuje v genderově 
a etnicky podmíněných nerovnostech v různých aspektech akademického prostředí. Obávám 
se ale, že řešením není znehodnocení hlasu „bílého muže“ přiřazením zjednodušující nálepky 
„koloniální ‚gádžovské‘ perspektivy“ a následného odstřižení celé jedné skupiny jako a priori 
zaujaté. 

Corradi ukazuje, že romský feminismus se netýká pouze žen – narušováním zavedených 
genderových rolí může osvobozovat i muže od očekávaného dokazování vlastní maskulinity. 
I v otázce odlišných rolí v akademickém prostředí bychom obdobně mohli zaujmout spíše 
integrující přístup. Namísto vylučování „zaujatých“ hlasů a představ o genderově a etnicky 
determinovaném obsahu sdělení přejděme ke sdílení vlastních zkušeností a jejich kritické 
reflexi se zohledněním mocenských pozic. 

Obdobně bychom měli intersekcionalistický přístup zahrnout do vlastních výzkumů. Pokud 
v rámci romistických výzkumů reflektujeme zaujatost a mocenskou pozici oficiálních neromských 
pramenů, které podrobujeme kritice zahrnutím perspektivy samotných Romů, měli bychom 
současně zohledňovat, kdo z romských participantů výzkumu se vlastně dostává ke slovu a zda 
reprodukcí některých postojů nepřistupujeme na mocenské asymetrie mezi Romy samotnými.
Obdobně je nutné klást důraz na reflexi vlastní pozice v rámci výzkumů (respektive v dílčích 
výzkumných situacích) a jejího vlivu na povahu získaných dat. 

Romano džaniben 24 (2) | 2017

4 Na nevhodnost užití termínu Porrajmos upozornil dříve Arne B. Mann (2014).



  |  179Recenze | Anotace

Kniha Laury Corradi je důležitá – autorka v ní v první řadě předkládá komplexní přehled témat 
a aktivit, které se s romským feminismem v evropském kontextu pojí. Ačkoliv její argumentaci 
ve vztahu k „dekolonizaci vědy“ lze vnímat jako problematickou, je nepochybně nutné takové 
téma nastolovat. Diskusi nelze shodit ještě předtím, než pořádně proběhla, ale spíš ji uchopit 
daleko komplexněji a reflexivněji. 

Jan Ort5

Literatura

Berkyová, R. 2017. Renata Berkyová: Teplí, na romskou vlajku nesahat. Romea. 18. 8. 2016. 
Dostupné z: http://www.romea.cz/cz/zpravodajstvi/renata-berkyova-tepli-na-romskou-
vlajku-nesahat [cit. 2018–04–21].

Critical Approaches on Romani studies. Dostupné z: http://bit.ly/2finalprogram [cit. 2018–04–21].
Critical Approaches to Romani studies, May 25–26, 2017. Dostupné z: https://www.youtube.

com/watch?v=3R8h1n94RJw [cit. 2018–04–21].
Gálová, A., Růžička, Č. 2017. Čeněk Růžička: Je zvláštní, když gayové a lesby drží v jedné 

ruce duhovou vlajku, v druhé romskou a mluví o romské hrdosti. Romea. 23. 6. 2017. 
Dostupné z: http://www.romea.cz/cz/publicistika/rozhovory/cenek-ruzicka-je-zvlastni-
kdyz-gayove-a-lesby-drzi-v-jedne-ruce-duhovou-vlajku-v-druhe-romskou-a-mluvi-o-
romske-hrdosti [cit. 21. 4. 2018].

Hübchmannová, M. 1970. Co je tzv. cikánská otázka. Sociologický časopis, 6 (2), 105–118.
Mann, A. B. 2014. Kauza holocaust verzus porrajmos. In: Kumanová, Z., Mann, A. B. (eds.). 

Pripomínanie rómskeho holocaustu. Bratislava: In Minorita, 47–52.
Ort, J. 2017. Romské ženy aneb když v boji za rovnost přehlížíme nerovnosti. Deník Referendum. 

7. 3. 2017. Dostupné z: http://denikreferendum.cz/clanek/24788-romske-zeny-aneb-
kdyz-v-boji-za-rovnost-prehlizime-nerovnosti [cit. 2018–02–21].

Ort, J., Hajská, M. 2017. Ivana Šusterová. Život olašských žen (recenze). Romano džaniben, 
24 (1), 166–171. 

Ryšavý, Z. 2017. V průvodu hrdosti gayů a leseb Prague Pride jel i romský vůz. Romea. 12. 8. 2017. 
Dostupné z: http://www.romea.cz/cz/zpravodajstvi/domaci/prahou-projde-karnevalovy-
pruvod-prague-pride-proti-budou-neonaciste-a-pochod-pro-rodinu [cit. 2018–04–21].

Stewart, M. 2017. Nothing about us without us, or the dangers of a closed-society research 
paradigm. Romani studies, 27 (2), 125–146.

Tišer, D. 2015. Homosexualita u Romů. Bakalářská práce. Praha: Katedra středoevropských 
studií, Filozofická fakulta Univerzity Karlovy.

Uhl, P. 2016. Petr Uhl: Soutěž Miss Roma Romům spíše škodí, než prospívá. Romea. 24. 9. 2016. 
Dostupné z: http://www.romea.cz/cz/zpravodajstvi/petr-uhl-soutez-miss-roma-romum-
spise-skodi-nez-prospiva [cit. 2018–04–21].

Votavová, J., Tišer, D. 2017. Třetí romská LGBTI konference: Jedním z témat byla homofobie mezi 
Romy i ze strany většinové společnosti. Romea. 16. 6. 2017. Dostupné z: http://www.
romea.cz/cz/zpravodajstvi/domaci/probehla-treti-romska-lgbti-konference-jednim-z-temat-
byla-homofobie-ve-vetsinove-spolecnosti-i-mezi-samotnymi-romy [cit. 2018–04–21].

5 �Mgr. Jan Ort je absolventem romistiky na FF UK a studentem antropologie na FHS UK.  
E-mail: honza.ort@gmail.com




