
časop is  romis t i ckých  s tud i í  |   2  |  2020

č
a

s
o

p
is

 r
o

m
is

ti
c

k
ý

c
h

 s
tu

d
ií

 
| 

 2
7

. 
ro

čn
ík

 
| 

2
 |

 2
0

2
0



časopis romistických studií | 27. ročník | 2/2020



Na obálce:
Rosálie Dychová na školní fotografii, okolo roku 1940 |  
Sken fotografie poskytl Vlastivědný kroužek Hrušky



Obsah

RECENZOVANÁ ČÁST

Michal Schuster
„Jinak bychom tady nebyli.“ Příběh rodiny Dychovy z obce Hrušky  
(okr. Břeclav)� 7

Renata Berkyová
Žádosti o uznání holokaustu Romů a Sintů v Čechách.  
Výsledky výzkumu žádostí o osvědčení podle zákona 255/1946 Sb.  
u lidí vězněných v CT Lety� 55 

Kristýna Hájková
Hledání skulin v mocenské asymetrii: veřejná angažovanost na slovenském 
venkově v intersekcionální perspektivě� 91

Michael Beníšek	
O původu Piurkova seznamu romských slov u Miklošiče� 115

NERECENZOVANÁ ČÁST

Arne B. Mann
Kto boli obete v Motyčkách?� 129

Markéta Hajská	
O trajo si t´al pestrívo / Život musí být pestrý. Vyprávění Viktora Salinase� 141

Eva Kropiwnická
Baro pharo kamiben / Osudová láska a další ukázky z tvorby� 165

Překročit mantinely normality a zaplnit prázdná místa (Renata Berkyová)� 175

Vendula Fremlová
BíLá Místa�   177

Ukázky z výstavy BíLá Místa				  

Romane Kale Panthera 
Mifeš ukraden / přepis historie� 191



Romano džaniben 2 | 20204  |

Martin Zet 
La Europakeri unija del duma romanes! / Evropská unie mluví romsky!� 196

ARA ART, Divadlo Husa na provázku 
Futuroma � 199

201

207

213

	













 217



  |  205

Recenze | Anotace

Kolektiv autorů 
Neviditeľné múzeum / Invisible Museum / Nadikhuno muzeumos 

/Anna Remešová

Huub van Baar, Angéla Kóczé 
Roma and Their Struggle for Identity in Contemporary Europe

/Tomáš Reichel

Radek Vorlíček 
Jak se daří inkluzi u nás a na Slovensku 

/Jurina Rusnáková

Recenze | Anotace



206  | Romano džaniben 2 | 2020



  |  207

Kolektiv autorů

Neviditeľné múzeum / Invisible Museum / Nadikhuno muzeumos 
Bratislava: tranzit.sk, 2019, 272 s., ISBN 978-80-972325-7-3

Muzea po  celém světě procházejí zásadní proměnou. Po  dlouhou dobu byly 
muzejní instituce kritizovány – zevnitř i  zvenku, a  to v  souvislosti s  vlnou tzv. 
institucionální kritiky, jež upozorňovala na financování provozu muzeí a galerií, 
na materiální vztahy, které ovlivňují, jak jsou artefakty a umělecká díla v  jejich 
prostorách prezentována, na mocenské pozadí, které jedněm umožňuje a druhým 
upírá viditelnost. Stejně tak se ale z muzeí postupně stávají jedny z posledních 
ostrovů kritického myšlení, jsou to veřejně přístupné prostory, kde je možné 
sdílet, diskutovat, poznávat. Jsou také místy emancipace, kde se odehrává zápas 
o  kulturní sebeurčení, proto je k  nim směřována tak velká pozornost různých 
protestních hnutí (např. Decolonize This Place v USA nebo Fossil Free Culture 
v Holandsku).

Dokonce i  tak konzervativní instituce, jako je ICOM – Mezinárodní rada 
muzeí, se pokouší na proměnu společenských podmínek reagovat novou definicí 
muzea. Nově by neměly muzejní instituce jen uchovávat a  prezentovat své 
sbírky, ale měly by se stát „polyfonními místy demokratizace, inkluze, v  nichž 
probíhá kritický dialog o  minulosti a  budoucnosti. Uznávají a  řeší konflikty 
a výzvy současnosti, uchovávají artefakty a příklady pro blaho společnosti, chrání 
rozmanité vzpomínky pro budoucí generace a zaručují všem lidem stejná práva 
a rovný přístup k dědictví“ (Lehmannová 2020). Z tohoto návrhu na novou definici 
muzea, který lze najít na webových stránkách českého výboru ICOM, je patrné, že 
z muzeí se čím dál více stávají místa politického vyjednávání, než jen prostorem 
pro prezentaci objektů. Jako by již samotná reprezentace nestačila (Rodney 2020), 
naopak je třeba ji provázat s politickou a společenskou angažovaností. 

Právě to jsou otázky, které si klade také publikace Neviditeľné múzeum / 
Invisible Museum / Nadikhuno muzeumos, již vydalo bratislavské centrum tranzit.sk 

Recenze | Anotace



208  |

v roce 2019 a jež se věnuje myšlence vzniku muzea romské kultury na Slovensku. 
Kniha úzce navazuje na výstavu, která se v tranzitu odehrála na přelomu let 2017 
a 2018 a jež byla zastřešena projektem „Zbierky a prezentácie rómskej kultúry“ 
uspořádaném ve spolupráci s Goetheho institutem a kolektivem Spolka. Knihu 
a výstavu je dobré ale také vnímat s ohledem na další podobné akce a instituce – 
jako bylo například založení Evropského romského institutu pro umění a kulturu 
(ERIAC) v  Berlíně v  září 2017, otevření Knihovny Romafuturismo v  pražské 
pobočce tranzit.cz na začátku roku 2018 nebo uspořádání výstavy Vesmír je černý / 
O kosmos hino kalo ve spolupráci Muzea romské kultury a Moravské galerie Brno 
(3. 11. 2017 – 28. 1. 2018). Umělecká scéna – ta lokální i mezinárodní – mívá 
často ve zvyku chytit se jednoho tématu, protáhnout jej výstavními institucemi, 
vydat pár článků a  knih a  pak se zase přesunout jinam. Takhle už institucemi 
proběhlo feministické či ekologické umění a skoro to vypadá, že se tomu tak stalo 
i v případě umění romského. Je proto na místě ohlédnout se zpět za diskuzemi, 
které se v  souvislosti s  jednotlivými akcemi odehrály, a  prohlubovat je. A  to 
především kvůli tomu, že v otázce stereotypně zobrazované či úplně absentující 
romské kultury ve veřejném prostoru se jedná především o problém na strukturální 
a  institucionální úrovni. Publikace Neviditeľné múzeum tak může v této diskuzi 
sehrávat podstatnou roli a  je dobře, že přetrvává jako doklad výstavy, která je 
časově omezeným médiem. 

Záměrem výstavy a  celého projektu bylo položit si poměrně jednoduchou 
(a zároveň velmi komplikovanou) otázku: Jak by mohlo vypadat muzeum romské 
kultury na Slovensku? Celý projekt tak vychází z předpokladu, že na Slovensku 
chybí instituce, jež by systematicky sbírala a  vystavovala artefakty romské 
kultury – podobně jako to dělá například Muzeum romské kultury v  Brně. 
Na  Slovensku sice existují instituce dokumentující romskou kulturu, jako je 
Múzeum kultúry Rómov na Slovensku, jež je součástí Slovenského národného 
múzea nebo Dokumentačno-informačné centrum rómskej kultúry v  Prešově 
a  Gemersko-malohontské múzeum v  Rimavské Sobotě. I  při součtu institucí, 
které se výhradně zabývají romskou kulturou, je ale patrné, že jich je poměrově 
k muzeím prezentujícím artefakty majoritní kultury stále velmi málo. Jen v České 
republice, kde bylo za rok 2019 evidováno 481 muzejních institucí přístupných 
veřejnosti a 326 památkových objektů s kulturním využitím, je jedno muzeum 
věnované romské kultuře, jeden památník holokaustu Romů a Sintů na Moravě 
(v Hodoníně u Kunštátu) a jeden plánovaný v Letech u Písku. Otázkou samozřejmě 
zůstává, do jaké míry je romská kultura zastoupena v místních malých muzeích, 
při návštěvě velkých národních institucí je ale zjevné, že příběh české kultury 
a národní identity je zcela určován hodnotami majority, které jsou pak bez výhrad 
přejímány vzdělávacími institucemi. 

Součástí uměleckého projektu Neviditeľné múzeum proto byl také konkrétní 
náčrt – tedy představa, jak by takové muzeum romské kultury na  Slovensku 

Romano džaniben 2 | 2020



  |  209

mohlo vypadat, již zhmotnil Oto Hudec v  instalaci a  do  knihy ji překlopil 
ve formě stručných textových anotací s fotografiemi. Instalaci tvoří malé barevné 
nástěnky, které vypráví příběhy o  původu Romů, o  životních podmínkách, ale 
také zvycích či romských osobnostech. Kromě jiného do  instalace také proniká 
kritika institucionalizovaného násilí (například ze strany policie) a  chybějícího 
zastoupení představitelů romské menšiny v populární kultuře. To jsou všechno 
velmi aktuální témata, která v loňském roce nabyla na naléhavosti s hnutím Black 
Lives Matter a  s  nimiž se budou muset veřejné instituce vypořádat. Hudcovu 
instalaci doplňuje symbolický objekt připomínající dům – jakési stylizované obydlí 
postavené na provizorních nohách z poskládaných betonových kvádrů. Domek je 
natřen na červenou barvu a podobně jako malé barevné nástěnky působí „hravým” 
dojmem. Dle všeho sehrává Hudcův projekt ústřední roli celé knihy i výstavy, což 
je škoda, protože instalace místo toho, aby ideu muzea romské kultury představila 
jako komplexní a  sebekritické téma, tak ji spíše zabaluje do  stereotypního 
a nenáročného barevného obalu, který signalizuje jakousi levnou hravost. 

Po úvodu a představení Hudcova projektu následují rozhovory s pracovníky 
Dokumentačno-informačného centra rómskej kultúry pod Štátnou vedeckou 
knižnicou v  Prešově a  z  Múzea kultúry Rómov na  Slovensku, jež se nachází 
kousek od Martina. Zuzana Révészová z kolektivu Spolka klade dobré otázky, 
nezjednodušuje téma romské kultury, ani politické role institucí, které ji prezentují, 
v lecčem radikálnější a přesnější je ale anketa slovenské umělkyně Emílie Rigové. 
A  to i  především kvůli tomu, že si je Rigová ze své pozice vizuální umělkyně 
vědoma výhod, které přináší provázání sebekritických metod současného umění 
a  muzeologie, a  zároveň připomíná původ muzea jako nacionální a  koloniální 
instituce. Navzdory obecnosti odpovědí lze v anketě vysledovat jednu podstatnou 
linku – a to právě možnost narušit zažitou a konzervativní představu o muzeu. 
Muzeum romského umění či obecně romské kultury již totiž ze své vlastní 
podstaty – tedy především díky své živé roli v  konkrétní komunitě nebo díky 
tomu, že pracuje s neustálenou povahou romské identity – uniká „muzeálnímu” 
principu. Takové muzeum bude vždy v pohybu, vždy na hranici mezi dominantní 
a  menšinovou kulturou, vždy bude tak trochu zpochybňovat kategorii kultury 
samotné (k problematice pojmu kultura viz například Herbert 1991). „Je veľmi 
ľahké skĺznuť do uchovávania, čo je tendencia, ktorej by mala slúžiť každá inštitúcia. 
Múzeum by si malo uvedomovať, že kultúrny priemysel a kultúra muzeológie sa 
bude snažiť prevalcovať akúkoľvek subjektivitu, na ktorú narazí. Hrozí, že tento 
potenciálny priestor kontranaratívov sa stane domestikovaným, alebo bude čeliť 
zániku. Takže keď si uvedomujeme toto všetko, aj privilegované postavenie kultúry 
popri jej ťažkostiach, je dôležité nebrať žiadne rozhodovanie ako samozrejmosť” (s. 
106–107), říká srbská performerka a aktivistka Jelena Savic, jež právě pohyblivost 
takového konceptu romského muzea akcentuje ve své anketní odpovědi.

Výzva unikající kulturní identifikace zaznívá i v dalších esejích a rozhovorech 

Recenze | Anotace



210  |

– ať už v  textu o  romské literatuře od  romistek Renaty Berkyové a  Karolíny 
Ryvolové, v  rozhovoru s  etnomuzikoložkou Janou Belišovou, nebo v  eseji 
o reprezentaci Romů ve filmech od filmové teoretičky Andrey Pócsik. Všechny 
tři texty slouží jako velmi dobrý přehled o  tom, co si pod pojmem romské 
literatury/hudby/filmu můžeme v našem regionu představit, ve  zhutnělé formě 
doplňují bílá místa v dominantních kánonech. V prostoru, který je jednotlivým 
kulturním odvětvím dán, ale nedochází k hlubšímu zamyšlení nad nerovnostmi 
v kulturní reprezentaci a nad její nápravou. Zaznívá tak pouze návrh na vytvoření 
vlastní romské literární teorie od  Renaty Berkyové a  Karolíny Ryvolové nebo 
na  doplňování míst v  kulturní paměti skrze specifikum filmových obrazů 
a mediovaného vyprávění, jak o tom píše Andrea Pócsik. Obraz o romské kultuře 
je bohužel neúplný, chybí například dějiny vizuálního umění nebo divadla, a jen 
velmi málo se dozvíme o  institucionálních podmínkách kulturní produkce. 
Výjimkou je stručná poznámka o Svazu Cikánů-Romů v eseji o romské literatuře, 
který se v rámci své činnosti kromě jiného zasazoval také o rozvoj literární tvorby 
Romů v romštině. 

Publikace má nakročeno někde mezi populárně-naučnou a  kulturně-
historickou literaturou, jež čtenářům umožňuje v kondenzované podobě zhltnout 
základní okruhy týkající se reprezentace romské kultury a její některé konkrétní 
podoby, nesplní však požadavek literatury, jež by pomohla doplnit zapomenuté 
příběhy historie a kultury, to už udělaly jinak a lépe některé historické knihy, ani 
požadavek kriticko-teoretické platformy, která by rozvinula diskuzi o  současné 
muzeologii s  ohledem na  romskou kulturu. Kniha Neviditeľné múzeum možná 
dobře doplňuje umělecký projekt, který byl realizován v  prostoru tranzit.sk, 
ale nedaří se jí otázky, které výstava načrtla, dále rozvinout. Jedním z  takových 
směrů by mohlo být právě kritické muzejnictví, které pracuje reflexivně se svým 
vlastním postavením uvnitř daného politického systému. „Nejdříve musíme 
porozumět tomu, jak je poznání provázáno se systémem moci, abychom se jej 
mohli odnaučit,” parafrázuje v eseji o obrazu Romů v západním umění ředitelka 
centra ERIAC Tímea Junghaus argentinského postkoloniálního filozofa Waltera 
Mignolo ( Junghaus 2017). 

Proces odnaučení (angl. unlearning) je podstatným momentem, který 
přináší současná umělecká teorie a  na  němž se také ukazuje, jakým způsobem 
může současné umění dobře spolupracovat s historií, kulturní antropologií nebo 
politickou angažovaností. Teoretička Ariella Aïsha používá pojem unlearning 
v souvislosti s muzejními institucemi jako apel na zbavení se takových vnitřních 
struktur a  kategorií institucí, které vytváří hierarchie mezi dominantními 
a  menšinovými kulturami (Azoulay 2019). Azoulay místo pouhé reprezentace 
nabízí také analýzu moci, jež určuje, komu je viditelnost umožněna, a komu ne. 
Idea Neviditeľného múzea je proto podstatným příspěvkem do diskuze o režimu 
vnímání a  reprezentace romské kultury, protože poukazuje právě na  nutnost 

Romano džaniben 2 | 2020



  |  211

institucionální sítě, jež hraje v procesu emancipace klíčovou roli, na druhou stranu 
ale selhává ve vlastní sebereflexi a v tom, jak by takové „odnaučené”, demokratické 
a inkluzivní muzeum mohlo ve skutečnosti vypadat. Vypadá to, že to je proces, 
který je teprve před námi.

Anna Remešová 1

Literatura

Azoulay, A. A. 2019. Potential History. Unlearning Imperialism. Londýn/New 
York: Verso.

Herbert, Ch. 1991. Culture and Anomie: Ethnographic Imagination in the Nineteenth 
Century. Chicago: University of Chicago Press.

Junghaus, T. 2017. Towards a  New Art History. Dostupné z: https://www.
romarchive.eu/en/visual-arts/roma-in-art-history/towards-a-new-art-
history/ [cit. 2020–11–04].

Lehmannová, M. 2020. Definice Muzea. Dostupné z: http://icom-czech.mini.
icom.museum/icom/definice-muzea/ [cit. 2020–11–22]

Rodney, S. 2020. Representation Alone Will Not Save Us. Dostupné z: 
https://hyperallergic.com/609424/representation-alone-will-not-save-
us/ [cit. 2020–11–04].

1 Autorka je šéfredaktorkou online časopisu o výtvarném umění Artalk.cz. E-mail: anna.remesova@artalk.cz

Recenze | Anotace




