
  |  119Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy

| Ondřej Slačálek1

Toto není český Floyd. 
Romové a cesta postkoloniální teorie  
do střední Evropy2, 3 

Když 19. června 2021 zemřel při policejním zákroku Rom Stanislav Tomáš, stalo 
se okamžitou součástí mediální strategie policie popírání podobnosti s  kauzou 
Afroameričana George Floyda, jehož smrt při policejním zákroku odstartovala 
nejrozsáhlejší protestní vlnu již dříve působícího hnutí Black Lives Matter. 
Poukaz k evidentním odlišnostem od dané kauzy spolu s důrazem na drogy jako 
bezprostřední příčinu fungovaly jako efektivní zbraň v  mediální blame game. 
Poměrně brzy se policii, části novinářů a vládním představitelům podařilo prosadit 
jako převládající verzi pohled, podle nějž nedošlo k  pochybení. Demonstrace 
Romů a antirasistů zůstaly ve společnosti ojedinělé, nezískaly podporu a z více 
příčin se další vyšetřování a policejní násilí vůči Romům či dalším zranitelným 
komunitám nestalo podstatným tématem. Až s  pochopitelným odstupem 
od  veřejné kontroverze zveřejnila zástupkyně veřejného ochránce práv Monika 
Šimůnková závěry svého šetření, z nějž vyplynula závažná pochybení policie, která 
ignorovala zdravotní stav zadržovaného (jemuž mj. od  počátku zákroku tekla 
z úst krev), nemonitorovala jeho zdravotní stav, až opožděně zavolala záchranku 
a nepokusila se ho po ztrátě známek života resuscitovat vlastními silami.4

Pokud pomineme základní strukturu obou situací (muž z etnické menšiny 
čelící rasistickým předsudkům zemřel při policejním zákroku), mohou být skutečně 
paralely mezi oběma situacemi zavádějící. V  České republice mají problémy 
minority s rasismem policie jinou podobu. Při nižším rozšíření střelných zbraní 
a  nižší kriminalitě než v  USA takřka absentují případy policistů zabitých při 
zatýkání osob podezřelých z trestné činnosti. Absentuje také obvykle smrtící míra 
násilí vůči zadržovaným, která má mít „preventivní“ účinek. Policejní násilí má 

1 �Autor je odborný asistent na Ústavu politologie FF UK. E-mail: ondrej.slacalek@ff.cuni.cz
2 �Text vznikl v rámci projektu „Kreativita a adaptabilita jako předpoklad úspěchu Evropy v propojeném světě“, 

reg. č.: CZ.02.1.01/0.0/0.0/16_019/ 0000734, financovaného z Evropského fondu pro regionální rozvoj. 
Za komentáře k tomuto textu děkuji zejména Václavu Walachovi, Evě Svatoňové a Pavlu Balounovi.

3 �Jak citovat: Slačálek, O. 2023. Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední 
Evropy. Romano džaniben 30 (1): 119–131.

4 �Šimůnková, M. 2021. Zpráva o šetření z vlastní iniciativy, dostupné z: https://eso.ochrance.cz/Nalezene/
Edit/9880 [datováno 29. října 2021, cit. 18. 5. 2022]; Veřejný ochránce práv. 2022. Ústecký krajský policejní 
ředitel nepřijal v případě loňského zákroku policistů v Teplicích opatření navržená zástupkyní ombudsmana 
– ta proto informovala policejního prezidenta, dostupné z: https://www.ochrance.cz/aktualne/ustecky_
krajsky_policejni_reditel_neprijal_v_pripade_lonskeho_zakroku_policistu_v_teplicich_opatreni_navrzena_
zastupkyni_ombudsmana_ta_proto_informovala_policejniho_prezidenta/ [cit. 18. 5. 2022].



Romano džaniben 1 | 2023120  |

jinou podobu (často patrně dochází k extralegálnímu „trestání“ zejména romské 
mládeže) a je méně předmětem zachycování či veřejné diskuze. Dochází k němu 
mnohem více podprahově.5 Především ale dané téma není zatím dostatečně 
zmapované.6 S tím částečně souvisí absence silného hnutí, které by toto násilí či 
další projevy rasismu dlouhodobě tematizovalo. 

Proč tedy tato zkratka? Měla řadu důvodů, mezi některé jistě patřil rasismus 
české společnosti vůči Romům i Afroameričanům, nebo nejasné tušení strukturální 
podobnosti jejich situace.7 Pro aktivisty mohlo zdůrazňování podobnosti znamenat 
nárok a naději na obdobnou reakci, policie a část médií se popíráním podobnosti 
snažila podobnou situaci odvrátit. Kromě toho ale onen takřka automatický přenos 
obrazu z  USA na  situaci v  severočeském městě poukazuje na  jistou odvozenost 
místního diskurzu od  diskurzu metropole. Poukazuje tak i  k  jisté paradoxní 
podvojnosti aplikace postkoloniální kritiky a  dekolonizačního diskurzu na  vztah 
Čechů a Romů. Zjednodušeně řečeno, jako by zde kolonizoval kolonizovaný. 

K  porozumění této situaci by nám mohly napomoci debaty, které se 
v posledních dekádách vedou o možnosti přenosu postkoloniální teorie či dalších 
souvisejících přístupů na  postsocialistické země. Následující text je pokusem 
představit možnosti a limity poznání těchto přístupů pro poznání situace českých 
Romů. Ve  stručném představení jejich hlavních tendencí (spojených s  Ewou 
Thompson, Madinou Tlostanovou a  Ágnes Gagyi) budeme sledovat hlavní 
inspirativní i problematické momenty – na jednu stranu větší citlivost k vnitřní 
diferenci něčeho, co se může snadno jevit jako jeden nediferencovaný mocenský 
celek („majorita“) a k mezinárodním dimenzím mocenských vztahů,, na  straně 
druhé tendenci k alespoň částečné legitimizaci nacionalismu a k ignorování rasové 
dimenze kolonizačního útlaku. Druhá část eseje bude proto věnována těm přístupům, 
které rasu naopak zdůrazňují: zejména pokusu o aplikaci critical whiteness ze strany 
Victorie Schmidt a Bernardette Nadya Jaworsky a odlišnému antropologickému 
přístupu Ivana Kalmara. V závěru budu diskutovat tři potenciálně problematické 
aspekty postkoloniálních teorií, které tato rekonstrukce ukazuje. 

Kolonizovaní kolonizovanými společnostmi? 

Diskuse o  tom, zda dává smysl použít rétoriku a  analytické koncepty 
postkoloniálních studií na východní a střední Evropu se objevuje už od osmdesátých 
let, ale zejména na počátku první dekády 21. století.8 Vcelku příznačně s těmito 

5 �Pro částečné a úvodní pojmenování viz studie Justice denied: Roma in the criminal justice system,  
http://www.errc.org/reports--submissions/justice-denied-roma-in-the-criminal-justice-system [cit. 18. 5. 2022].

6 Tamtéž.
7 Pro jejich přesvědčivé pojmenování viz Růžička (2012).
8 Tato sekce částečně vychází ze Slačálek (2016, 2020) a Oravcová, Slačálek (2020).



  |  121

konceptuálními návrhy přicházejí zejména autoři a  autorky vně regionu nebo 
z  emigrace.9 Postupně se tento diskurz rozvinul. Zaměřím se zde na  tři velmi 
odlišné myslitelky: Ewu Thompson, Madinu Tlostanovu a Ágnes Gagyi – a na to, 
co z jejich konceptů může plynout pro analýzy postavení českých Romů. 

Vstupy polsko-americké slavistky Ewy Thompson do  odborné i  veřejné 
diskuse na přelomu devadesátých a nultých let představují svérázné uchopení – 
někdo by mohl říct spíše únos – postkoloniální teorie pro potřeby konzervativně 
nacionalistické politické pravice. Thompson má pověst ideologické eskamotérky, 
schopné zapřáhnout postkoloniální klasiky jako Saida či Bhabhu do  kočáru 
konzervativního nacionalismu reprezentovaného bratry Kaczyńskými. Za 
kolonizovanou mysl označovala především hodnotové nastavení polských liberálů, 
za projev tohoto nastavení především neustálou snahu přenášet spory z polské 
společnosti na  kolbiště mezinárodních médií a  institucí: jako kdyby západní 
novinové tituly, kam mají polští liberálové na rozdíl od polských konzervativců 
přístup, představovaly autoritativní verdikt o  polské situaci, či jako kdyby  
západní nevládní organizace a  lidskoprávní soudy představovaly třetí komoru 
polského parlamentu, kam se lze odvolávat v prohraných politických rozepřích. 
Západ se podle ní stal „náhradním hegemonem“ po  Rusku a  SSSR, které  
její vlast kolonizovaly předtím a vytvořily mentalitu kolonizovaných (Thompson 2010). 

Při popisu ruské a  sovětské kolonizace Thompson popisuje aspekt, který 
situaci Polska (Československa, Maďarska a  dalších) odlišuje od  klasické 
koloniální situace: zatímco imperialismus koloniálních metropolí byl 
spojen s  jednoznačnou civilizační převahou (a  proto také, dodejme, klasik 
postkolonialismu Fanon odmítal francouzskou nadvládu a rasismus, ale nikoli 
francouzštinu a univerzalistické rysy kultury, kterou násilně zprostředkovávala – 
Fanon 2011), středoevropské země se cítily být uchváceny impériem, které bylo 
civilizačně opožděnější (Thompson 2004). 

Tato bizarní kombinace antikoloniální rétoriky a  nárokování civilizační 
převahy je jedním z více zdrojů kritiky, kterou přístup Ewy Thompson vyvolává. 
Podle kritiků jako Jan Sowa (2011, 2014), Claudia Snochowska-Gonzales (2017) 
nebo Stanley Bill (2014) je postkoloniální rétorika v  podání Ewy Thompson 
výhodným nástrojem konzervativců k  tomu, aby si nárokovali vymoženosti 
modernity bez akceptace moderních hodnot (Sowa 2014). Ewa Thompson 
se nicméně jazyka postkoloniální teorie nevzdává. Představuje pro ni „nájezd 
na  dálnici světového diskurzu“, univerzálně srozumitelný způsob, jak vyprávět 
příběh zemí mezi Německem a  Ruskem mezinárodnímu publiku (Thompson 
2010: 22). V  současné době je v  tom ze srozumitelných důvodů následována 
některými ukrajinskými autory (např. Ukr-TAZ 2022, pro kritiku Ischenko 2022). 

9 Srov. Chari, Verdery (2009); Uffelmann (2020); Spivak, Chernetsky, Condee, Ram (2006) a Hladík (2012).

Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy



Romano džaniben 1 | 2023122  |

Odlišný přístup představuje dekoloniální feministka Madina Tlostanova. 
Ruská autorka, která se hlásí ke  svým čerkeským kořenům a  působí 
v  současné době ve  Švédsku, vidí postkomunistické společnosti jako mnohem 
diferencovanější. Soustředí se ovšem zejména na  ruskou zkušenost a  ruský 
kolonialismus vůči neevropským součástem Ruska. „Subalterní impérium“ zde 
naplno ventiluje svůj komplex méněcennosti vůči Západu, který se projevuje 
„druhotným eurocentrismem“ a projekcí „druhotného orientalismu“ vůči vlastním 
orientalizovatelným druhým (Tlostanova 2015). Objektům ruské a  sovětské 
kolonizace je tak vlastní „imperiální diference“ spočívající právě v této druhotnosti 
(tamtéž). V tomto kontextu je pak inspirativní aplikovat koncept interimperiality, 
který popisuje křížící se vzájemné působení různých impérií, které rozvíjejí 
například rumunské badatelky Manuela Boatcă a  Anca Parvulescu (Boatcă, 
Parvulescu 2020).

Sama Tlostanova má radikálnější odpověď: v  dialogu se zejména 
latinskoamerickým dekoloniálním myšlením (a jmenovitě Walterem Mignolem) 
rozvíjí představu strategií rezistence a „odnaučování“ konceptů, které v sobě nesou 
otištěno dědictví kolonialismu. V  návaznosti na  chicanskou aktivistku Glorii 
Anzaldúu mluví Tlostanova a  Mignolo o  „koloniálních ranách“, skrze něž je 
třeba nově promýšlet poznání (s odkazem na Fanona explicitně odmítají pouhé 
„zkoumání“ těchto ran zvnějšku, jejich cílem je „myslet skrze“ tyto rány směrem 
k novým podobám politické i epistemické reflexe – Tlostanova, Mignolo 2012: 
36, 38). 

Od  postkoloniální teorie se spíše distancuje maďarská socioložka Ágnes 
Gagyi, analyzuje nicméně „kolonialitu moci“ ve  středoevropské semiperiferní 
situaci. Ukazuje společnost zakletou v  rozdělení mezi „antidemokratickým 
populismem“ a  „antipopulistickou demokracií“: mezi liberály, kteří mají strach 
z lidu, a populisty, kteří onen pomyslný „lid“ mobilizují proti liberálům a jejich 
hodnotám. Tento spor je ovšem prodchnut vztahem ke kolonizující pozápadňující 
moci. Liberálové podle Gagyi provádějí „sebekolonizující emancipaci“ a nacházejí 
myšlenky, hodnoty, zdroje i  podporu v  inspirativním západním prostředí, ale 
za cenu přitakání údajné podřadnosti vlastních společností. Jejich odpůrci naopak 
rozvíjejí „antikoloniální sebelásku“ a  hlásí se k  oddanosti vlastní společnosti 
prostě proto, že je jejich. Inspirací k překonání této neplodné dichotomie je pro 
autorku Frantz Fanon s výzvou k univerzalismu, který ale nemůže být abstraktní, 
ale naopak musí vycházet ze zakořenění v reakcích na konkrétní podoby útlaku 
(Gagyi 2016).10 

Gagyi ukazuje v  tomto rámci dilema, kterému v  semiperiferních společnostech  
čelí odpůrci rasismu (tamtéž). Jednou z mála funkčních opor pro jejich kauzy, kdy 

10 Srov. Fanon (2011) a též interpretaci Fanonova myšlení v Barša (2015).



  |  123

se snaží zastat lokálně nepopulárních menšin, je mezinárodní (přesněji řečeno 
západní) tlak. Jenže přesně v  momentech, kdy se snaží tento tlak mobilizovat 
na  svou podporu, přispívají na  jiné úrovni k potvrzení utlačovatelských (Gagyi 
píše přímo rasistických) stereotypů o  svých vlastních společnostech. Potvrzují 
totiž jejich obraz jako zaostalých, nacionalistických a náchylných k rasismu. Dílčí 
pravdivost tohoto obrazu nic nemění na jeho rasistické povaze a funkci: nejenže je 
stereotypem, který je aktivován i tam, kde to je vůči středoevropským společnostem 
nespravedlivé, ale především má problematickou morální ekonomiku. Zaprvé činí 
méně významným nebo zneviditelňuje rasismus západních společností (u  nich 
je rasismus v tomto obraze výjimkou, ve východní Evropě je pravidlem; u nich 
je selháním, ve východní Evropě je charakteristikou). Zadruhé morálně stvrzuje 
podřadné postavení východní Evropy v mezinárodním systému; pokud jsou dané 
země jaksi „přirozeně“ náchylné k rasismu a antisemitismu, svou podřadnost si 
zaslouží (tamtéž). 

Jak jsme viděli, pokusy aplikovat postkoloniální myšlení na  středo- 
a  východoevropský region mají pro studia Romů omezenou využitelnost. Jsou 
přínosné zejména tím, že plasticky ukazují mocenskost západního působení 
na  středo- a  východoevropské společnosti, které je často důležitým kontextem 
pro politické změny relevantní pro život Romů. Působí-li ve  významných 
tématech (inkluze ve školách, některé antirasistické normy) jako klíčová koalice 
antirasistických hnutí či nevládních organizací a  EU, sehrává tím bezpochyby 
pro Romy i  pro celek daných společností emancipační roli. Mocenskost 
a vnějškovost ale dává této emancipaci stín: specifickou koloniální příchuť, pocit, 
že byla společnosti vnucena někým, kdo stojí mimo ni a  nad ní a  nezná její 
problémy. Tento pocit pochopitelně instrumentalizují a  posilují konzervativní, 
euroskeptičtí a  rasističtí aktéři. Podobně jako se analogický přínos EU ve  věci 
práv žen a LGBT+ částečně obrátil v gender backlash, projevy odporu proti údajně 
„vnucované“ genderové ideologii (Graff, Korolczuk 2022), stává se i  důležitou 
komponentou anticiganismu představa, že nepopulární menšina je chráněna „ze 
Západu“, případně liberálními elitami.

Limity přenosu postkoloniálních teorií do  našeho regionu spočívají 
především v homogenizujícím pohledu na středo- a východoevropské společnosti. 
Ty jsou buď vnímány jako jeden kolonizovaný subjekt, nebo jsou rozpolceny 
na dva tábory, v zásadě kopírující vnitřně kolonizovanou liberální elitu a odstrčený 
lid, mobilizovaný posléze populisty a  nacionalisty. S  výjimkou dekoloniálního 
přístupu Madiny Tlostanovy tu není příliš velký prostor pro zachycení menšin. 
Takový přenos konceptů a rétoriky postkoloniálních studií ale především zbavuje 
postkoloniální teorie jedné z  klíčových problematik: rasy. Zatímco klasické 
postkoloniální teorie byly rozvíjeny pro situaci, kdy se kolonizující moc překrývala 
s rasovou odlišností, jejich přenos do střední a východní Evropy znamená přesun 
ke společnostem, které v jejich většině spojuje se Západem právě barva kůže. 

Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy



Romano džaniben 1 | 2023124  |

Noc, ve které jsou všechny kočky bílé? 

Z  tohoto hlediska by korektivem mohly být přístupy, které pro analýzu české 
problematiky tematizují právě rasu. Zvláště slibná je v  tomto směru aplikace 
konceptu critical whiteness na dějiny českých Romů v knize autorek Victorie Shmidt 
a Bernadette Nadyi Jaworské Historicizing Roma in Central Europe. Between Critical 
Whiteness and Epistemic Injustice (Shmidt, Jaworsky 2021). Podtitul pojmenovává 
základní ambici celé knihy, jejíž první část představuje nesoustavnou kritickou 
inspekci dosavadních narativů o českých Romech z pohledu critical whiteness, což je 
podle autorek „jediná možnost pro epistemickou spravedlnost pro Romy ve Střední 
Evropě“ (tamtéž: 4), zatímco druhá část knihy přináší dílčí vstupy do  longue 
durée formované rasistické epistémé popisující Romy. Dílčí kritiky autorek vůči 
historiografickým klišé zastiňujícím postoj českých úřadů a  české vědy za  první 
republiky k rase a cikánům, postoj T. G. Masaryka či E. Rádla, či kritika obrazu 
Romů v  období diktatury KSČ omezující se na  patologizaci režimu, institucí 
i  Romů samotných jsou v  řadě momentů přesvědčivé. Přínosné je pak zejména 
jejich zaměření na  rasistickou antropologii a  její vliv z  dlouhodobého hlediska. 
Text ale zrazuje drtivý morální patos, s nímž autorky formulují své odsudky, před 
nimiž není úniku. Šíření hodnot, které spadají pod rubriku „whiteness“, se podle 
autorek dopouštějí nejen otevření rasisté jako Petr Bakalář, ale snad ještě více 
antirasističtí historici a  historičky jako Kateřina Čapková, Celia Donert, Věra 
Sokolová, antropolog Michael Stewart či Muzeum romské kultury. Patos restituce 
„epistemologické spravedlnosti“, antirasismu a „kritického bělošství“ dělá z kritiky 
morální odsudek, doprovozený příslušnou rétorikou. 

Kritika je to všezahrnující: snadno vysvětlí nejen to, že pro Čapkovou je 
charakteristický „benevolentní paternalismus“ (tamtéž: 28). Když chce Donert 
vnímat Romy nikoli jako „objekt humanitární empatie“, ale jako „bojovníky 
za  svá práva či ‚politické subjekty‘“, je to pro Shmidt a  Jaworsky „další 
příklad normalizování či ‚zbělošťování‘ romské minulosti“ (tamtéž: 31). Toto 
zbělošťování někdy získá jméno: když autorky hodnotí expozici Muzea romské 
kultury a kritizují, že v  expozici o  socialismu se hovoří o pokusech o  romskou 
sebeorganizaci, o podobnosti osudů Romů a běžných Čechoslováků a o úspěších 
některých Romů, zatímco represi reprezentují pouze nucené sterilizace, je to 
v knize hodnoceno jako „očišťování, či co víc, ‚požidovšťování‘ zkušenosti Romů 
jako obětí extrémní transgrese“, což „nejen ignoruje roli bělošství v pokračujícím 
strukturálním násilí, ale upevňuje bělošství jako jediný kanál pro uznání 
romské minulosti v globálních kontextech“ (tamtéž). Ovšem ani autoři, kterým 
rozhodně nelze vytknout „normalizování“ či „požidovšťování“ romské minulosti, 
nejsou nevinní: tak antropolog Michael Stewart svým odmítnutím, že by s  jím 
popisovanou kulturou cikánů bylo kompatibilní veřejné vyprávění dějin, „zůstal 
na straně těch, kteří nahradili znovuustavení spravedlnosti metateoretickou úrovní 



  |  125

rasismu“ (tamtéž: 128). Lze si klást otázku, zda v takto nastaveném diskurzu lze 
o Romech vůbec říct něco nad rámec diskurzu obětí represe. 

V závěru autorky deklarují poněkud vznosnou rétorikou potřebu performovat 
„dialektický život vědomí nebo praktikování identity vědění a  pohybu za  rámec 
toho, že jsou pouze ‚bělošské způsoby vědění a  vidění pokládány za  univerzálně 
aplikovatelné‘“ (tamtéž: 169, citace pochází z Colina Saltera), což snad lze přeložit 
i tak, že je třeba, aby se ke slovu dostala zkušenost samotných Romů. Samy autorky 
ji k  tomu ale příliš nepustily, vyjma spíše zřídkavých citací s polemickou funkcí: 
jejich užití konceptu kritického bělošství uvěznilo Romy ve  vlastně obvyklé roli 
věšáku na problémy, respektive v tomto případě objektu útlaku převládajícími rámci, 
ve vztahu k němuž se ovšem někdy dopouštějí „komplicity“ (tamtéž: 40). Romové 
se nakonec také stávají objekty: bílé akademičky je zachraňují před jinými bílými 
akademičkami a  akademiky, a  občas je nechají promluvit na  svou podporu. Jejich 
historiografie se stane především historií rasisticky orientovaných antropologů, 
státních institucí, které jejich pohledy přejímaly – a historiků, kteří upírali Romům 
„epistemickou spravedlnost“ tím, že byli selektivní jiným způsobem než autorky knihy. 

Autorky na  několika místech zdůrazňují, že bělošství hraje v  kontextu 
východoevropských národů dvojí roli: je zdrojem jejich vlastní emancipace a úsilí 
o  rovnost v  nerovném postavení, ale zároveň také základem pro diskriminaci 
ostatních (tamtéž: 3–4, 99–105, 169). Užívají k tomu opět velmi silnou rétoriku: 
role bělošství ve vymaňování se z „koloniální minulosti“ byla prý „sakralizována“ 
a  je dnes „nejen neviditelná, ale také nedotknutelná“ (tamtéž: 4). Těžko říct, co 
v analytickém jazyce autorek znamená sakralizace, neviditelnost (jsou snad autorky 
jediné, kdo bělošství vidí?) a nedotknutelnost, z poznatku každopádně nevyvozují 
žádnou analýzu dynamiky a odlišnost v privilegiích, pouze důraz na přehnanou 
aplikaci – jako by se zdejší vztah k západnímu redukoval na „to stejné, ale víc“.

Tuto podstatnou mezeru zaplňuje ve  své knize White, but not quite (2022) 
kanadský antropolog Ivan Kalmar. V  jeho popisu čelí semiperiferní země 
střední a  východní Evropy západoevropskému rasismu, který označuje jako 
„easteuropeanism“ a který se projevuje jako všechny rasismy především rozsáhlým 
stereotypem (často vzniklým zobecněním charakteristiky konkrétní země nebo 
několika zemí na celý region) a neustálou sugescí podřadnosti. Zároveň má tento 
typ rasismu v Kalmarově podání tři specifika: 

(1) s  výjimkou situací jako násilné útoky na  východoevropské (především 
polské) migranty ve Velké Británii je relativně slabý, nesrovnatelný ve své intenzitě 
s řadou jiných forem rasismu, včetně útoků Středo- a Východoevropanů na Romy 
či neevropské migranty; 

(2) často se týká privilegovaných Východoevropanů;11 

11 �Jedním z příkladů je podle Kalmara třeba rámování Křetínského ve francouzském tisku charakteristikami, 
které evokují ruské oligarchy, dalším třeba rámování českých fotbalistů jako východoevropských rasistů, 
kteří se svůj rasismus učí z Putinovy propagandy (Kalmar 2022: 135–136 a 229).

Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy



Romano džaniben 1 | 2023126  |

(3) je spojený s úsilím Středo- a Východoevropanů o získání plně západního 
(a  tedy privilegovaného) statusu, jehož projevem je mimo jiné to, že privilegia, 
která Východoevropané mají, jsou pouze „dílčí“ (Kalmar 2022: 11–16). Spíše 
než aby jejich protest proti nerovnostem směřoval, byť i potenciálně, k nápravě 
globálních nerovností, jeho převažující vektor je spíš k  jejich potvrzení tím, že 
se západní bělošské privilegium stane legitimním cílem Východoevropanů, kteří 
je chtějí sdílet. V tom Kalmar popisuje problematiku podobně jako feministická 
badatelka Iveta Jusová, která v  analogii k  feministickému konceptu „mužské 
dividendy“ (výhody plynoucí z mužského privilegia), o který zvlášť výrazně usilují 
muži, kteří nemají jiné zdroje privilegií (bohatství, moc, kulturní kapitál), přišla 
s  konceptem „evropské dividendy“, o  niž usilují se zvláštní intenzitou méně 
privilegovaní Evropané ( Jusová 2016: 29–45).

Kalmarova kniha se nevěnuje přímo Romům, vnáší ale do práce s bělošskou 
nadřazeností potřebnou jasnost. Pokud bychom vnímali bělošství pouze jako 
charakteristiku majority oproti minoritě, vytvoří to zjednodušenou binární matrici. 
Pokud je pochopíme zároveň jako zdroj privilegií i nejistot, a pokud pochopíme 
majority v  postkomunistických zemích jako převážně rasistické vůči svým 
menšinám či globálnímu Jihu a zároveň jako objekty rasismu ze strany Západu 
(jakkoli omezeného a  méně výrazného), nabízí nám to při aplikaci na  vztah 
mezi majoritou a minoritou o mnoho inspirativnější a o něco složitější matrici. 
Zároveň, jestliže postkolonialismem inspirované autorky jako Thompson význam 
rasy v některých případech podceňují, u Shmidt, Jaworsky i Kalmara si můžeme 
klást otázku, zda není přeceněna oproti západní civilizační identitě (respektive, 
zda není chybou tuto západní civilizační identitu pod rasu prostě subsumovat): 
vůči Balkáncům a Rusům se Češi nevymezují primárně jako vůči méně bílým,12 
ale s důrazem na západní hodnoty (srov. Holý 1996, Todorova 2009). Podřadit 
„západnost“ vůči „bělošství“ nebo brát ji jako méně výstižné synonymum znamená 
nebrat vážně, že západní nadřazenost může fungovat jako soubor idejí a institucí, 
který si může nárokovat převahu někdy i bez ohledu na rasu – jejím nositelem 
může být i občan Singapuru nebo Afroameričan. 

Závěr

Výzkumu Romů v  českém nebo šíře postsocialistickém kontextu mohou 
impulzy postkoloniálních studií výrazně napomoci. Tak jako při každém použití, 
i problematické přenášení postkoloniální teorie na kontext postsocialistických zemí 
ukazuje různé podstatné charakteristiky té které teorie. Po předchozí prezentaci, 

12 �Jakkoli i zde je rasizace výrazně přítomná, vůči Rusům v různých variacích známého tropu „rozčtvrť Rusa 
a objevíš Tatara“, těžko ji lze označit za klíčovou, mnozí rasisté ostatně vnímají Rusko jako poslední 
pevnost „bělošství“. 



  |  127

myslím, není třeba rozvíjet ty, které pokládám za  nosné, shrnu je proto pouze 
v jednoduchých sloganech: postkoloniální teorie a koncepty s ní spojené nabízejí 
přesvědčivé praktické cvičení v poznávání prostorovosti moci, mocenskosti vědění 
a vztahovosti útlaku. Zároveň můžeme identifikovat tři klíčové problémy, které 
jsou s uplatňováním postkoloniálních teorií často spojeny: 

Homogenizace 

Rétorika postkoloniálních studií nebo critical whiteness nabízí zdánlivě 
univerzálně srozumitelný příběh. Jako kdyby se všude odehrával přibližně stejný 
zápas s obdobnými strukturami útlaku. Jenže podobná homogenizace redukuje 
specifičnost jednotlivých příběhů a  umenšuje možnost aktérství utlačovaných 
skupin. Viděli jsme, že je přijetí homogenizujícího narativu atraktivní: dostatečně 
výmluvná je metafora Ewy Thompson o „nájezdu na dálnici světového diskurzu“. 
Stejná terminologie umožňuje zápas o  uznání stejné pozice – a  přehlížení 
podstatných rozdílů. To je problém i  tam, kde nečelíme – jako v  případě 
Thompson a  jejího pokusu udělat kolonizované subjekty z polských národních 
konzervativců – politické manipulaci. Příběh českých Romů s  jejich kulturou, 
strategiemi adaptace i reakcemi na útlak je jiný než příběh Afroameričanů, právě 
tak jako odlišné podoby měl a má i jejich útlak. Homogenizující formulace snad 
mohou přispět k analýze a daný příběh „předat“, ale za cenu setření mnoha jeho 
jedinečností. Jinými slovy, za cenu toho, že už nepředávají daný příběh, ale jeho 
uniformovanou náhražku. 

Reprezentace 

Silou postkoloniálních teorií je zaměření na  reprezentaci. Ta není nevinným 
záznamem reality, ale spoluvytváří ji, reprodukuje a konstruuje. Tato silná stránka 
se může stát i slabinou. Nejen, že podobnému přístupu hrozí přecenění kulturní 
reprezentace na  úkor těch sociálních skutečností, které jsou málo nebo méně 
výrazně reprezentované (a  v  důsledku tak preferuje idealitu nad materialitou, 
stereotypy o Romech v kultuře oproti materiálním podmínkám, v nichž Romové 
žijí). Zároveň pozornost zaměřená na  reprezentaci vede k  problematizování 
dalších a  dalších podob reprezentace a  nezbytně produkuje debaty, kdo a  jak 
vůbec smí reprezentovat.13 I oprávněná kritika tak snadno vede k zapouzdřování, 
k omezení možného spektra výpovědí a posléze k  riziku, že o  tématu se bude 
vypovídat převážně očekávatelným, „bezpečným“ způsobem. To může upřít 

13 �V českém prostředí byla zatím patrně nejvýraznější debatou tohoto typu, v níž se také objevily 
některé impulzy z postkoloniálních studií, spor nad knihou Kateřiny Šedé Brnox. Viz zejména 
Diskuse nad publikací BRNOX / Průvodce brněnským Bronxem, dostupné z https://www.youtube.com/
watch?v=YppD3C22f6k [cit. 18. 5. 2022].

Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy



Romano džaniben 1 | 2023128  |

možnost vypovídat každému, kdo nemá dost kulturního kapitálu ke  zdolání 
vysokých prahů nastolených normami rozvinutými v  předchozích debatách – 
případně to může podobné aktéry snadno zaklít do esencializujících stereotypů. 

Moralizace

Řada klíčových prvků debaty (zejména rasa a  rasismus) nemohou fungovat 
jako neutrální pojmy. Rasismus je klíčové obvinění v politické debatě, politická, 
morální a někdy i právní diskvalifikace protivníka. Silnou morální rezonanci mají 
i koncepty jako kolonie a kolonizace, epistemická nespravedlnost apod. Zahrnutí 
těchto pojmů v odborném jazyce je někdy kritizováno nebo naopak vítáno jako 
jeho „politizace“. Ve skutečnosti ale spíše než o politizaci jde o „moralizaci“, která 
ruší možnost legitimního politického konfliktu, dělí svět na dobro a zlo, přičemž 
to druhé je neakceptovatelné a musí být vymýceno. 

Někteří autoři v  takovém kontextu navrhují práci s  pojmy aktérů pokud 
možno odstranit a  hledat slovník, který je od  nich odpojený, aby věda nebyla 
vtahována do sporu aktérů a dokázala si udržovat potřebnou distanci.14 Tento typ 
střídmosti je ale dosažitelný jen problematicky. Těžko si představit společenskou 
vědu, která odmítne pracovat s pojmy, které mají zároveň politický a morální smysl, 
a která nám nic neřekne o rasismu (právě tak jako o demokracii či válce). Ostatně, 
i  zdánlivě oddělené odborné pojmy mají sklon nést jasné politické a  morální 
preference (vzpomeňme na  různá umělá slova produkovaná v  oblasti výzkumu 
Romů Markem Jakoubkem). Z druhé strany, umístění morálně výbušných pojmů 
do  jádra analýzy s  sebou přináší riziko melodramatu: morálně podbarveného 
narativu, který ulpí na popisu amorální většiny či struktur, které vytvořila, a nedá 
prostor pro aktérství příslušníků menšiny, redukovaných často na pouhé drcené 
objekty systémového rasismu, v jehož kontextu nemají možnost vlastního jednání. 
. . . 

Řekly nám aplikace postkoloniální teorie a  souvisejících konceptů na  středo- 
a  východoevropský kontext něco k naší úvodní otázce, tedy k debatě o  smrti 
českého Roma Stanislava Tomáše a  problematických reakcí českého státu? 
Něco málo snad ano. Důsledné popíračství českých úřadů ve vztahu k obrazu 
„českého Floyda“ bylo jistě způsobeno strukturálním rasismem, snahou zakrýt 
selhání konkrétních policistů a především snahou odvrátit očekávané nepokoje. 
Bagatelizace skrze popřené a  přitom navozené srovnání ale také odráží 
odvozenou pozici české západnosti, včetně jejího protiromského rasismu: To, 
co je na západ od českých hranic, představuje originál, to, co se stane na českém 
území, je kopií. 

14 Nejvýrazněji v tomto smyslu argumentují ve vztahu k pojmu identita Brubaker a Cooper (2000). 



  |  129

Dávalo smysl, že antirasistické hnutí přejalo v  první chvíli rámování 
podobností s Georgem Floydem, popisovala nejpodstatnější aspekt situace: policie 
při zatýkání zabila člověka. Lpění na paralele ale podle všeho antirasistické hnutí 
v důsledku oslabilo. Nejen, že bylo snadné poukázat na podstatné odlišnosti obou 
kauz a jejich kontextu. Podobné lpění především nastolilo jako „standard“ situaci 
v  USA (s  tamními specifickými problémy souvisejícími s  rozšířením střelných 
zbraní) a  neotevřelo příležitosti k  mluvení o  specifikách policejního rasismu 
a postavení Romů v Česku.

Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy



Romano džaniben 1 | 2023130  |

Literatura

Barša, P. 2015. Cesty k emancipaci. Praha: Academia.
Bill, S. 2014. Seeking the authentic: Polish culture and the nature of postcolonial 

theory. Dostupné z: https://nonsite.org/seeking-the-authentic-polish-
culture-and-the-nature-of-postcolonial-theory [cit. 18. 5. 2022].

Boatcă, M., Parvulescu, A. 2020. Creolizing transylvania: notes on coloniality and 
inter-imperiality. History of the Present 10 (1): 9–27.

Brubaker, R., Cooper, F. (2000) Beyond identity. Theory and Society 29 (1): 1–47.
Fanon, F. 2011. Černá kůže, bílé masky. Praha: Tranzit.
Gagyi, A. 2016. ‘Coloniality of power’ in East Central Europe: external penetration 

as internal force in post-socialist Hungarian politics. Journal of World-
Systems Research 22 (2): 349–372.

Graff, A., Korolczuk, E. 2022. Anti-gender politics in the populist moment. London, 
New York: Routledge. 

Hladík, R. 2012. A  theory’s travelogue: post-colonial theory in post-socialist 
space. Teorie vědy / Theory of Science 33 (4): 561–590.

Holý, L. (1996) Malý český člověk a  velký český národ. Praha: Sociologické 
nakladatelství.

Chari, S., Verdery, K. 2009 Thinking between the posts: postcolonialism, 
postsocialism, and ethnography after the Cold War. Comparative Studies in 
Society and History 51 (1): 6–34.

Ischenko, V. 2022. Ukrainian Voices? New Left Review (139): 1–10.
Jusová, I. 2016. Situating Czech identity: postcolonial theory and the ‘European 

dividend’. In: Jusová, I., Šiklová, J. (eds.). Czech feminisms: perspectives on 
gender in East Central Europe. Bloomington: Indiana University Press.

Kalmar, I. 2022. White, but not quite. Bristol: Bristol University Press.
Oravcová, A., Slačálek, O. 2020. Roma youth in Czech rap music: stereotypes, 

objectification and ‘triple inauthenticity’. Journal of Youth Studies 23 (7): 
926–944. 

Růžička, M. 2012. Wacquant v romském ghettu: poznámky k procesu ghettoizace 
v českých městech. In: Temelová, J., Pospíšilová, L., Ouředníček, M. (eds.). 
Nové sociálně prostorové nerovnosti, lokální rozvoj a  kvalita života. Plzeň: 
Aleš Čeněk, 20–45.

Shmidt, V., Jaworsky, B. N. 2021. Historicizing Roma in Central Europe. Between 
critical whiteness and epistemic injustice. London, New York: Routledge.

Slačálek, O. 2016. The postcolonial hypothesis: notes on the Czech ‘Central 
European’ identity. Annual of Language & Politics and Politics of Identity 10: 
27–44. 

Slačálek, O. 2020. Postkoloniální střední Evropa? Kunderův „unesený Západ“ 
v zrcadle postkoloniální kritiky. Slovo a smysl 17 (34): 105–130.



  |  131

Snochowska-Gonzalez, C. 2017. Wolność i  pisanie: Dorota Masłowska i  Andrzej 
Stasiuk w postkolonialnej Polsce. Warszawa: Oficyna Naukowa. 

Spivak, G., Chernetsky, V., Condee, N., Ram, H. 2006. Conference debates: are 
we Postcolonial? Post-Soviet Space. PMLA 121 (3): 828–836. 

Sowa, J. 2011. Fantomowe ciało króla. Peryferyjne zmagania z nowoczesną formą. 
Kraków: Universitas. 

Sowa, J. 2014. “Forget postcolonialism, there’s a  class war ahead”. Dostupné z: 
https://nonsite.org/article/forget-postcolonialism-theres-a-class-war-
ahead [cit. 18. 5. 2022]. 

Thompson, E. 2004. Imperial knowledge: Russian literature and colonialism. 
Westport, CT, London: Greenwood Press.

Thompson, E. 2010. Je Polsko postkoloniální země? In: Ruczaj, M., Szymanowski, 
M. (eds.). Pravým okem. Antologie současného polského politického myšlení.  
Brno: CDK, 21–35.

Tlostanova, M. 2015. Can the post-Soviet think? On coloniality of knowledge, 
external imperial and double colonial diference. Intersections 2 (1): 38–58.

Tlostanova, M. V., Mignolo, W. D. 2012. Learning to unlearn: decolonial reflections 
from Eurasia and the Americas. Columbus: The Ohio State University Press.

Todorova, M. 2009. Imagining Balkans. Oxford: Oxford University Press.
Uffelmann, D. 2020. Polska literature postkolonialna. Od  sarmatyzmu do migracji 

poakcesyjnej. Kraków: Universitas.
Ukr-TAZ 2022. Decolonialism and the invasion of Ukraine, Ukr-TAZ. Dostupné 

z: https://blog.uvm.edu/aivakhiv-ukrtaz/2022/03/22/decolonialism-and-
the-invasion-of-ukraine [cit. 18. 5. 2022].

Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy


