
Sintové z německých zemí a přilehlých oblastí, podobně jako jejich francouzští příbuzní Ma-
nušové, platili mezi gádži i mezi ostatními Romy za vynikající hudebníky. Pověst hudebníků
si získali ještě před tím, než Django Reinhardt vytvořil se svým „quintette du Hot Club de
France“ specifický styl swingu zvaný „cikánský jazz“, „jazz manuš“ anebo „sintský swing“.
Kromě obchodu (např. s textiliemi a střižným zbožím, dříve s koňmi), výroby hudebních ná-
strojů, různých zábavních činností jako je loutkové divadlo, práce v cirkuse (akrobatické
umění) nebo provozování poutí, patří k typickým výdělečným aktivitám Sintů hudba, která
se po dlouhá staletí pěstovala v rodinách a předávala z generace na generaci. Někdy se hudeb-
ní produkce považuje mylně za jediné tradiční povolání Sintů (Otter 1931:108; Mayerhofer
1990:26), a tak například Pavla Štrukelj píše o „kmenu Rajhardů“ ze slovinského Horňácka
(Gorenjska):

„V minulosti byly všechny tyto rodiny kočovné a všichni byli hudebníci, jak muži, tak ženy“
(Štrukelj 1999:88).

1. Hudba jako povolání

Nejstarší kroniky, které zaznamenávají přítomnost „Cikánů“ v patnáctém století na němec-
kém území, v sousedních zemích a vůbec v západní Evropě, se zpravidla o hudebnících ne-
zmiňují (Tscherenkov, Laederich 2004:542). Hudební vědci se ovšem domnívají, že v pozd-
ním středověku byli v těchto krajích mezi potulnými hudebníky také „Cikáni“.

„Roku 1443 byli v Regensburgu (Kameralia Nr. 12, fol. 211 verso) v rubrice ‚Muzikanti‘
vyplaceny odměny několika „Cikánům“ (Salmen 1983:28).

——————-- 120 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů

| Christiane Fennesz-Juhasz

——— Hudba Sintů



Badatelé zatím v archivních materiálech z nejstarší doby téma „cikánských“ hudebníků syste-
maticky nezkoumali. Z 18. a 19. století jsou ovšem už k dispozici historické prameny vypoví-
dající o hudební profesi Sintů. O potulných muzikantských rodinách se dovídáme například
z různých nařízení a zpráv policie nebo jiných úřadů; ty většinou byly podkladem k pronásle-
dování, kriminalizaci nebo vyhošťování „Cikánů“ z kraje. V jednom z podobných dokumentů
z roku 1732 (Franky, střední Německo) jsou Sintové popisováni jako „cimbalisté a houslisté“
a také jako „učitelé, item pěvci písní“ (trestní řád „Poenal Patent“ z 15.5.1732, Státní archiv
Norimberg, Rep. A6/1732, květen 15, citace podle Nestmeyer 1992:134). V roce 1865 infor-
moval starosta z Olpe v Saerlandu (Severní Porýní-Vestfálsko) obce svého okresu o tom, že:

„…jednotlivé menší tlupy Cikánů skládající se z mužů, žen a dětí, táhly v letech 1860
a 1861 tímto krajem směrem ze Siegen do Meinerzhagen /…/ Byli většinou označováni ja-
ko muzikanti, /ale/ nebyli vybaveni pasy ani žádným živnostenským průkazem“ (Krajský
archiv Olpe, č. 2485, citace podle Benninghaus, 2001).

K tomu, aby Sintové a Romové mohli v německých zemích v 19. století provozovat hudební
profesi, potřebovali licenci vystavenou úřadem. V Rakousku vydalo císařské a královské mi-
nisterstvo vnitra v roce 1887 výnos, který povoloval cikánským hudebníkům majícím živno-
stenský list provozovat hudbu ve vídeňských kavárnách (Meyerhofer 1990:26). Alfred Dill-
mann, vedoucí „Zpravodajské služby“ při krajské policejní stanici v Mnichově (založena roku
1899)1, evidoval ve své „Cikánské knize“ 3350 osob (včetně dětí a kojenců) jmenovitě a zhru-
ba u šesti set z nich uvedl i podrobnější údaje jako datum a místo narození, domovskou pří-
slušnost2 a státní občanství, příbuzenský vztah k ostatním členům komunity, případné dřívěj-

Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 121 ——————--

1 Koncem 19. století se zostřovaly represálie vůči Sintům a Romům v Německu. Vycházely různé výnosy,
které jim ztěžovaly územní pohyb potřebný při vykonávání tradičních profesí, úřady se zdráhaly vystavovat
nové živnostenské listy a podobně (srov. Strauss 1986:38nn.;Reemtsma 1996:84nn.). Mnichovská „Zpravo-
dajská služba“ (Nachrichtendienst) začala vést systematickou evidenci Sintů, která přesahuje rámec kraje.
Stala se vlastně centrálním úřadem Výmarské republiky zajišťujícím dokonalou evidenci všech „Cikánů“
i s otisky prstů a fotografiemi. Toto tak zvané „preventivní opatření proti kriminalitě“ bylo legitimizováno
„zákonem pro potírání Cikánů, kočovníků a práce se štítících osob“. Zákon vydal bavorský sněm v roce
1926. V roce 1938 bylo mnichovské pracoviště začleněno do říšského kriminalistického úřadu pod názvem
„říšská centrála pro potírání cikánského zlořádu“. „Cikánské karty“ pořizované nejen v Mnichově, ale
i v dalších oblastech Německa (Reemtsma 1996:102) a od roku 1928 také v rakouském Burgenlandu a od
roku 1936 ve Vídni, umožnily nacistům vyhledávat a zatýkat Romy a staly se „základem pro deportace, in-
ternace a vraždění“ (Samer 2002).
2 Sintové se pohybovali většinou v jedné větší či menší oblasti, se kterou se cítili spojeni. Tak se například
oblast Pfalze stala od 18. století domovinou pro rodinu Wintersteinů z Eusserthalu (Renner 1988:166nn.),
příslušníci hudebnického rodu Kerndlbacherů putující po Bavorsku, Rakousku a Čechách, jsou od roku



ší tresty – a samozřejmě i povolání (Dillmann 1905). Kartotéka zahrnuje množství putujících
sintských rodin, z nichž řada pochází i z Rakouska a z Čech. Hudebníci byli po opravářích
deštníků a obchodnících nejčastěji zastoupeni (srovnej Strauß 1986:52).

Co hrály sintské hudební skupiny pro usedlé venkovany nebo městskou populaci? O tom
můžeme soudit z nečetných zmínek v etnografických pramenech z prvních desetiletí 20. sto-
letí (např. Wittich 1927 a 1990, Thiel 1985), ale také z autobiografických vzpomínek samot-
ných Sintů (např. Winterstein v Rennerovi 1988; Franz 1992; Reinhardt a Hennig 2003;
Hahnstein 2005; dále osobní sdělení Sintů z Rakouska a Slovinska). Za názorné líčení děku-
jeme anglickému romistovi Bernardu Gilliat-Smithovi, který se při svém dlouhodobém po-
bytu ve Sponheimu u lázní Kreuznachu (Porýní-Falc) stýkal v roce 1903 se Sinty:

„Nesmím zapomenout zmínit se o tom, že jsou to skvělí hudebníci. Hrají převážně na hous-
le, kytaru, citeru a harfu. Muž si může přijít na pěkný výdělek hraním po vesnických hospo-
dách. Hrají podle sluchu a zpaměti cokoli, čím se zavděčí publiku. Musím, ač nerad, připus-
tit, že ty nejpodřadnější kusy, které hrají, odrhovačky nejodpornějšího rázu, nevzbuzují
v člověku zrovna chuť považovat je za opravdové hudebníky. Jenže, popravdě řečeno, tato
nevkusná produkce prochází ohromující metamorfózou, je-li podána divokou, chvílemi až
nadzemskou hrou těchto nomádů“ (Gilliat-Smith 1907:129).

Sintští hudebníci hráli ve vesnických hospodách, při lidových slavnostech, v městských res-
tauracích, kavárnách a hotelech, a to k tanci i k poslechu, hráli v lázeňských místech, ale také
pro šlechtu (Wittich 1927 = Hohmann 1984:68; Renner 1988:42; Franz 1992:29n.).

Do repertoáru rodinných kapel patřily populární a lidové taneční melodie, které odpo-
vídaly vkusu publika. Muzikanti cestující po jižním Německu a v Rakousku hráli polky, lend-
lery, valčíky, pochody a lidové písně, ale také dobové šlágry a moderní taneční melodie
(Heinschink, Juhasz 1992:64; Renner 1988:28). Ewald Hahnstein (nar. 1924), který strávil
dětství ve Vratislavi, vzpomíná:

——————-- 122 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů

1765 až do poloviny 20. století vedeni v matrice obce Hochburg-Ach (Horní Rakousko) (Laher 2004:9n.)
Od poloviny 19. století se Sintové začali postupně usazovat v oblastech, kde putovali (Reemtsma 1996:65n.)
Samozřejmě, že některé hudebnické rodiny překračovaly své putovní okruhy. Sintica Rosa Winter (1923-
2005) říká například o Sintech z Kärtnu: „V létě byli na cestách /…/ A dostali se hrát až do Anglie“ (Laher
2004:30).



„Když se ve vesnici něco slavilo, hrál můj tatínek a strýc Karel k tanci – na kytaru a na hous-
le. Zvláštní atrakcí byl můj nejstarší bratranec, protože hrál na harfu, a to tehdy už byla
vzácnost. Jejich repertoár se skládal hlavně ze starých šlágrů a z těch byly nejoblíbenější ví-
deňské písně jako ‚Wenn es Abend wird‘ /Až nastane večer/, ‚Wien, Wien, nur du allein‘
/Vídeň, Vídeň, jenom ty/. Když naši vystupovali, bylo pokaždé slyšet: ‚Jo, cikánská muzika,
to je krása!‘“ (Hahnstein 2005:18).

V 19. století si do repertoáru sintských hudebníků v Německu a Rakousku našly cestu „hal-
gata“ (pomalé písně k poslechu) a „čardáše“ typické pro hudbu maďarských Romů (Hein-
schink, Juhasz 1992:64n.; srovnej Franz 1992:36; Reinhardt, Hennig 2003:19). Některé ka-
pely nabízely i instrumentální pasáže z oblíbených oper a operet. Sintka Philomena Franz
(nar. 1922) se například v dětství a mládí uplatňovala jako zpěvačka, „čardášová“ tanečnice
a herečka v divadelní a hudební skupině svého dědečka.

„Hráli jsme dramata, operety, všelijaké rozmarné kousky, a samozřejmě ‚Cikánského barona‘
a ‚Carmen‘. To byla muzika, pro kterou jsme se my Cikáni hodili, a diváci si mysleli, že to
patří k našemu cikánskému životu“ (Franz 1992:11; srovnej Wittich 1990:113; Otter
1931:108).

Sintští hudebníci ze slovinského Horňácka hráli slovinskou lidovou hudbu a také dobové
šlágry, například proslavenou ‚Cikánko ty krásná‘ od Karla Vacka. Zpívala se i německy
(osobní sdělení v rodině R. ze Žirovnice, prosinec 2002).

Jak bylo řečeno výše, patřily k hudebním nástrojům na prvním místě nástroje strunné,
přičemž velikost a obsazení kapel bylo variabilní. Kapely v Německu mívaly první a druhé
housle, (bas-)kytaru, cello nebo kontrabas, případně citeru, harfu nebo akordeon (Wittich
1990:111; Wittich 1927; Hohmann 1984:67; Renner 1988:126; Reinhardt, Hennig 2003:18,
Foto). Při vesnické zábavě nebo na poutích stačily pro obveselení gádžů případně dvoje hous-
le nebo housle a kytara (Renner 1988:27, 120; Reinhardt 1999:31; Reinhardt, Hennig
2003:21). Hornorakouské sintské kapely měly housle, citeru a diatonickou harmoniku anebo
housle, harfu, kytaru a harmoniku (Thiel 1985:66). Ve slovinském Horňácku hrály v sint-
ských kapelách housle, kytara, tahací harmonika a basové housle. Dechové nástroje byly
vzácností; užívala je rodina Brandova z Německa, která ve třicátých letech cestovala i po Ra-
kousku, hrála dobovou taneční hudbu a také „cikánskou muziku“. Instrumentální obsazení
bylo: housle, harmonika, saxofon, klarinet nebo flétna a basa (Heinschink, Juhasz 1992:65;
srov. Wittich 1990:112; Reinhardt 1999:15). Sintové ze Slovinska měli v kapele také trubku.

Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 123 ——————--



Třebaže se mezi německými Sinty vyskytovali i klavírní virtuózové, byl klavír podobně jako
dechové nástroje v kapele spíše výjimkou (Wittich 1990:112).

Profesionální hudebníci ovládali většinou více nástrojů. Svědectví o svém otci (naroze-
ném 1900) podává Daweli Reinhardt (nar. 1932), pocházející z okolí Koblenze.

„Byl to všeuměl. Hrál na akordeon, housle, ‚zpívající pilu‘, a kromě toho to byl vynikající
zpěvák /…/ Měl řemen kolem krku a před sebou stojan s několika foukacími harmonikami.
Tím mohl otáčet a tak jich obsluhoval více najednou. /…/ Byl tak mnohostranný, že hrál do-
cela sám na jevišti na nejrůznější hudební nástroje“ (Reinhardt, Hennig 2003:17).

Ale i ženy z hudebnických rodin hrály na více než jeden hudební nástroj (osobní sdělení ro-
diny R. ze Žirovnice z prosince 2002; Reinhardt 1999:11). Na rozdíl od dnešních sintských
kapel nebylo vzácností – alespoň do začátku 2. světové války – aby ženy vystupovaly i jako in-
strumentalistky v kapele, tedy nejenom jako zpěvačky a tanečnice. Hrály na housle, na kyta-
ru, na harfu nebo na basu (Heinschink, Juhasz 1992:65; Reinhardt, Hennig 2003:19; osobní
sdělení rodiny R. Žirovnica, prosinec 2002).

Kromě houslí a kytary je typickým hudebním nástrojem Sintů harfa. V 19. století je
harfa doložena nejen v kapelách Sintů, ale i u Romů, jejichž jazyk patří ke skupině „sever-
ních“ romských dialektů. Jsou to welští Kale, Polska Roma (Tscherenkov, Laederich
2004:293, 542). Dnes je harfa v sintských kapelách čím dál tím vzácnější. Maďarský romský
etnolog a básník Károly Bari nahrál v roce 1997 dvě harfenistky v Nagykónyi a Tamási (župa
Tolna v jižním Maďarsku). Jeho nahrávka je tedy velice vzácným dokumentem (Bari 1999
CD: 1/8, 3/11, 4/24, 10/23).

Sintští hudebníci putující po „svém“ regionu byli velice cenění místním obyvatelstvem
nejen pro své interpretační umění, ale také proto, že přinášeli „novinky“ – ať už to byly lidové
písně z jiných krajů, anebo moderní taneční hudba (Thiel 1985:66).

Hudebníci se učili podle sluchu. Ještě dnes je znalost not vzácná (Reinhardt, Hennig
2003:67; Wittich 1990:111; Otter 1931:108; Litterst 1997:104 n.). Učili se odmalička v ro-
dině (Renner 1988:27; Reinhardt, Hennig 2003:67, 89). Někteří otcové ovšem nechali své
syny studovat v hudebních institucích. Například Schnuckenack Reinhardt (nar. 1921) nav-
štěvoval konzervatoř v Míšni do roku 1939 (Reifarth 1985:68).

V mnoha muzikantských rodinách se provozovaly doplňující profese – hudba k obživě
nestačila. Někteří Sintové byli odborníky na stavbu houslí, jinde se obchodovalo nebo se čle-
nové rodiny angažovali jako cirkusoví umělci, loutkoherci, ženy provozovaly podomní prodej,
pletly se koše a podobně (Renner 1988; Reinhardt 1999:20, Reinhardt, Hennig 2003:19,

——————-- 124 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů



43). Hudba však nebyla jen součástí obživných činností; byla podstatnou, ne-li nejdůležitější
složkou rodinné i osobní identity. Hudebník a výrobce houslí Adolf Boko Winterstein naro-
zený roku 1910 v Gräfenhausenu (Pfalz, Německo) vyprávěl o svém dědečkovi Stefanovi:

„Byl to hudebník, významný hudebník. Hrál všude, hrál králům i hrabatům. Měl vysvědče-
ní z konzervatoře v Karlsruhe. A od úřadů taky – od vévody a od hraběte měl vysvědčení.“
(Renner 1988:42)3

Když ležel Stefan Winterstein v nemocnici – při požáru maringotky utrpěl těžké popáleniny
– musel za ním vnuk přinést jeho housle.

„‚Dej je pod postel. A teď můžeš jít domů.‘ V noci dědeček umřel. Ale ještě chtěl svoje housle.
Dali jsme je dědečkovi do rakve“ (Renner 1998:45).

Nejmladší syn, hudebník a výrobce houslí ze Švábska, nesměl žádný z mnoha hudebních ná-
strojů svého otce prodat4. Po jeho smrti je musel všechny zničit – kromě jeho zamilovaných
houslí, které mu spolu s troskami ostatních nástrojů byly vloženy do rakve. (Reinhardt
1999:107)5.

Až do třicátých let mohli Sintové přes všechny diskriminační výnosy a represálie ze
strany úřadů vykonávat své mobilní povolání (viz pozn. 1). Když převzali moc nacisté, repre-
se se stupňovaly, až byli „Cikáni“ zcela zbaveni veškerých práv (Reemtsma 1996:99nn.). Sys-
tematická byrokratizace, „rasově-hygienické pojetí cikánské otázky“, sběrné tábory (od polo-
viny třicátých let), definitivní zákaz pohybu („Festsetzungserlass“, říjen 1939), odnětí
živnostenských licencí, vyloučení Sintů z profesionálních svazů a internace. Od roku 1940
byli Sintové a Romové z Německa a sousedních zemí postupně deportováni do koncentrač-
ních táborů.

Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 125 ——————--

3 Hudebníci si vedli „knihu zákazníků“, kam se jim jejich vysoce postavení posluchači podepisovali (Wit-
tich 1927=Hohmann 1984:68).
4 Obchodoval nejen houslemi, ale i jinýmí hudebními nástroji (Reinhardt 1999:20). Jeho děti vypočítávají
následující nástroje, které vlastnil: klarinet, C-trubku, kontrabas, kytaru, akordeon (item 15), mandolínu
a citeru (item 107).
5 Popsané jednání je součástí povinného smutečního obřadu obvyklého nejen mezi Sinty, ale i v jiných sku-
pinách Romů (např. mezi Lováry). Oblíbený předmět se klade do rakve, aby byl zesnulý spokojen na onom
světě. Zbytek nebožtíkova majetku „poskvrněného“ smrtí se zničí nebo prodá, čímž se jednak usnadňuje ze-
snulému opustit tento svět a jednak se pozůstalí zbavují strachu před případnými návštěvami mula.



Ale i v táborech smrti museli sintští a romští hudebníci hrát svým spolutrpitelům a po-
chodovou muzikou doprovázet pracovní komanda vězňů a popravy (srov. Kuna 1998: 31nn.,
48n., 74n.). Hudebník Robert Schneeberger z Vídně se v roce 1941 dostal po věznění v Da-
chau, Buchenwaldu a Mauthausenu do „Cikánského tábora“ v Lackenbachu. Po té nejtěžší
tělesné práci – 

„ – se /večer/ muselo hrát. Hudbou jsme museli doprovázet i transporty do Osvětimi, hrál
jsem i tehdy, když moje tchýně a moje sestra se svými dětmi byly naloženy do vagónu – a ni-
kdy se už nevrátily“ (Steinmetz 1996:38)6.

Systematické pronásledování a vyvražďování Sintů rozbily velkorodinu, a tím i tradiční soci-
ální organizaci Sintů. Ti, co přežili, utrpěli obrovské trauma. Přesto si po válce museli znovu
uspořádat život. Začali se vracet ke starým způsobům obživy (například k podomnímu ob-
chodu) a přizpůsobovali se ekonomickým podmínkám v poválečné společnosti7. I hudebníci
začali opět provozovat svou tradiční profesi ať jako hlavní nebo vedlejší (víkendové) povolání.
Kapely hrály k tanci v městských restauracích, na svatbách, při různých oslavách a svátcích,
anebo táhly jako před válkou od jedné vesnické hospody ke druhé (Renner 1988:132; Han-
stein 2005:83, 92, 133n.; Reinhardt, Hennig 2003:61, 66; Franz 1992:95). Hráli své tradiční
repertoáry, ale přizpůsobovali se i současným moderním trendům.

Rakouský etnolog Walter Dostal nahrával v padesátých letech zábavní hudbu Sintů ve
Vídni-Floridsdorfu; jeho nahrávky ukazují, jakou šíři měl hudební repertoár této kapely (Et-
nologické muzeum „Völkerkundemuseum“, Vídeň, TB EU 225). Vídenští Sintové hráli na
housle, kytaru a cello ve stylu maďarské „cikánské muziky“ (halgató, čardáše), ale také popu-
lární ruské romance („Oči čjornyje“). Se dvěma kytarami interpretovali lidové valčíky, kromě
toho zpívali při doprovodu kytary populární německé šlágry, mezi nimi i oblíbené předváleč-
né jako „In der Cafeteria von Milano“ (hudba: Hans Lang, text: Erich Meder), „Drei Cow-
boys singen“ (od Artura Beula) s „blue yodeling“, tj. s jódlováním ve stylu americké country
z dvacátých a třicátých let.

——————-- 126 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů

6 V Osvětimi, Mauthausenu a v Buchenwaldu byly táborové kapely, ve kterých alespoň zpočátku hráli pře-
vážně „Cikáni“. (srov. Hanstein 2005:51n.; Kuna 1998:42, 45, 48nn., 74n., 82; osobní sdělení E.R. v Linzi,
1992). Hraní mohlo hudebníkům zachránit i život. Líčí to Schnuckenack Reinhardt, který byl s celou rodi-
nou deportován v roce 1940 do Polska. Zde strávil válku částečně v ilegalitě, částečně v koncentračních tá-
borech. Hraní ho zachránilo před smrtí hladem a dokonce před zastřelením (Reifarth 1985:72).
7 Když přestalo koňské handlířství vynášet, přeorientovali se Sintové na jiné výdělečné činnosti, například
na sběr starého železa a kovů, na prodej na poutích a podobně (Reinhardt, Hennig 2003:43nn.; Dostal
1955:6).



Jestliže už před válkou vzbuzoval nadšení manušsko-sintský kytarista Django Rein-
hardt8, pak po válce jeho popularita ještě vzrostla. I když si mladá generace sintských hudeb-
níků hledala vlastní identitu (srov. Reinhardt & Henning 2003:66n.), Django byl stále tím
největším vzorem. Hrály se jeho skladby v jeho instrumentálním složení.

„Jeho hudbu jsem se učil při našich setkáních na velkých svatbách a na poutích. Pro nás /ně-
mecké Sinty/ byla nejvýznamnější pouť v sárském Illingenu. Illingen byl zejména pro nás
hudebníky důležitým místem setkávání a výměny. My mladší jako já jsme poslouchali, jak
hrají ti staří, a hráli jsme podle nich /…/.“ (Reinhardt, Hennig 2003: 67).

Django Reinhardt hrál se svou kapelou „Quintette du Hot Club de France“, kterou založil
v roce 1934, hudbu ovlivněnou americkým swing-jazzem, ale také francouzskými musette a ta-
ké „cikánskou muzikou“, ale mimo jiné díky zvláštnímu instrumentálnímu obsazení a novému
stylu hry na kytaru ji ztvárnil takovým způsobem, že je jeho hudba považována za první vý-
znamný přínos jazzu evropským hudebníkem. Tyto prvky a instrumentální obsazení (sólová
kytara, housle, dvě doprovodné kytary a basa) ovlivnily styl dalších sintských orchestrů.

Při jedné „cikánské pouti“ v Lourdech objevil hudební agent Siegfried Maeker bra-
trance Djanga Reinhardta, houslového virtuóza Schnuckenacka Reinhardta z Pfalzu. Přispěl
k tomu, že Schnuckenack založil kapelu „Schnuckenack Reinhardt Quintett“, která se od ro-
ku 1967 představuje široké veřejnosti na koncertech i prostřednictvím gramofonových desek
(Reinhardt, Hennig 2003:69nn.; Litterst 1997:106nn.; Schnuckenack LP 1968). A tak přija-
la majoritní německá populace „cikánský jazz“ jako specifický kulturní výraz a přínos Sintů.
A ten jako symbol sehrál po strastiplné zkušenosti za nacismu důležitou roli při znovuposíle-
ní etnického sebevědomí. Sinti-swing už nemá poslužnou funkci, jakou dříve mívala cikán-
ská hudba hraná k tanci pro obveselení gádžů, nýbrž je hudbou, která se hraje na koncertních
pódiích. Sintští jazzoví umělci hrají stále díla Djanga Reinhardta, americký jazz dvacátých
a třicátých let, swingové valčíky, musette a „cikánskou muziku“ a šlágry. Prezentují publiku
ale také vlastní písňové skladby v romštině (srov. Williams 1994), čímž gádžům umožňují na-
hlédnout do vnitřního světa své komunity, jejíž jazyk a kulturu Sintové v Německu a v Ra-
kousku neradi zveřejňují.

Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 127 ——————--

8 Ewald Hanstein, který bydlel ve třicátých letech právě v Berlínu-Marzahnu a po večerech hrál v hostinci
v Neu-Lichtenbergu, vzpomíná: „V důvěrně známém prostředí jsme hráli kromě německých šlágrů a vídeňských
písní taky muziku, která nás kromě stepu úplně nakazila: swing. Tuhle hudbu tehdy objevil Django Reinhardt
a navíc ji rozvinul do něčeho úplně nového. Jenže to bylo zakázáno jako všechno, co bylo ‚neněmecké‘„ (Hanstein
2005:34).



2. Hudba a zpěv „pro sebe“

Sta a staletá tradice hraní jakožto způsobu obživy ovlivnila samozřejmě hudební kulturu
Sintů. A tak se hudba, kterou Sintové provozovali pro gádžovské publikum za finanční od-
měnu, přenesla i do rodinného kruhu a hrála se i při setkáních a slavnostech uvnitř komu-
nity. Švábský Sinto Lolo Reinhardt (1932-1994) vyprávěl, jaké to bývalo za jeho mladých
let, když se putující rodiny setkaly na společném tábořišti u Langenenslingenu (Bádensko-
Virtembersko).

„Nejkrásnější to bylo večer. Rozdělali jsme obrovský táborák, byly přitom i holky, co uměly festov-
ně zpívat. /…/ No a můj táta řek: ‚Vytáhněte mi na dnešek večer nástroje zespodu z vozu.‘ /…/
No my kluci jsme rozdělali oheň, ale daleko od cesty, aby lidi mohli spát, a pak jsme to rozjeli tro-
chu po maďarsku, maďarskou cikánskou muziku, a holky tancovaly“ (Reinhardt 1999:29n.).

U hornorakouských Sintů se doma s oblibou zpívaly – eventuálně při doprovodu kytary nebo
harmoniky – německé lidové písně, šlágry, ale také jodlery. Úžasně populární byly vídeňské
písně. Na harmoniku se hrály například lidové valčíky a pochody (Heinschink, Juhasz
1992:66, 84, pozn. 17,18; Laher 2004:25). Při větších oslavách nebo na svatbách nabízeli hu-
debníci soudobou taneční hudbu, ale také „cikánskou muziku“ (Renner 1988:126). Na po-
hřbech se dosud hraje lidová zábavná hudba. Je to poslední projev pocty zemřelému, a tak
najatí hudebníci hrají jeho oblíbené melodie9.

Ale samozřejmě existovala i hudba, kterou Sintové provozovali jen uvnitř vlastní ko-
munity, v rodině, a to nejen profesionální hudebníci, ale kdokoliv. Byly to písně zpívané
v mateřštině. První romské (sintské) písňové texty máme z poloviny 19. století, (srov. Graf-
funder 1837:54; Pott 1844:326; Liebich 1863:98-103)10. Na přelomu století publikoval další
písňové texty Windisch (1893:465), Pischel (1903:130nn.)11. Jeniš Engelbert Wittich
(1878-1937) pocházející z Lützenhardtu (severní Schwarzwald) se stýkal se Sinty z Würt-
tembergu, znal jejich písně a uveřejnil asi patnáct textů, (Wittich 1911; 1914; 1925; 1932).

——————-- 128 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů

9 Mezi rakouskými Sinty byla zvláště oblíbená vídeňská píseň „Stellt’s meine Ross in’ Stall“ (Hudba: Ferry
Wunsch, text: Karl Savara a Franz Ichmann).
10 Graffunder (1837:54) uvádí dvě krátké sloky, Pott (1844:326) cituje tři verše, které byly rovněž zapsány
Graffunderem, a Liebich (1863:98-103) prezentuje kromě těchto tří textů ještě osm dalších.
11 V roce 1899 zapsal Pischel v Harzu píseň Sinta z Dolního Slezska (z vesnice u Görlitzu). Tři další písně,
které Pischel uveřejnil, získal jeden pastor od Sinta z Küdde v tehdejším okrese Neustettin (západní Pomo-
řansko).



V těchto filologických pramenech nenajdeme žádné údaje o melodiích; pouze Pischel pozna-
menává (1903:131), že pommerští Sintové zpívají dvojhlasně12.

První notové záznamy sintských písní pořídil Gilliat-Smith (1908), který sám hrál na
cello a měl patřičnou hudební průpravu. Během svého pobytu v Porýní-Falci v roce 1903 za-
psal tři písně, které se naučil od desetiletého chlapce13.

Druhá z písní zaznamenaná Gilliat-Smithem (1908:159) je v různých variantách rozší-
řená mezi Sinty v severním Německu, v Rakousku, v jižních Tyrolech, v Alsasku, v Lyonu
a v Auvergne (Heinschink, Juhasz 1992:68, 79nn.; Arnold 1961:11; Valet 1988:62). Je to vlast-
ně nejznámější tradiční píseň Sintů, někteří dokonce v žertu říkají, že to je jejich hymna. Gilli-
at-Smith ji pojmenoval „O mulo ta terni čhaj“ (Mulo – duch zemřelého – a mladé děvče). Píseň
je dialog mezi dívkou a duchem zemřelého, při čemž v některých variantách je mulo nahrazen
nějakým mužem (viz příloha Př. 1a-c). Píseň v názorných obrazech subsumuje věci, které hrají
v životě Sintů významnou roli: vazbu na rodinu (mire menši), vztah k přírodě (o zeleno vejš),
hudbu (i phuri gajga). Zároveň se tu promítá víra v duchy zemřelých: na jedné straně jsou mrtví
uctíváni, na druhé straně vzbuzují hrůzu (viz pozn. 5). Dost se odchyluje textová varianta písně,
kterou v roce 1968 nahrála v Berlíně Milena Hübschmannová v podání paní Marie Steinba-
chové (viz příloha Př. 1b). Namísto mula zde vystupuje starý hajný (jako v hornorakouské vari-
antě) – ale všude se vyskytují typické obrazy (housle se třemi strunami, les) a všude děvče odo-
lává pokušení nechat se nápadníkem vylákat do lesa14. Nedovolí jí to rodinné vztahy
a poslušnost vůči rodičům (viz příloha Př. 1a). Valčíková melodie písně ukazuje vliv německého
prostředí. Obvykle následuje po každé sloce refrén, který však chybí ve variantě zaznamenané
Gilliat-Smithem. Melodicky se jednotlivé varianty liší jen nevýznamně. V hornorakouské vari-
antě jsou ve druhé sloce staženy čtyři takty do dvou vzhledem k menšímu počtu slabik a k ryt-
mu přizpůsobenému řeči (notové příklady 1a, 1b)15.

Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 129 ——————--

12 Wittich (1925:38n.) vytýká hudebníkům, že jako základ písně „Has imol i šuker čhaj“ užili melodii německé
lidové písně „Ach, wie ist es möglich denn“. Vyzdvihuje ovšem interpretační umění (u dětských kol) anebo socio-
kulturní zázemí textů (zvyky zmiňované v milostných písních v souvislosti s námluvami a ženitbou).
13 Gilliat-Smith vyjmenoval také doprovodné hudební nástroje (harfu u prvních písní; kytaru a housle
u třetí písně zpívané muži) a pokusil se popsat interpretační styl: „První píseň je to nejlepší, co jsem ze rtů
cikána slyšel. Musí se zpívat pomalu s nekonečným citem. Pathos, který vkládají do slov ná-kova me grau me
gar je nepopsatelný. /…/ Třetí píseň je spíš řvaná než zpívaná a doprovodné nástroje hrály doslova divoce“
(Gilliat–Smith 1908:156n.). Kromě toho zapsal do not ještě dvě další písně (Gilliat–Smith 1907:144n.).
Jednu textovou verzi písně „Efta phral“ najdeme také u Pischela (1903:131n.).
14 Varianta zpívaná Manuši v Auvergne, Alsasku a v Lyonu začíná: „Terni čhaj, ap manca/an ko zenelo
vejš…“ (Mladé děvčátko, pojď se mnou do zeleného lesa“. Valet 1988:61n.; Arnold:1961:11). Tuto verzi
znají i Sintové z Lince.
15 Písně transkribovala a (do němčiny) přeložila autorka. Za připomínky ke své práci a za povzbuzování
vděčí Mozesu Heinschinkovi.



Tyto příklady, ale i nejranější záznamy písňových textů a zvukové záznamy různých badatelů16

ukazují, že písně Sintů zpívané romsky (sintitikes) mají zřídkakdy více než dvě sloky. Zdá se, že
už v šedesátých letech 20. století se v málokterých sintských rodinách tradiční písně zpívaly (He-
inschink, Juhasz 1992:67; Arnold 1961:4). Sinto z Vídně narozený v roce 1960, jemuž babička
v dětství ještě zpívala staré písně, říká: „Tahle písňová tradice se už nepěstuje“ (Heinschink, Ju-
hasz 1992:84, pozn. 20). Ve srovnání s množstvím písní zpívaných a sebraných v jiných skupi-
nách Romů, je počet sintských písní velice omezený. Přesto i z tak malého počtu lze vydedukovat
určité závěry o společném charakteru písní, které si zpívali Sintové v různých regionech.

Obsah písní reflektuje realitu dřívějšího života a zprostředkovává ji v typických frázích
a obrazech. Některé verše mluví o životě na cestách, jako například písně Sintů z Falcu a jižního
Německa, ale také písně Manušů z Auvergne: I berga tel ti pre i berga pre kotar vejna mari eftava-
gengre her…“ („Do kopce nahoru, s kopce dolů přicházejí naši ‚Sedmivozníci‘…“, Arnold CD
b.d.:1, Wittich 1932:29; Valet 1988:7). O blízkém vztahu k přírodě vypovídají standardní obrazy
opakující se v mnoha písních: „zelený les“, „trhání šeříku/fialek/květin“ (např. Př. 2, verš 1-3)17,
jež bývají součástí ustálených rýmů. Hornorakouští Sintové a také Manušové opěvují lov na jež-
ky (o niglo, o borzo, o štachlengero) a přípravu této oblíbené pochoutky (Heinschink, Juhasz
1992:75; Laher 2004:70; Valet 1988:43). Tematika, která se v písních jiných Romů nevyskytuje,
jsou mulové. Kromě už zmíněného rozhovoru mula s mladou dívkou, varují písně Sintů z Pfalzu
před duchem gádže, který nenalézá po smrti klid (Arnold b.d. CD 19; Arnold 1961:6n).

... und mu džan blos gar koj! …nechoďte tam!  
Den haki rati vejl lo Protože přichází každou noc  
und čhivrejla barenca ap tamari vurdija ... A hází kamením na vaše vozy ...
Den an kova zen’lo vejš Protože v tomhle zeleném lese  
bladas pes ko mulo ap o baro rukh ... Oběsil se mulo na velikém stromě  

——————-- 130 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů

16 Nejrannější z těchto zvukových dokumentů pořídil Walter Dostal během výzkumu vídeňských Sintů
v roce 1954. Nahrál čtyři písně v romštině za doprovodu kytary. V roce 1958 sbíral Hermann Arnold písně
Sintů v německém Pfalzu a v letech 1962/63 písně Lalerů (českých Sintů) pocházejících z horního Slezska
a od roku 1945 usídlených v NSR. Část písní publikoval před několika lety na CD (Arnold b.d.; srovnej Ar-
nold 1961; 1978). Mozes Heinschink nahrával od poloviny šedesátých let písně především v Horním Rakous-
ku, ale také v jižních Tyrolech, v Srbsku, v Maďarsku a na Slovensku. Nahrávky Mozese Heinschinka, Waltra
Dostala i Mileny Hübschmannové jsou uloženy ve Phonogrammarchivu (PhA) Rakouské akademie věd.
17 Philomena Franz popisuje, jak hluboký vztah k přírodě inspiroval Sinty k tomu, aby si složily písničku:
„Přijeli jsme do lesa k místu, o kterém jsme věděli, že už tu dozrály lesní jahody. Můj dědeček se vždycky zastavil
a pozoroval něco, co ostatní neviděli, co ostatním zůstalo ukryto. A to byly okamžiky, kdy ho napadaly písně. /…/
Jedna píseň /…/ vypráví o obzvlášť krásné a velké jahodě, kterou jsme skutečně na mýtince našli. A pohled na tu ja-
hodu dědečka inspiroval.“ (1992:34).



Jedna píseň o houslích se třemi strunami (Př.1) obsahuje další narážku na obávaného mula
(Arnold b.d. CD:18; Arnold 1961:7n.).

... Kova phuro rašaj des ma dades ... Ten starý farář dal mému otci 
koja velijona, un hi blos trin zajti prej. Ty housle, které mají jenom tři struny 
Tajsa phenes mo dad ap mandi: Včera mi řekl otec:
Mo čhavo, koj blades pes jek prej. „Synu můj, tam se jeden oběsil.“  
Doch je lej la, rikvej la, Ale přece si je vezme a nechá si je,
den cu šuka hi ko bašapen. Protože mají tak krásný zvuk.
Job phenes ap mandi: Povídá mi:
Miro čhavo, rik man la prej ... „Synu můj, opatruj mi je…“18

Kromě těchto celkem vzácných písní vypravujících o událostech ze života, se vyskytují také
dětské písničky (u jihoněmeckých Sintů; Wittich 1932:28) a ukolébavky (Př. 3; Liebich
1863:99). Ve krátkých dvou- nebo čtyřveršových písničkách se mladík uchází o dívku (Hein-
schink, Juhasz 1992:71n.), ale také to mohou být posměšné popěvky jako ten o „zenalo“ nebo
„naselo“ kebro (o „zeleném“ nebo „ nemocném“ Cikánovi)19. Je známý mezi slovinskými Sinty,
ale také mezi Sinty v Čechách a ve Pfalzu (Př. 4; Arnold CD b.d.: 22, 9; Arnold 1961:13,
22). Někdy jsou ironicky tematizovány klišovité představy gádžů o „Cikánech“ (Př. 5a,b).

Nejoblíbenějším tématem je ovšem láska (Př. 2, 6), přičemž o vztahu mezi pohlavími
se mluví v žertu, někdy i poněkud lechtivě.

Loli cocha hi ap lati, Má červenou sukni,
kali mačka hi tel lati, oh je, oh je. Pod ní černou kočku, ó jé, ó jé.
Kaj kova čhavo koj gajga bašrela, A když ten kluk zahraje na housle,
und mo dži rovejla an mande, oh je, oh je. Pláče ve mně mé srdce, ó jé, ó jé.

Dešajek un dešaduj Jedenáct a dvanáct,
me čumedum lesko kalo muj, oh je, oh je. Políbila jsem ho na jeho černou tvář, ó jé, ó jé.
Kaj kova čhavo koj gajga bašrela, A když ten kluk zahraje na housle,
und mo dži rovejla an mande, oh je, oh je. Pláče ve mně mé srdce, ó jé, ó jé.

(Arnold CD b.d.:7; srov. Arnold 1961:8n.) 

Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 131 ——————--

18 Dosl. „drž mi ji nahoře“ – kalk z němčiny.
19 o kebro: výraz, kterým Sintové označují příslušníky jiných romských skupin (zejména Olašské Romy).



První dva verše druhé sloky, na jejichž konci se rýmují slova duj muj, jsou oblíbené nejen me-
zi Sinty, ale patří k naddialektním prvkům romského písňového folklóru20. Naopak erotické
narážky v prvních dvou verších, které zpívají i hornorakouští Sintové, zřejmě nejsou běžné
v jiných romštinách.

Většina písní se skládá ze slok o čtyřech verších, přičemž po každé sloce může nebo
nemusí následovat refrén (Př. 1). Někdy se určitá sloka při opakování melodicky mění, even-
tuálně krátí v souladu s textem – podle počtu veršů, slabik nebo přízvuku (Př. 1a; Př. 4, 1 sl.:
a+b a+b c+d, 2 sl.: a+a+d). Kromě krátkých jednostrofých písní, o dvou nebo čtyřech verších
(Heinschink, Juhasz 1992:70nn., č 1-3) nacházíme i formálně náročné útvary, jako je tomu
v případu písně (Př. 2), kterou zpíval maďarský Sinto z Pomázu (okres Pešt). Forma je: A-B-
C-B, přičemž B má čtyři verše, A a C tři. Stylisticky připomínají melodie prvky lidové hud-
by té oblasti, ve které Sintové po generace žili. V německém mluvním prostoru jsou pozna-
menány zdejší běžnou melodickou výstavbou. Převažují melodie v durových tóninách,
převládá stupňovitá melodika rozšířená po celém Německu, ale možno vysledovat i vlivy alp-
ského prostoru jako je „Brechungsmelodik“ (melodika charakterizovaná rozloženými akordy)
i repetitivní melodika a melodika složená z krátkých motivů (Př. 1-4). Kromě základních
druhů taktu (2/4, 4/8, 4/4) nacházíme písně s třídobým metrem (Př. 4), jejichž oporou je val-
číkový styl (Př. 1, 3). Členění melodie na čtyř- nebo dvoutaktové skupiny se zdá být nejčas-
tější (Př. 1, 3-5). Základní metrum tempo rubato lze volně interpretovat (Př. 2, 6; Hein-
schink, Juhasz 1992:75nn., č. 8-9). Obvykle se melodie zpívají sylabicky, přičemž oblíbenými
interpretačními prvky při zpěvu jsou vibrata, krátké přírazy, portamenta a někdy také melo-
dické ozdoby. Taneční písně v pravém slova smyslu chybí. Tomu se není co divit, tanec se ob-
vykle doprovází instrumentální hudbou. Melodika mnoha písní dovoluje soudit, že se zpívají
dvojhlasně. Pokud je někdo přednáší sólově, zpívá často „vrchní hlas“, kterému chybí základ-
ní hlas zpívaný v dolní tercii (Př. 3, Heinschink, Juhasz 1992:74n. č. 6-7). My máme k dispo-
zici jen jeden dvojhlasý zpěv, totiž milostnou píseň, kterou zpívali sintští manželé ze západní-
ho Slovenska (Př. 6). Text písně byl zaznamenán také mezi Laleri-českými Sinty (Arnold
1978:13). Píseň manželů z Bratislavy prokazuje vliv místních lidových písní, a to v rytmice

——————-- 132 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů

20 Verše s rýmem (deš-u-)duj – muj jsou populární i na Balkáně. Obdobou sintské varianty Jeg, duj, dešu-
duj/čumidav la ando muj („jeden, dva, dvanáct/ políbím ji na ústa“) je píseň, kterou zpívají Romové ze Srbska
Si ma banka, naj ma duj/ čumidav čo parno muj („mám bankovku, nemám dvě, zlíbám tvou bílou tvář“). Vari-
anta Sintů z Lince zní Jeka, duja, dešuduj/ phande tiro kalo muj („jedna, dvě, dvanáct/zavři svou černou pusu“
(Heinschink, Juhasz 1992:73; srovnej variantu českých Sintů Arnold CD b.d:20; Korutanští Sintové: See-
ger 1931:135). Poznámka redakce: Varianta slovenských („Servika“) Romů zpívaná na čardášovou melodii
je tak populární, že ji zná i mnoho Neromů: Duj, duj, duj, duj, dešuduj/ te čumidav, te čumidav parno muj
(„dva 4x, dvanáct/ ať můžu líbat 2x bílou tvář“).



i melodice i v dvojhlase (spodní sexty a tercie). Melodika několika málo písní spočívá na při-
rozené molové stupnici, a ještě vzácnější je pentatonika postrádající půltóny (Heinschink,
Juhasz 1992:71nn. č. 3-5). V těchto písních jsou patrné maďarské prvky – melodické a ryt-
mické – což je zřejmě vliv „cikánské hudby“ hrané profesionálními hudebníky. Zde uvádíme
jako příklad píseň Nane maro, nane mas (Př. 5a-b), která se zpívá nejen v Rakousku, ale také
mezi Sinty v Srbsku (Svetozarovo) (Heinschink, Juhasz 1992:72).

Téměř všechny písně, které máme dokumentované na magnetofonových nahrávkách,
byly předneseny bez instrumentálního doprovodu. Dříve byl ovšem doprovod obvyklý – ze-
jména kytarový (Př. 5a; pozn. 13, Franz 1992:34; Arnold b.d.[bet :]CD 23).

Kromě vlastních písní zpívají Sintové i písně jiných romských skupin. Máme záznam lovár-
ské písně Ande Pešta gelem po motori bešlem..., kterou nám zazpíval jeden Sinto z Vídně. (PhA
S 127). Od jiných sintských zpěváků jsme slyšeli lovárskou khelimaski gjili – taneční píseň
„Lampaši“, která je v různých variantách populární i mezi „Servika Roma“ (slovenskými Ro-
my) (Fennesz-Juhasz 2001:163f; PhA S 124, zaznamenal W. Dostal v roce 1954). Maďarští
Sintové zpívají taneční písně a loke gjila, táhlé písně maďarských lovárů (PhA B 37908,2-3,
zaznamenal M. Heinschink, 1984; srovnej Károly Bari 1999: CD 10/23). Laleři, hornoslezští
Sintové, interpretovali oblíbené taneční písně maďarských (Ungrika), slovenských (Servika)
a polských (olašských) Romů (srov. Arnold CD b.d.:20, 21, 23).

Sintové si ovšem skládají písně i na populární světové melodie: například „O sole mio“
se pro německé a rakouské Sinty stalo základem milostné písně, ve které naříká opuštěná
dívka. Ve variantě maďarských Sintů rozmlouvá opuštěný člověk s Bohem (Heinschink, Ju-
hasz 1992:81n.; Bari 1999 CD 4/24).

3. Nové písně

Jak už jsme řekli, písně, které zde uvádíme, se zpívají jen zřídka. Je to snad proto, že tradiční
zpěv neobstojí ve srovnání s virtuositou slavných hudebníků jako je Schuckenack Reinhardt,
Häns’che Weiss nebo vídeňský houslista Zipflo Weinrich? Anebo spíše proto, že mladé ge-
neraci už nic neříkají tradiční texty? Folklorní tradici se nepřikládá hodnota, protože patří
„minulosti“ – a žije se přece v přítomnosti. Sintští hudebníci a zábavní umělci se musí zajímat
o soudobé hudební trendy. Nové písně v romštině stále vznikají, ale orientují se kromě na
swingové melodie a maďarskou „cikánskou muziku“ na populární styly, ať už jsou to německé
nebo italské šlágry nebo latinskoamerické rytmy a Rumba gitana, anebo americké popsongy

Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 133 ——————--



a evergreeny. Instrumentalizace se rovněž podřizuje moderním okolnostem. Kromě tradiční-
ho strunného obsazení se s oblibou přibírá klavír, keyboardy, bicí nebo drum computer,
E-Bass, někdy také saxofon a trubka. Někteří mladí sintší hudebníci se inspirují afro-americ-
kou hudbou jako je soul, R&B a především rap a hiphop – a někdy je kombinují s tradičním
sintským swingem (Tapavicki 2002:9; Frank’s Musik: Mix, Tracks seite 7-8). Hudba Sintů
dnes nezaznívá jen na jejich vlastních oslavách a setkáních, v klubech, diskotékách a hudeb-
ních festivalech, ale prezentuje se i na internetu (Franko’s Musikseite). Třebaže nové písně
pojednávají hlavně o lásce, dotýkají se i jiných témat, například života na cestách. Kromě to-
ho si dnes Sintové skládají i náboženské písně v (sintské) romštině – zejména členové nových
náboženských společenství. Po obsahové stránce unikátní píseň složil v roce 1977 swingový
hudebník Häns’che Weiss (Häns’che Weiss LP 1977) pod dojmem hnutí za občanská práva,
které Sintové a Romové organizovali v tehdejší Německé spolkové republice. Píseň „Lass ma-
ro tschatschepen“ vyzývá „mare Sinte, kamle Sinte“ (naši Sintové, drazí Sintové) k tomu, aby zača-
li politicky jednat o kompenzaci za bezpráví utrpěná za nacizmu a vystupovali i proti současné
diskriminaci:

mer rodas o drom ap mari rik ... Musíme si hledat svoji cestu  
mer hacas o drom ap mari rik Musíme si najít svoji cestu 
las maro čačepen Vezměme svá práva do vlastních rukou  
mer mangah temen Prosíme vás  
ma džas ap ko phuro drom Nechoďte už starými cestami

Literatura a hudební nosiče

Arnold, Hermann: „Lieder deutscher Zigeuner“. In Archiv für Völkerkunde 16, 1961, s. 4-22.
Arnold, Hermann: „Lieder von Laleri-Zigeunern (Laubinger-Sippe?). Aufgenommen in

Landau/Pfalz 1962“. In Mitteilungen zur Zigeunerkunde Nr. 7-9, 1978, s.12-14.
Arnold, Hermann (Hg.): CD Zigeunerlieder. Tonband-Aufnahmen aus den Jahren 1958-1963,

gesammelt von Hermann Arnold. Aschaffenburg: Verlag des Antiquariats Gerster, o.J.
Awosusi, Anita (Hg.): Die Musik der Sinti und Roma. Band 2: Der Sinti-Jazz (= Schriftenreihe

des Dokumentations- und Kulturzentrum Deutscher Sinti und Roma 6). Heidelberg,
1997.

Bari, Károly (Ed.): CD Gypsy Folklore I-X: Hungary and Romania. Collected by Károly Bari. 10
CDs mit Beiheft [Englisch, Romani]. Budapest: Private Publishing, 1999.

——————-- 134 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů



Benninghaus, Rüdiger (Hrsg.): Zigeunerisches aus dem südlichen Sauerland des 19. und 20.
Jahrhunderts, 2001 

(= http://mitglied.lycos.de/ruediger_benninghaus/zigeunerisches.htm).
Dillmann, Alfred: Zigeuner-Buch. Herausgegeben zum amtlichen Gebrauche im Auftrage des K.

B. Staatsministeriums des Innern vom Sicherheitsbureau der K. Polizeidirektion München.
München, 1905.

Dostal, Walter: „Die Zigeuner in Österreich. Monographische Zusammenfassung der Er-
gebnisse meines Studienaufenthaltes unter Zigeunern (1954)“. In Archiv für Völker-
kunde 10, 1955, s. 1-15.

Fennesz-Juhasz, Christiane: „Sound Documents of Rom Music in the Vienna Phono-
grammarchiv: Researchers and their ‚Objects’“. In Pettan, Svanibor, Adelaida Reyes &
Maša Komavec (Eds.), Music and Minorities. Proceedings of the 1st International Meeting
of the International Council for Traditional Music (ICTM) Study Group Music and Mino-
rities, Ljubljana, Slovenia, June 25-30, 2000. Ljubljana, 2001, s. 159-176.

Franko’s Musikseite (= http://www.zigeunerwelt.de/musik/index.php).
Franz, Philomena: Zwischen Liebe und Haß. Ein Zigeunerleben. Freiburg, 1992.
Gilliat-Smith, Bernard: „The Gypsies of the Rhine-Province 1902-3“. In Journal of the Gyp-

sy Lore Society New Series, Vol. 1, 1907, s. 125-145.
Gilliat-Smith, Bernard: „Three German Gypsy Melodies“. In Journal of the Gypsy Lore Socie-

ty New Series, Vol. 2, 1908, s. 156-160.
Graffunder, Alfred: Über die Sprache der Zigeuner. Eine grammatische Skizze. Erfurt, 1835.
Häns’che Weiss Quintett: LP Fünf Jahre Musik deutscher Zigeuner. Intercord INT 160088,

1977.
Hanstein, Ewald: Meine hundert Leben. Erinnerungen eines deutschen Sinto, aufgezeichnet von

Ralf Lorenzen. Bremen: Donat Verlag, 2005.
Heinschink, Mozes & Christiane Juhasz: „Koti džal o mulo ... Lieder österreichischer Sinti“.

In Jahrbuch des Österreichischen Volksliedwerkes 41, 1992, s. 63-86.
Hohmann, Joachim S. (Hg.): Brawo sinto! Lebensspuren deutscher Zigeuner. Frankfurt/M., 1984.
Knobloch, Johann: „Ein Liebeslied der Sinti-Zigeuner“. In Anthropos 46, 1951, s. 1007.
Kuna, Milan: Musik an der Grenze des Lebens. Musikerinnen und Musiker aus böhmischen Län-

dern in nationalsozialistischen Konzentrationslagern und Gefängnissen. 2. Aufl. . –
Frankfurt/M.: Zweitausendeins, 1998. (český originál: Hudba na hranici života. O čin-
nosti a utrpení hudebníků z českých zemí v nacistických koncentračních táborech a věznicích
[= Dokumenty. Svazek 220]. Praha: Naše vojsko, 1990)

Laher, Ludwig (Hrsg.): Uns hat es nicht geben sollen. Rosa Winter, Gitta und Nicole Martl. Drei

Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 135 ——————--



Generationen Sinti-Frauen erzählen. Grünbach: Edition Geschichte der Heimat,
Buchverlag Franz Steinmaßl, 2004.

Liebich, Richard: Die Zigeuner in ihrem Wesen und in ihrer Sprache. Nach eigenen Beobachtun-
gen dargestellt. Leipzig, 1863 (Reprint Wiesbaden 1968).

Litterst, Gerhard: „Djangos Erben. Zigeuner-Musiker zwischen Traditionspflege und Fort-
entwicklung“. In Awosusi 1997, s. 101-156.

Mayerhofer, Claudia: „Zigeuner in Wien. Varna, Dschatis, Lovara und Sinti“. In Tsiganolo-
gische Studien Nr. 2, Gießen, 1990, s. 3-42.

Nestmeyer, Ralf: „Zigeuner in Franken im frühen 18. Jahrhundert“. In Tsiganologische Studien
Nr. 1+2, Gießen, 1992, s. 125-134.

Otter, Karl: „Viennese Gypsies“. In Journal of the Gypsy Lore Society 3rd Series, Vol. 10/3,
1931, s. 106-134.

Pischel, Richard: „Vier Lieder der deutschen Zigeuner“. In Apophoreton. 47. Versammlung
deutscher Philologen und Schulmänner. Berlin, 1903, s. 129-135.

Pott, August Friedrich: Die Zigeuner in Europa und Asien. Ethnographisch-linguistische Unter-
suchung, vornehmlich ihrer Herkunft und Sprache nach gedruckten und ungedruckten Quel-
len. Erster Teil: Einleitung und Grammatik. Halle, 1844 (Reprint: Leipzig 1964).

Reemtsma, Katrin: Sinti und Roma. Geschichte, Kultur, Gegenwart. München: Vlg. C. H.
Beck, 1996.

Reifarth, Karoline: „Czardas macabre. Rundfunkfeature“ [Rozhovor se  Schnuckenackem
Reinhardtem]. In Gießener Hefte für Tsiganologie Nr. 2+3, Gießen, 1985, s. 68-75.

Reinhardt, Daweli & Joachim Hennig: Hundert Jahre Musik der Reinhardts. Daweli erzählt
sein Leben. Koblenz: Vlg. Dietmar Fölbach, 2003.

Reinhardt, Lolo: Überwintern. Jugenderinnerungen eines schwäbischen Zigeuners. Ergänzt von
seiner Schwester Märza Winter. Mit einer Erzählung von Richard Scherer. Hg. v. Monika
Döppert. Gerlingen: Bleicher Vlg., 1999.

Renner, Erich (Hg.): Zigeunerleben. Der Lebensbericht des Sinti-Musikers und Geigenbauers
Adolf Boko Winterstein. Frankfurt/M. & Wien: Büchergilde Gutenberg, 1988.

Salmen, Walter: Der Spielmann im Mittelalter (= Innsbrucker Beiträge zur Musikwissen-
schaft 8). Innsbruck: Helbling, 1983.

Samer, Helmut: „’Zigeunerpolitik’ in Deutschland. Vom 19. Jahrhundert bis zur Gründung des
Dritten Reiches (1933)“. In RomBase. Didactically edited information on Roma (= http://
romani.uni-graz.at/rombase/cd/data/hist/modern/data/19-germany.de.pdf ), 2002.

Schnuckenack Reinhardt Quintett: LP Musik Deutscher Zigeuner [Vol.1]. Da Camera SM
95015, Heidelberg, 1968.

——————-- 136 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů



Seeger, Theodor: „A Carinthian Gypsy Song and Vocabulary“. In Journal of the Gypsy Lore
Society 3rd Series, Vol. 10/3, 1931, s. 134-137.

Steinmetz, Selma: Österreichs Zigeuner im NS-Staat, Wien: Europa Vlg., 1966.
Strauß, Eva: „Zigeunerverfolgung in Bayern 1885 – 1926.“ In Gießener Hefte für Tsiganologie

Nr. 1-4, Gießen, 1986, s. 31-108.
Štrukelj, Pavla: Romi na Slovenskem. Ljubljana, 1980.
Štrukelj, Pavla: „Die Kultur der Roma in Slowenien. Zur Bedeutung traditioneller ethnischer

Überlieferung und der Förderung der kulturellen Aktivitäten in der heutigen Zeit“. In
Klopčič, Vera & Miroslav Polzer (Hg.), Wege zur Verbesserung der Lage der Roma in
Mittel- und Osteuropa. Beiträge aus Österreich und Slowenien (= Ethnos 54). Wien:
Braumüller, 1999, s. 87-95.

Tapavicki, Predrag: „Interview mit Romano Hanstein, Geschäftsführer des Vereins der
Deutschen Sinti und Roma in Bremen“. In Veb – das europäische Bildungsinstitut
(Hg.): Sinti und Roma Heute. Bremen, 2002, s. 6-12 

(= http://home.tiscali.cz:8080/cz555985/romipen/Product%205%20Deutsch.doc).
Thiel, Helga: „Zigeunermusikanten in Westösterreich. Eine Mikrodokumentation“. In Jahr-

buch des österreichischen Volksliedwerks 34, Wien, 1985, s. 62-67.
Tscherenkov, Lev & Stéphane Laederich: The Rroma Otherwise known as Gypsies, Gitanos,

, Tsiganes, Cigani, Cingene, Zigeuner, Bohémiens, Travellers, Fahrende, etc. 2 Bän-
de. Basel: Schwabe Verlag, 2004.

Valet, Joseph (Hg.): Contes Manouches. Tome 1er. Clermont: Vlastní vydání, 1988.
Valet, Joseph (Hg.): Contes Manouches. Tome 2e. Clermont: Vlastní vydání, 1991.
Valet, Joseph (Hg.): Contes Manouches. Tome 3. Clermont: Vlastní vydání, 1994.
Williams, Patrick: „’Maro bravlepen i maro vago maro graj’. Un répertoire de chansons ma-

nouches“. In Études Tsiganes 40 (1), 1994, s. 28-39.
Windisch, E[rnst]: „Zigeunerisches“. In Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesell-

schaft 47, 1893, s. 464n.
Winstedt, E[ric] O[tto]: „An Austrian Gypsy Song“. In Journal of the Gypsy Lore Society 3rd

Series, Vol. 21/1-2, 1942, s. 66-68.
Wittich, Engelbert: „Zigeunerisches“. In Journal of the Gypsy Lore Society New Series, Vol.

4/4, 1911, s. 271n.
Wittich, Engelbert: „Romano [sic!] Gili“. In Journal of the Gypsy Lore Society New Series, Vol.

7/2, 1914, s. 155n.
Wittich, Engelbert: „German Gypsy Songs“. In Journal of the Gypsy Lore Society 3rd Series,

Vol. 4/1, 1925, s. 38-41.

Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 137 ——————--



Wittich, Engelbert: Blicke in das Leben der Zigeuner. 2., überarb. u. erweiterte Aufl., Ham-
burg etc., 21927 (11911), zit. nach Hohmann 1984.

Wittich, Engelbert: „Some Songs of the South German Gypsies“. In Journal of the Gypsy Lore
Society 3rd Series, Vol. 11/1-2, 1932, s. 26-29.

Wittich, Engelbert: Beiträge zur Zigeunerkunde. Bearbeitet, eingeleitet und herausgegeben v.
Joachim S. Hohmann. Mit einem Beitrag von Theo Gantner (= Studien zur Tsiganologie
und Folkloristik 2), Frankfurt/M. etc.: Peter Lang, 1990 (tam s. 111-119: „Über Zige-
unerkunst und -gewerbe“. Manuskript, 1927).

Příloha 

Př. 1a Horní Rakousko, 1966, Mari Kugler. Koti džal o mulo (záznam Mozes Heinschink,
Phonogrammarchiv Vídeň /=PhA/ B 35648; Heinschink, Juhasz 1992:79nn.)

Koti džal o mulo, Támhle jde mulo
an ko zenelo vejš. v zeleném lese.
Džinav je phuri gajga, Znám jedny staré housle,
hi trin zajti prej. jsou na nich tři struny.

Rf.: Na, čhavo, ko krau me gar, Rf.: Ne, chlapče, to neudělám,
und mire menšen mukau mej gar, neopustím svoje lidi,
na, čhavo, ko krau me gar, ne, chlapče, to neudělám,
und mire menšen mukau mej gar. neopustím svoje lidi.

Džinel les mor dat, Ví to můj tatínek,
džinel les mor daj, ví to moje maminka,
čhivejs men oni duj stildi, zavřou nás oba
dejns mari knochi paš. a roztlučou naše kosti.

Rf. Rf.

——————-- 138 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů



Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 139 ——————--



Př. 1b: Berlín 1968, Mariechen Steinbach: Naš tuki, phuro vešeskro (záznam Milena

Hübschmannová, PhA MHü 42-1:2) 

Sloka: Naš tuki, phuro vešeskro, Sloka: Utíkej, starý hajný,
palal an ko vejš. zpátky do lesa.
Kjinav tuki phuri gajga, Koupím ti staré housle,
kaj les, durkeves. abys mi vyvěštila.

Na, Moto, koj dav me gar, Ne, Moto, ty ti nedám,
phendum tuke les kati. řekl jsem ti to tady.
Na, Moto, koj dav me gar, Ne, Moto, ty ti nedám,
phendum tuke les kati. řekl jsem ti to tady.

Sloka: Sloka:

Na, Moto, me kamav la gar, Ne, Moto, ty nechci,
hi kek zajti prej. nejsou na nich žádné struny.
Na, Moto, me kamav la gar, Ne, Moto, ty nechci,
hi kek zajti prej. nejsou na nich žádné struny.

——————-- 140 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů



Př. 1c: Porýní-Falc, 1903: Kater džal o mulo (Gilliat-Smith, 1908:159)

Kater džal o mulo, Támhle jde mulo,
me darav ma gar! já se ho nebojím!
Kater džal o mulo, Támhle jde mulo,
me darav ma gar! já se ho nebojím.

Tarni čhaj, me kamava tut, Mladé děvčátko, já tě miluju,
ve je bisla kaj, pojď sem na chilku,
ve mol je bisla mancar pojď se mnou na chvilku
an o zenelo vejš. do zeleného lesa.

Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 141 ——————--



Př. 2: Pomáz, Maďarsko, 1984, Peter: Džah men ko zenelo vejš (záznam Mozes Heinschink,
PhA B 37908)

Džah men ko zenelo vejš, Pojďme do zeleného lesa,
kejdah mengi moneli ti fajgeli, natrháme si šeřík a fialky,
ho mari čhavengi frajda hi. to je radost pro naše děti.

Rf.: Kako, forcajgren les mangi, Rf.: Strýčku, odpusť mi,
ti me kamau tumari čhaj. že miluju vaši dceru.
Me šafrau laki či, Nic jí nepřikazuji22,
over laker phrala muken la nit. ale její bratři ji nepustí.

Mišto, phendjas ko phuro rom, Dobře, řekl starý muž,
te lijan la nit laker čhaj. že sis nevzal její dceru.
Over laker phrala muken la nit. Ale její bratři ji nepustí.

Rf. Rf.

——————-- 142 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů

22 „šafrel an“ – „anschaffen, befehlen“ (nařídit): kalk z němčiny, zde zkrácený



Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 143 ——————--



Př. 3 Gorenjska, Slovinsko, 2002, Miroslava Reihard: Tikanen engli (záznam Christiane
Fennesz-Juhasz a Mozes Heinschink, PhA D 2881)

Tikanen engli, Malí andílci,
soven Deblehi, jo, spěte s Bohem,
soven jo kana Deblehi, spěte teď s Bohem
i džan Deblehi, jo. a jděte s Bohem.

Jo, me phenau tumenge, Povídám vám,
har šukar sovena tumen. jak krásně budete spát.
Soven, soven Deblehi, spěte, spěte s Bohem,
ti mej tumenca džau. a já půjdu s vámi.

Ti mej tumen lau nacht, jo, Budu vás hlídat,
kaj džana, kaj džana tu. kamkoli půjdete (2x).
Kaj vena, jo, sovena, Přijdete a budete spát,
koj men kamah tumen. protože my vás máme rádi.

——————-- 144 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů



Př. 4: Gorenjska, Slovinsko, 2002, Miroslava Reihard: O zenalo kebro (Záznam Christiane
Fennesz-Juhasz a Mozes Heinschink, PhA D 2875)

Katar vejla zenalo kebro Támhle jde zelený Cikán (ne-Sinto),
do su zel’no vejš vel lo vri, přichází ze zeleného lesa,
hoj pi leste zenali stadin, má na sobě zelený klobouk,
palal hi les o cvajg i por. za ním má větvičku a pero.
Job i nachtigal, job hi iberal, A slavík, ten je všude,
holadrija, holadro. holadrija, haladro.

Me phenau jo, hal jo tikano, Já povídám, jsi ještě malý,
tikano jo, i vava se hi tu, a můžeš mít ještě další věci
kana vejhe papi tu. až příště přijdeš.

Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 145 ——————--



Př. 5a: Vídeň, 1954, Bibi: Nane maro, nane mas (záznam Walter Dostal, PhA S 126)

Nane maro, nane mas, Není chleba, není maso,
phenes23, terni, so keras. Čuhaija. říkáš, mladucho, co máme dělat. Čuhája.
Nane maro, nane mas, Není chleba, není maso,
phenes, terni, so keras. Čuhaija. říkáš, mladucho, co máme dělat. Čuhája.

Bičherdom la andro gav, Poslal jsem ji do vesnice,
phenel mange: Či kamav. Čuhaija. povídá mi: nechci. Čuhája.
Bičherdom la andro gav, Poslal jsem ji do vesnice,
phenel mange: Či kamav. Čuhaija. povídá mi: nechci. Čuhája.

Bičherdom la drabori, Poslal jsem ji věštit,
phenel mange: Či džanav. Čuhaija. povídá mi: neumím. Čuhája.
Bičherdom la drabori, Poslal jsem ji věštit,
phenel mange: Či džanav. Čuhaija. povídá mi: neumím. Čuhája.

Chal o beng jo tiri godi, Ať čert sežere tvůj rozum,
soske pijal miri lovi. Čuhaija. proč jsi propil moje peníze. Čuhája.
Chal o beng jo tiri godi, Ať čert sežere tvůj rozum,
soske pijal miri lovi. Čuhaija. proč jsi propil moje peníze. Čuhája.

——————-- 146 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů

23 Jazyk zpěvačky je ovlivněn jiným romským (olašským) dialektem: např. místo v sintštině běžného phene
užívá tvar phenes; na kamav/ či kamav; drabori/drabari; džanav/džinav.



Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 147 ——————--



Př. 5b Horní Rakousy, 1966: Mari Kugler I loli cocha hi ap lati (záznam Mozes Heinschink,
PhA B 35649; Heinschink a Juhasz 1992:74)

I loli cocha hi ap lati,
dav deš bengen andro lati. Čohaijale.
Bičhedom lat andi gav,
čhaj phenel ma: Či džinav. Čohaijale.

Bičhedom lat ti drabrel,
čhaj phenel ma, či džinel. Čohaijale.
Bičhedom lat ti čorel,
čhaj phenel ma: Ko džinel? Čohaijale.

Má na sobě červenou sukni,
pustím do ní deset čertů. Čohajale.
Poslal jsem ji do vesnice (žebrat),
holka mi povídá: neumím. Čohajale.

Poslal jsem ji věštit,
holka povídá, že neumí. Čohajale.
Poslal jsem ji krást,
holka povídá: kdo to umí? Čohajale.

——————-- 148 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů



Př. 6: Slovensko, 1968: Gisa a Jinda: Terne džuvja mej kamava (záznam: Mozes Heinschink,
PhA B 37100)

Terne džuvja mej kamava, Mám rád mladá děvčata,
terne džuvljengi hom me keaki dran. jsem na mladé holky.
Kale jakhengri, gros balengri, Ty černooká s dlouhými vlasy,
phen mange tu ajncigmal: řekni mi aspoň jednou:
Mej kamava tu. Mám tě ráda.

Terne muršen mej kamava, Mám ráda mladé mužské,
terne muršengi hom me keaki dran. jsem na mladé mužské.
Kalu jakhengru, gros balengru, Ty černooký s dlouhými vlasy,
phen mange tu noch ajnmal: řekni mi ještě jednou:
Mej kamava tu. Mám tě rád...

Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 149 ——————--



Summary

On the Music of the Sinti by Christiane Fennesz-Juhasz (Vienna)

In her article, Christiane Fennesz-Juhasz explores the history and development of the musical tradition among Sin-

ti people living in German-speaking areas of central Europe and in neighboring regions. The article is organized

into three parts: the first traces Sinti history and musical development from the Middle Ages to the post-War era;

the second looks more closely at the musical tradition of the home and family as opposed to that of performance

for outsiders; finally, Fennesz-Juhasz examines new developments and influences on modern Sinti music.

In the first section, Fennesz-Juhasz draws on archival material, such as town and police records and census

material, to examine the earliest history of Sinti musicians. Ethnographic data, as well as some biographical or au-

tobiographical sources, from the early 20th century provide information about the types of instruments played

(generally violin, guitar or other stringed instruments, although certain families were also known for their use of

brass or wind instruments); and the venues in which the musicians performed (inns and restaurants, at village festi-

vals, at spa towns and for the nobility). The repertoire performed conformed to the tastes of the audience and

reflected the popular styles of the day or region, for example, polkas or waltzes, folk melodies and popular dance

tunes. Musicians learned to play by ear and were usually not educated in reading musical notation, although some

children were sent to receive an institutional training. That music was an integral part of the musician’s identity, not

just a way to earn a living, is poignantly described by Fennesz-Juhasz in her citation of burial practices in which

instruments were either destroyed or buried with the musician upon his passing. The rise of Nazism in the

1930’s led to the suppression of the Sinti musical tradition, as they were no longer allowed their traditional mobil-

ity. After the war, the few Sinti who survived took up their old lifestyle, again modelling their repertoire on popular

trends. In addition, however, the immensely popular swing-style music of the Manouche, Django Reinhardt, that

had been developed before the war, became emblematic of a new cultural identity among the younger generation.

His cousin, Schnuckenack Reinhardt, became an important role model and symbol of Sinti identity with the de-

velopment of his unique style of “zigeunerjazz”. Furthermore, in addition to these forms, songs interpreted in the

Romani language came to be included in the repertoire of Sinti musicians. 

In the second section of the article, Fennesz-Juhasz examines in more detail the style and content of traditional

Romani songs. She draws upon various renderings of the ‘most famous traditional song of the Sinti’ in her analy-

sis in order to identify recurrent themes, images, and structures of traditional Romani song. These are appendixed

in both Romani and Czech translation, and are gathered from various sources and regions: recordings made in

Germany and Austria in the 1960’s and ethnographic citations with both text and musical notation from the early

20th century in Germany. She argues that the content of the song deals with the most salient features of Sinti life:

close family relationships, the importance of nature and music, and the belief in the Mulo, or spirit of the dead.

Despite the different geographic regions and eras the song appears with a similar melody, is structured in the

form of a dialogue, a refrain usually follows each stanza. Some of these features appear in other songs, examples

of which are also included in the analysis and are appendixed in both languages(for example, lullabies, mocking

songs, and love songs).

Despite the long tradition encapsulated in this music, however, these songs are sung less and less frequently,

perhaps because the younger generation has less connection to the traditional content. In the final section of the

——————-- 150 | Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů



paper, Fennesz-Juhasz looks at the kinds of new music being created: Romani is still used, but songs now

incorporate elements from German and Italian popular music, Latin American rhythm and Rumba gitana, and

American pop songs. The traditional string instrumentation is supplemented with percussion and brass instru-

ments, both traditional and electronic, and some young musicians are influenced by African-American music,

especially Rap and HipHop. The traditional venues for performing have expanded to include clubs, discos, music

festivals and even the Internet. The rise of Sinti membership in evangelical churches has led to the emergence of

religious compositions. 

Shukti Chaudhuri­Brill

Christiane Fennesz-Juhasz | Hudba Sintů | 151 ——————--



Romano džaniben – jevend 2005
Časopis romistických studií

Vydává o. s. Romano džaniben
Ondříčkova 33, 130 00 Praha 3

tel.: 222 715 947, e-mail: dzaniben@email.cz, www.dzaniben.cz
bankovní spojení: 161582339/0300

Šéfredaktorka: Milena Hübschmannová
Výkonné redaktorky: Lada Viková a Helena Sadílková

Technický redaktor: Peter Wagner
Sazba: Petr Teichmann
Tisk: PBtisk, Příbram

Recenzovali:
PhDr. Renata Weinerová, CSc. a Mag. Dr. phil. Dieter Halwachs

Produkci zajišťuje nakladatelství G plus G, s.r.o.,
Plavecká 14, 128 00 Praha 2

tel: 222 588 001, e-mail: gplusg@gplusg.cz, www.gplusg.cz

Náklad: 600 ks
Doporučená cena: 140 Kč

Roční předplatné: 280 Kč (včetně poštovného a balného)

ISSN 1210-8545
Evidenční číslo podle tiskového zákona: MK ČR E 6882

Nevyžádané rukopisy a fotografie se nevracejí. Obsah zveřejněných polemických článků 
nemusí být totožný se stanoviskem redakce. Podávání novinových zásilek povoleno 

Ředitelstvím pošt Praha č.j. NP 1360/1994 ze dne 24.6.1994.


