








——— Obsah

Úvod ——————        7

RECENZOVANÁ ČÁST

Lukáš Radostný

Několik úvah nad teoretickým ukotvením bádání o romské hudbě ——————        11

Zuzana Jurková

Přemítání o romské hudbě ——————        21

Petra Gelbart

Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo: 

„Cikán“ jako objekt od Liszta k dnešku ——————        29

Carol Silverman

Music and Transnational Identity: 

The Life of Romani Saxophonist Yuri Yunakov ——————        59

Adriana Helbig

„All Connected Through the Gypsy Part of Town“: 

The Gypsyfication of East European Immigrant Identity 

in U.S. Gypsy Punk Music ——————        85



NERECENZOVANÁ ČÁST

Petra Gelbart

„Vždyť ten kluk se neumí ani podepsat“: 

Srovnání českého a romského systému hudební výchovy ——————        105

Maria Bartz

Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer ——————        113

Barbara Tiefenbacher

Portrét Harriho Stojky ——————        129

Nemůžeme čekat, až budeme v kurzu

Rozhovor s Delaine a Damianem Le Basovými ——————        132

Zlatica Rusová ——————        143

RECENZE/ ANOTACE/ INFORMACE ——————        165



Vážení čtenáři,

těší nás, že otvíráte druhé číslo časopisu Romano džaniben v pořadí už šestnáctého ročníku,

které je tentokrát zaměřeno na hudbu a hudebnost Romů. Hudba ať už jako profesionální

performance pro zábavu neromského publika, nebo jako činnost pro čistě interní potřebu ko-

munity, patří k základním identifikačním prvkům mnoha romských subetnických skupin.

Jako takové jí často věnují svou pozornost badatelé různých vědních disciplín a dostává se jí

prostoru i v majoritních médiích. Ani časopis Romano džaniben téma hudby Romů neopomí-

jí, zaměřil se na ně v celém jednom dvojčísle Romano džaniben 3-4/1997 a redakce se snaží

publikovat muzikologické texty nebo otiskovat písňovou tvorbu minimálně v jednom čísle

ročně. Z archivu připomeňme např. článek Christiane Fennesz-Juhasz Hudba Sintů v čísle Je-

vend 2005, výběr z diplomové práce Tomáše Dočkala Hip-hop mezi Romy v čísle Jevend 2008

nebo práci pravidelné přispěvatelky na toto téma, Zuzany Jurkové, Co víme a nevíme o hudbě

„našich“ Romů v čísle Ňilaj 2003.

Doufáme, že články otištěné v tomto čísle pomohou dále rozkrýt některé aspekty hudby

Romů a přiblíží vám několik zajímavých romských osobností. V sekci recenzovaných článků

otiskujeme studii Lukáše Radostného Několik úvah nad teoretickým ukotvením bádání o romské

hudbě zaměřenou na základní stavební kámen každého zkoumání – vědeckou metodologii

a její vývoj s ohledem na fenomén romské hudby. Etnomuzikoložka Zuzana Jurková ve svém

článku Přemítání o romské hudbě na základě osobních zkušeností z výzkumu a literatury hledá

odpovědi na podstatu, význam a kontexty romské hudební kultury. Článek Petry Gelbart Jsou

zbyteční, ale mají svoje kouzlo: „Cikán“ jako objekt od Liszta k dnešku nabízí sondu do muzikolo-

gických textů vybraných autorů, kteří polemizují o „původnosti“ romské hudby. Článek se za-

mýšlí nad tím, jakým způsobem autoři v odborných textech Romy (v opozici k dané majoritě

nebo jiným menšinám) prezentují a jak tímto přispívají k vytváření obrazu Roma v předsta-

vách neromské společnosti.

Úvod | 7 ——————--

| František Demeter

——— Úvod



Posledními dvěma články v recenzované části jsou práce předních zahraničních autorek

– kulturní antropoložky a folkloristky Carol Silverman a etnomuzikoložky Adriany Helbig.

Vzhledem k zatím neustálenému statusu časopisu Romano džaniben a přesvědčení redakce

o přínosnosti obou prací jsme se rozhodli vyhovět autorkám a otisknout jejich práce v anglic-

kém originále s obsáhlými resumé v češtině. Můžete si tak přečíst případovou studii Carol Sil-

verman o bulharsko-turecko-romském hudebníkovi Juri Junakovovi s názvem Music and

Transnational Identity: The Life of Romani Saxophonist Yuri Yunakov a práci Adriany Helbig

“All Connected Through the Gypsy Part of Town”: The Gypsyfication of East European Immigrant

Identity in U.S. Gypsy Punk Music, věnovaný konceptualizaci tohoto žánru na příkladu skupi-

ny Gogol Bordello.

V druhé části časopisu doufáme, že vás zaujme studie Petry Gelbrat s vyčerpávajícím názvem

„Vždyť ten kluk se ani neumí podepsat.“: Srovnání českého a romského systému hudební výchovy.

Neméně přínosným je i článek Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer, kte-

rý je překladem části diplomové práce Marie Bartz a nabízí velice vnímavou reportáž o hu-

debních prezentacích v rámci pouti v jihofrancouzském Saintes-Maries-de-la-Mer. Blok pří-

spěvků věnovaný hudbě a hudebnosti Romů uzavírá portrét známého rakouského hudebníka

Harriho Stojky, který na základě rozhovoru s ním a s jeho paní pro Romano džaniben napsala

Barbara Tiefenbacher.

Ustálená rubrika výtvarného umění spolu s barevnou přílohou patří tentokrát manžel-

skému páru žíjícímu v Británii – Damianu a Delain Le Basovým. V korespondenčním rozho-

voru nechávají nahlédnout nejen do své tvorby, ale také do svého rodinného zázemí a do hle-

dání a nacházení vlastní identity ve vztahu ke svým výtvarným dílům. Zatímco manželé Le

Basovi jsou díky mezinárodním výstavám již poměrně známí nejen v uměleckých kruzích,

zcela neobjevena je dosud spisovatelka Zlatica Rusová ze slovenských Kameňan. Je nám ctí,

že nám do redakce zaslala své pohádky, povídky, bajky a jiná vyprávění. Výbor z jejích próz

spolu s rozhovorem s autorkou otiskujeme v rámci pravidelné sekce prezentující romskou li-

teraturu. Nezbývá, než popřát příjemné a inspirující čtení.

redakce

——————-- 8 | Úvod



Recenzovaná část





Abstract

The theoretical framework is not as much a necessary evil than rather a conditio

sine qua non of any research in ethnomusicology, which Ruth M. Stone has

made evident. The implicit theory of most work on Romani music in Bohemia

consisted of the description and musicological analysis of some idealized “pure

old song of the people”. Later on, the accent shifted to the study of individuals

and communities performing or receiving music. A very widespread theoretical

background, serving up to now, is the evolutionary perspective, setting up a con-

trast between underdeveloped and modern (Western) music, which became

opposed by diffusionism, the study of migration of music elements between

cultures. Functionalism started to focus upon the role of music in social life.

Twenty years after 1989 still many recent theoretical backgrounds have not found

their way to Czech research on Romani music, such as theories of cognition and

communication, linguistics, performation theory or gender related aspects.

Special attention might be paid to links with ethnicity and identity in general.

V uplynulém desetiletí se významným způsobem zvýšil počet příležitostí, při kterých se v kaž-

dodenním životě setkáváme s pojmem „romská hudba“. I ti, kteří se o romskou hudební kul-

turu zásadním způsobem nezajímají, se zpravidla alespoň jednou do roka v rámci televizního

zpravodajství dozví, že Praha opět hostila mezinárodní festival romské hudby, popřípadě pak,

že domácího houslového virtuoza a „rebela“ okouzlila romská hudba natolik, že jí neodolal

Lukáš Radostný | Několik úvah nad teoretickým ukotvením bádání o romské hudbě | 11 ——————--

1 Mgr. Lukáš Radostný je externím doktorandem Etnologického ústavu Akademie věd ČR. E-mail:
radostny@hotmail.com

| Lukáš Radostný1

——— Několik úvah nad teoretickým ukotvením
——— bádání o romské hudbě



a za doprovodu neméně zdatných romských hudebníků nahrál unikátní album.2 Žánrové

označení „romská hudba“ se pak stále častěji vyskytuje na programech hudebních klubů či lid-

skoprávních (a jiných) hudebních festivalů, vybraných webových stránkách, popřípadě v ob-

chodech s hudebními nosiči.

Dokud nám je romská hudba pouze prostředkem relaxace a kulturního vyžití, zpravi-

dla nás nic nenutí zamýšlet se nad obsahem tohoto pojmu, který nám připadá jasný a srozu-

mitelný. To proto, že na rovině přirozeného jazyka si každý jedinec utváří vlastní „pracovní“

definice používaných pojmů právě tak, aby jevům, které jej obklopují, porozuměl. Jejich for-

mování probíhá v závislosti na tom, jaké informace o tom, co je romská hudba, se k jedinci do-

stanou, na jeho osobní zkušenosti a deduktivní schopnosti odvodit si obsah daného pojmu

z použitých komponent, tj. pojmů Rom a hudba.3 Problém tedy nastává teprve ve chvíli, kdy

se má fenomén romské hudby stát předmětem odborného pojednání. V takovém případě si již

s lidovou definicí (že se jedná o „hudbu Romů“) nevystačíme, neboť mnohoznačnost takto

utvořeného pojmu nám prakticky znemožňuje pro odbornou diskusi ustavit společné téma.

Nejenže je třeba důkladněji vymezit předmět svého zájmu, ale současně je třeba stanovit,

jaký teoretický přístup budeme považovat pro studium vybraného jevu za heuristicky nej-

přínosnější.

Úloha teorie v bádání o romské hudbě

V následujícím textu se zaměříme právě na otázku možností teoretického ukotvení bádání

o „romské hudbě“,4 a to z několika důvodů. Bez adekvátního teoretického rámce je jakékoliv

vědecké poznání sociální reality vyloučeno. Způsob, jakým je studovaný jev teoreticky ucho-

pen, má následně zásadní vliv na podobu získávaných poznatků. V případě, že se snažíme po-

psat a vysvětlit určitý jev bez vědomého teoretického ukotvení, vystavujeme se nebezpečí, že

získaná data budeme třídit a vyhodnocovat prostřednictvím nereflektované proto-teorie, což

činí výsledky naší práce jen obtížně obhajitelnými.

——————-- 12 | Lukáš Radostný | Několik úvah nad teoretickým ukotvením bádání o romské hudbě

2 K čemuž mu nelze než poblahopřát.
3 Není třeba příliš zdůrazňovat, že i tyto pojmy jsou ve vědomí jedince utvářeny obdobným způsobem.
4 Pro účely tohoto textu budu s pojmem „romská hudba“ pracovat nikoliv jako s označením konkrétního hu-
debního žánru, ale budu jej chápat jako soubor rozličných, často nesourodých obsahů, kterými je tento po-
jem utvářen. Je pochopitelné, že v rámci mnohých teoretických přístupů, o kterých bude v textu řeč, by ne-
bylo vůbec myslitelné pracovat s „romskou hudbou“ coby analytickou kategorií.



Přestože většina společenskovědních disciplín si prošla určitým reflexivním obdobím,

ve kterém byla pozornost obrácena k odhalování teoretických struktur, v jejichž rámci dochá-

zí k produkování příslušného vědění, v mnohých etnomuzikologických textech připadá teorii

úloha břemene představující pro badatele jakési nutné zlo, se kterým je třeba se pro forma vy-

pořádat, aby bylo možné přistoupit k „tomu důležitému“.5 Na nedostatečné teoretické ukot-

vení coby slabou stránku mnohých etnomuzikologických bádání poukazuje i profesorka Ruth

M. Stone z Indiana University v předmluvě ke své knize Theory for Ethnomusicology (Stone,

2008), kde se snaží na velkém počtu příkladů ilustrovat, že je to právě teoretický rámec, který

je určující pro výsledek práce.

Existuje i přístup, který praví, že do terénu je třeba vstupovat bez předchozích teoretic-

kých konceptů a teorii si utvářet teprve na základě terénní zkušenosti. Nutno však přiznat, že

„hudební tradici, se kterou se (v terénu) setkáváme, zakoušíme na základě svých předchozích

zkušeností. Teoretická orientace je nám vlastní, ať již se k tomu explicitně přihlásíme či ne.“

(Stone, 2008: 10) Z výše uvedených důvodů se proto pokusíme zaměřit pozornost na způso-

by, jakými bylo doposud k romské hudbě v našem prostředí přistupováno, a následně se za-

myslíme nad možnostmi, které nám nabízejí teoretické přístupy, jimž dosud nebylo dopřáno

přílišné pozornosti.

Z historie odborného uchopení tématu

Ohlédneme-li se do minulosti, zjistíme, že jakkoli se romské hudbě v Česku a na Slovensku

nedostávalo v rámci studia lidové hudby ve srovnání s ostatními žánry přílišné pozornosti,

v omezené míře se přeci jen do zorného pole zainteresovaných badatelů dostala. Vzhledem ke

skutečnosti, že romští hudebníci byli velmi často zváni jako hudební doprovod na lidové ta-

neční zábavy, vykazovali zpravidla dobrou obeznámenost s lokálním repertoárem. Proto ve

chvíli, kdy se tento repertoár a herní příležitosti staly předmětem zájmu hudební folkloristiky,

z pochopitelných důvodů neuniklo pozornosti folkloristů, že romská interpretace daného re-

pertoáru vykazuje určitá specifika, která ji činí přinejmenším pozoruhodnou. Jak ukazuje Ve-

ronika Ševčíková ve své poslední knize, nejednou byla tato svébytná interpretace, s jakou

Lukáš Radostný | Několik úvah nad teoretickým ukotvením bádání o romské hudbě | 13 ——————--

5 Etnomuzikologie jako disciplína má pochopitelně své teoretické ikony, mezi které řadíme například Ala-
na Merriama, Johna Blackinga, či Bruno Nettla. Ti ve svých přístupech k bádání představují teoretické mez-
níky. Ze současných badatelů, kteří podstatným způsobem přispívají k současné diskusi o teoretickém ukot-
vení disciplíny, jsou kupříkladu Philip V. Bohlman, Timothy Rice, Mark Slobin, Richard Middleton
a mnoho dalších. V tuto chvíli nám však půjde spíše o běžnou praxi.



romští hudebníci interpretovali lidové písně a melodie, předmětem akademických sporů o čis-

totu lidové hudby (Ševčíková, 2008: 71).

Pro nás z toho plyne jedna podstatná věc. Z dochovaných pramenů se vyjevují obrysy

teoretické orientace, která podstatným způsobem ovlivnila způsob bádání o romské hudbě na

mnoho desetiletí dopředu. Romská hudba se stala jedním z okrajových zájmů hudební fol-

kloristiky, která sledovala vývoj a proměny folklóru, jinými slovy se zaměřovala na studium

hudebních projevů nejrůznějších typů lokálních společenství.6 Historicky lze formování a nej-

silnější vliv této disciplíny datovat do období přelomu 19. a 20. století. Rozsah, v jakém pro-

bíhalo zkoumání tradiční kultury v českých zemích, je snáze pochopitelný, když si jej zasadí-

me do kontextu národopisného snažení o hledání kulturních hodnot, které posléze posloužily

jako dílčí podklady pro následnou národní agitaci.7 V tomto ohledu je zajímavá i skutečnost,

že Etnologický ústav AV ČR datuje své založení do roku 1905, kdy byl ustaven právě jako in-

stituce zajišťující reprezentační vydávání písní národů rakousko-uherské monarchie (Tyllner,

Suchomelová, 2005: 11). Tato instituce i v dalších desetiletích představovala čelní pracoviště,

které udávalo směr, jakým se národopisné bádání ubíralo. Lze konstatovat, že kromě folklo-

ristiky a národopisu se následnické instituce vyznačovaly silným vlivem hudební vědy, esteti-

ky a etnografie.8

Z výše uvedených pozic byla částečně věnována pozornost i romské hudbě, byť jen velmi

okrajově. O určitou typologii se pokusila v roce 1989 kupříkladu Eva Davidová s Jaromírem

Gelnarem v příspěvku do Českého lidu, kde mimo jiné tvrdí, že „tradiční, klasický vokální pís-

ňový folklór našich Romů – krásný, čistý a zcela osobitý – není znám širší veřejnosti ani od-

borníkům; není dosud v potřebné míře sebrán a není dosud zpracován.“(Davidová, Gelnar,

1989: 40) Je třeba podotknout, že pro Evu Davidovou již nepředstavoval romský folklór pou-

ze apendix folklóru moravského či slovenského, ale samostatnou oblast, které věnovala svou

plnou pozornost. Byla na dlouhou dobu jedna z mála, kdo ještě před rokem 1989 jezdil poři-

zovat terénní zvukové nahrávky romské hudby.9 Bádání o romské hudbě v těchto intencích

proto nadlouho nasměrovalo i většinu ostatních badatelů ke sběru co největšího možného

množství písňového a instrumentálního folklóru s eminentním zájmem o jeho nejstarší

——————-- 14 | Lukáš Radostný | Několik úvah nad teoretickým ukotvením bádání o romské hudbě

6 V našem případě nacházejících se zpravidla na území pozdější Československé republiky.
7 O různých fázích národního hnutí detailněji pojednává kupříkladu Miroslav Hroch ve své knize V národ-
ním zájmu.
8 Mnohé z uvedených disciplín se ostatně průběžně objevovaly i v samotném názvu instituce.
9 Hudebnímu životu Romů coby důležité součásti „romské kultury“ se dostalo pozornosti i v rámci rozvíje-
ní oboru romistika. V této perspektivě se k danému tématu ve své práci vztahovala kupříkladu i zakladatel-
ka disciplíny Milena Hübschmannová.



vrstvy.10 Jako problematická se ovšem jeví další práce s korpusem zaznamenaných písní. Vý-

kladovým schématům, v rámci kterých by získaný materiál posloužil k rozpracování koncep-

tu romské hudební kultury, nebylo příliš přáno, a proto jedinou metodou, která disponovala

dostatečnou legitimitou dodat bádání o romské hudbě vědeckou kvalitu, byl muzikologický

rozbor pořízených nahrávek. Na dlouhou dobu proto jedinou relevantní teorii dodávala stu-

diu romského folklóru „spřátelená“ disciplína – hudební věda. Výsledkem takto zaměřeného

bádání však byla především hudební charakteristika zaznamenaných lidových písní českých

a slovenských Romů. Nejčastěji se jedná o příspěvky spíše deskriptivního rázu, které poslou-

žily k základnímu rozdělení romského písňového folkloru na písně pomalé, taneční a nové

(Davidová, Žižka, 1991: 190-193).

Do jisté míry lze pochopit silnou folkloristickou orientaci při bádání o romské hudbě

před rokem 1989. Překvapením však zůstává, s jakou setrvačností se tento přístup dokázal

udržet i poté, co bylo možné čerpat z etnomuzikologických a hudebně antropologických děl

zahraničních autorů, které představovaly přinejmenším zdroj inspirace a nabídku rozličných

teoretických přístupů ke studiu hudby jako kulturního a sociálního fenoménu. V drtivé větši-

ně publikací místní provenience tak nadále vévodily sbírky písňového folklóru, pátrání po jeho

nejstarších vrstvách, biografické studie zaměřené na staré hudebníky, kteří ještě mohli refero-

vat o dobách, kdy romská hudba byla ještě „čistou a původní“.11 V současné perspektivě se tato

pozice jeví jako stále obtížněji obhajitelná.

Pokud se podíváme pozorněji, tak velkému množství výstupů bádání o romské hudbě

je společná jedna vlastnost. Přístup ke studovanému materiálu se stále silně podobá úsilí čes-

kých (a nejen českých) obrozenců, jejichž veškeré úsilí je zaměřeno na sběr a zpracování těch

nejstarších vrstev písňového folkloru se snahou učinit jeho nositele (slovy Miroslava Hrocha)

předmětem obdivu a zdrojem hodnot (Hroch, 1999: 221). Pozornost je tak obrácena hlavně

do minulosti, která má být oporou pro legitimizaci současných nároků na poli budování suve-

renity určitého politického útvaru. V takovou chvíli je však třeba položit si otázku, zda je pro

bádání o romské hudbě v intencích etnomuzikologie přípustné, aby dále pokračovalo po vy-

šlapané cestě a zcela rezignovalo na ostatní teoretické přístupy (a z nich vyplývající předměty

zájmu), které tato disciplína nabízí. Abychom byli trochu konkrétnější, můžeme se nyní

v krátkosti zaměřit na to, jakým způsobem je možné ke studiu romské hudby přistupovat.12

Lukáš Radostný | Několik úvah nad teoretickým ukotvením bádání o romské hudbě | 15 ——————--

10 Kladem tohoto přístupu bylo zejména získání nezanedbatelného počtu romských písní a pořízení zvuko-
vých nahrávek.
11 Není třeba zdůrazňovat, že sbírka písňových textů (popř. s jejich překlady do cizích jazyků) se bez obšír-
nějšího teoretického ukotvení snadno obejde.
12 Některé z uváděných přístupů mají v dnešní době pochopitelně své místo spíše v učebnicích oboru.



Etnomuzikologie se podobně jako ostatní disciplíny soustavně zabývá reflexí své pozi-

ce v rámci společenskovědního diskurzu a průběžně re-definuje svá teoretická východiska

i předmět zájmu tak, aby byl v souladu s teoretickým vývojem v ostatních společenských vě-

dách.13 Součástí tohoto přirozeného vývoje vědecké disciplíny je objevování nových výklado-

vých schémat a přirozeně tak nedochází k dlouhodobé akcentaci jediného přístupu, jaký mů-

žeme sledovat v případě tuzemského bádání o romské hudbě. Produkce textů na tomto poli

nám dokazuje, že pro uchopení fenoménu hudby existuje pestrá škála různých přístupů.

Poměrně vlivnou perspektivu vnesla do etnomuzikologické teoretické výbavy kulturní antro-

pologie. Význačnou postavou tohoto přístupu byl Alan P. Merriam, který spojením muziko-

logické a antropologické perspektivy dal vzniknout disciplíně hudební antropologie, která při

studiu hudebního jednání obrátila pozornost ke kultuře jako analytickému nástroji.

Jak již jsme nastínili, v oblasti bádání o romské hudbě u nás převažuje spíše folkloristicky la-

děný přístup včetně tematické orientace na archaické části repertoáru a pamětníky hudební-

ho života předchozích generací. Zjednodušeně řečeno, použitý teoretický přístup velkou mě-

rou ovlivňuje tematické oblasti, které se stanou předmětem studia. Pokud je kupříkladu pro

rané fáze komparativní muzikologie charakteristickou jednotkou výzkumu píseň, či hudební

skladba, pak pozdější přístupy stále častěji akcentovaly pod vlivem antropologie jako předmět

svého studia společenství, jemuž je hudba součástí žité každodennosti. Mezi další klíčové

předměty zájmu můžeme řadit například hudební událost, hudební proces, písňový repertoár,

osobu hudebníka, hudební žánr a jiné (Stone, 2008: 20). Podle volby předmětu studia je pak

třeba zvolit odpovídající teoretický rámec i metodologii. Vzhledem ke své interdisciplinární

povaze nachází etnomuzikologie v této oblasti důležitou inspiraci v ostatních společensko-

vědních disciplínách, nejčastěji v kulturní a sociální antropologii, ale i v sociologii či kultur-

ních studiích. Některé z hlavních inspirací si můžeme ve stručnosti přiblížit. Patrně již žádný

z těchto velkých teoretických konceptů nebudeme v současnosti moci uplatnit při bádání

o romské hudbě v jeho celistvosti. Většina z těchto přístupů již byla podrobena kritickému

přezkoumání, které často dalo vzniknout přístupu novému. Avšak každý z nich přinesl řadu

zajímavých myšlenek a perspektiv, které je možné využít i při současné práci. Při výběru jed-

notlivých teoretických systémů vycházím zejména z přehledu teorií v etnomuzikologii, jak je

zpracovala Ruth M. Stone (Stone, 2008).

——————-- 16 | Lukáš Radostný | Několik úvah nad teoretickým ukotvením bádání o romské hudbě

13 K definicím disciplíny např. Nettl – The Study of Ethnomusicology, James Porter – New Perspectives in
Ethnomusicology: A Critical Survey.



Vybrané teoretické perspektivy

Mezi teorie, které byly využívány pro bádání o fenoménech, které bychom dnes patrně řadili

do oblasti zájmu etnomuzikologie, ale v období přelomu 19. a 20. století se jednalo o obor

komparativní muzikologie, se velké pozornosti dostalo teoretickým konceptům kulturního

evolucionismu a difuzionismu.14 Vzhledem ke skutečnosti, že premisou kulturního evolucio-

nismu je soustavný vývoj od jednoduchých forem studovaných jevů po stále složitější, nachá-

zející se na vyšší kulturní úrovni, bádání je založené na porovnávání hudebních forem získa-

ných v jednotlivých kulturách, ve snaze získat přehled o původu a vývoji hudby. Tento přístup

se vyznačuje privilegovaným postavením kulturních výdobytků západní společnosti, zatímco

kulturní produkce mimoevropská (včetně hudby) byla chápána jako nedostatečně vyvinutá

a nacházející se na nižším vývojovém stupni. Jak ostatně ukazuje Nettl, tato perspektiva do-

dnes není zcela cizí mnoha lidem, kteří mají problém uznat za hudbu něco, co se liší od jejich

představy o tom, jak by hudba měla vypadat (Nettl, 2005: 16-17). Jako reakce na evolucionis-

tický koncept vznikl proud, označovaný jako difuzionismus, jehož schemata sledovala šíření

některých kulturních rysů, v našem případě hudebního rázu, jejich přejímání a modifikaci.

Oporou pro tato zjištění byla historicko-geografická metoda, s jejíž pomocí se pátralo po pů-

vodu jednotlivých kulturních praxí a artefaktů (Stone, 2008: 27).

Jedním z důležitých teoretických vlivů představoval strukturní funcionalismus, který

díky vlivu britské sociální antropologie zásadním způsobem ovlivnil přístup ke studiu hu-

debních jevů. Pro nás je důležitý zejména proto, že v rámci tohoto přístupu došlo k obráce-

ní pozornosti ke studiu sociálního života studované společnosti. Hudbě se pak jako důležité

součásti sociokulturního systému dostává pozornosti s cílem porozumět její funkci a úloze

v rámci fungování těchto celků. Tím nejdůležitějším přestává být popis a klasifikace, ale po-

zornost se přesouvá k vysvětlení studovaného jevu a jeho zasazení do kontextu. Důležitou

postavou tohoto období je již zmíněný Alan Merriam, který na dlouhou dobu udal směr et-

nomuzikologickému bádání.

Ve vztahu k našemu tématu se asi můžeme ptát, nakolik bylo bádání o romské hudbě

v našem prostředí poznamenáno tímto přístupem. Lze tvrdit, že minimálně. Výjimku před-

stavuje etnomuzikoložka Zuzana Jurková, která je s těmito teoretickými koncepty obeznámena

a ve svých textech o romské hudbě jich využívá. Ve většině ostatních případů však deskripce

Lukáš Radostný | Několik úvah nad teoretickým ukotvením bádání o romské hudbě | 17 ——————--

14 Vzhledem ke skutečnosti, že v různých obdobích svého vývoje nacházela etnomuzikologie teoretickou
a metodologickou inspiraci v ostatních disciplínách zaměřujících se na studium odlišných kultur (etnologie,
kulturní a sociální antropologie), lze pochopit mnohdy společná teoretická východiska.



zpravidla převažuje nad výkladem a pozornosti sociokulturnímu systému, které jednotlivé hu-

dební jednání umožňuje, se téměř nedostává.

Sepětí studia hudby jako fenoménu a sociokulturního prostředí, které jej umožňuje

a podmiňuje, je natolik důležitá perspektiva, že při její absenci již příliš nepřekvapí, že se v na-

šem prostředí při studiu romské hudby nedostává pozornosti dalším teoretickým konceptům,

jakými jsou kupříkladu kognitivní a komunikační teorie, lingvistickým přístupům zahrnujícím

transformačně-generativní či sémiotické modely, či bádání v intencích performační teorie,

genderu, či identity a etnicity. Pro ilustraci, že se v zahraničí jedná o perspektivy běžně využí-

vané v oblasti studia romské hudební kultury, lze zmínit kupříkladu disertační práci Adriany

Helbig Play for me, Old Gypsy: Music as Political Resource in the Roma Rights Movement in

Ukraine, která je věnována tématu vztahu hudby a oblasti politiky, sociálních hnutí, migrace,

rasy či genderu.15 Mezi další odborníky přinášející některé z uvedených perspektiv do oblasti

bádání o romské hudební kultuře patří například Carol Silverman, Svanibor Pettan, Speran-

ta Radulescu a řada dalších.

V tuto chvíli se nebudeme detailně zabývat všemi nastíněnými teoriemi. Je však dů-

ležité si uvědomit, že bádání o romské hudbě v těchto perspektivách je nejen možné, ale

nanejvýš žádoucí, pokud má etnomuzikologie v této oblasti prokázat svou opodstatněnost.

Pochopitelně nemáme zájem hlásat nějaký jediný správný přístup. Nikde není psáno, že tou

správnou cestou k uchopení úlohy fenoménu hudby vede cesta pouze přes konceptualizaci je-

jího ukotvení v kultuře. Ostatně i tomuto přístupu se již dostalo kritického zhodnocení. Nad

vhodností tohoto teoretického rámce diskutuje například Philip V. Bohlman ve svém článku

Music and Culture (Bohlman, 2003: 45-56). To však neznamená, že by se bádání o hudbě

mohlo odehrávat v teoretickém vakuu.

Přesto bych se však závěrem svého příspěvku rád zastavil u dvou perspektiv, o kterých si mys-

lím, že pro bádání o povaze romské hudby v našem prostředí v současné době mají slibný,

avšak prozatím nevyužitý potenciál. Jedná se o poslední dvě zmíněná témata, teorii identity

a teorii etnicity.

Hudba a identita představuje téma, které se v etnomuzikologii objevuje od osmde-

sátých let 20. století. Navzdory skutečnosti, že se původně jedná o psychosociální analytickou

kategorii, jak ve svém textu ukazuje etnomuzikolog Timothy Rice, dostává se jí v etnomuziko-

logii nemalého významu (Rice, 2007: 34). Rice si klade otázku, čím hudba přispívá k diskusi

o sociální identitě. Kromě toho, že hudba dodává nově vznikající identitě určitou symbolickou

——————-- 18 | Lukáš Radostný | Několik úvah nad teoretickým ukotvením bádání o romské hudbě

15 http://ethnocenter.org/helbig



podobu, tak je hudební produkce příležitostí pro danou komunitu sdílet identitu v rámci spo-

lečné akce a přispívat k utváření identity dodáním pocitové či emoční kvality (Rice, 2007: 35).

Jednou z možných forem identity představuje i další analytická kategorie, které se v et-

nomuzikologické diskusi dostalo nezanedbatelné pozornosti. Jedná se o teorii etnicity. Na-

vzdory skutečnosti, že etnicita představuje teoretický koncept, jehož analytický potenciál je

snižován mnohoznačností, kterou je zatížen, tak o romské hudbě bývá velmi často referováno

jako o hudbě etnické. Proto není možné tuto perspektivu opomíjet. Etnické identitě ve vzta-

hu k hudbě byl věnován nejeden odborný text. Způsoby, jakými hudebníci často reinterpretu-

jí své hudební chování tak, aby odpovídalo vybrané etnické kategorii, jsou zajímavým způso-

bem představeny ve sborníku textů příznačně nazvaném Etnicita, identita a hudba (Stokes, ed.,

1997).

Jedním ze zamýšlených cílů tohoto textu bylo krátké zhodnocení teoretického ukotvení od-

borného bádání o romské hudbě. Při posuzování této problematiky jsme vycházeli z aparátu

teoretických konceptů, které jsou využívány při etnomuzikologických studiích hudebních fe-

noménů. Přestože teoretických perspektiv, jak odborně uchopit hudbu jako součást kulturní-

ho prostoru, existuje celá řada, většina z již tak malého množství odborných textů věnovaných

tomuto tématu důkladnější teoretičtější ukotvení postrádá a setrvává na úrovni deskripce jed-

notlivého. Věřím, že toto krátké zamyšlení obrátí pozornost k tématu teoretického ukotvení

studia romské hudební kultury a řadě doposud opomíjených konceptů se dostane odpovídají-

cí pozornosti.

Lukáš Radostný | Několik úvah nad teoretickým ukotvením bádání o romské hudbě | 19 ——————--



Použitá literatura:

BOHLMAN, Philip V. 2003. Music and Culture. In Clayton T., Herbert T., Middleton R.

(eds.). The Cultural Study of Music. A Critical Introduction. New York: Routledge. ISBN

978-0415938457.

DAVIDOVÁ, Eva; GELNAR, Jaromír. 1989. Tradiční i současný romský (cikánský) písňový

folklór. Český lid 76. 1989/1. ISSN 0009-0794.

DAVIDOVÁ, Eva; ŽIŽKA, Jan. 1991. Lidové písně usedlých Cikánů – Romů v Československu.

Budapest: Institut for Musicology of the Hungarian Academy for Sciences. ISBN 963-

7074- 30-9.

HROCH, Miroslav. 1999. Na prahu národní existence. Praha: Mladá fronta. ISBN 80-204-

0809-6.

HROCH, Miroslav. 1999. V národním zájmu. Praha: NLN. ISBN 80-7106-298-7.

NETTL, Bruno. 2005. The Study of Ethnomusicology. Thirty-one Issues and Concepts. Cham-

paign: University of Illinois Press. ISBN 978-0252072789.

JURKOVÁ, Zuzana. 2003. Co víme a nevíme o hudbě „našich“ Romů. Romano džaniben,

Ňilaj 2003. ISSN 1210-8545.

RICE, Timothy. 2007. Reflections on Music and Identity in Ethnomusicology. Musicology,

Journal of the Institute of Musicology of the Serbian Academy of Sciences and Arts. Belgrade.

ISSN 1450-9814.

STOKES, Martin (ed.). 1997. Ethnicity, Identity and Music: The Musical Construction of Pla-

ce. Oxford: Berg Publishers. ISBN 978-1859730416.

STONE, Ruth M. 2008. Theory for Ethnomusicology. Pearson Prentice Hall. ISBN 978-

0132408400.

ŠEVČÍKOVÁ, Veronika. 2008. Slyšet, cítit a dotýkat se. Ostrava: Ostravská univerzita. ISBN

978-80-7368-569-0.

TYLLNER Lubomír; SUCHOMELOVÁ, Marcela (eds.). 2005. Etnologický ústav Akademie

věd České republiky 1905-2005. Praha: EÚ AV ČR. ISBN 80-85010-77-1.

Internetové zdroje:

Porter, James: New Perspectives in Ethnomusicology: A Critical Survey. http://www.

sibetrans.com/trans/trans1/porter.htm

http://ethnocenter.org/helbig

——————-- 20 | Lukáš Radostný | Několik úvah nad teoretickým ukotvením bádání o romské hudbě



Abstract

The author discusses the tendency, sometimes present in Czech Romani

studies, to prioritize the research of those genres of Romani music perceived as

old/traditional (for example the so-called phurikane giľa) to other genres.

Applying the notion of music as a sound representation of culture she argues for

studying all current music genres that nowadays Roma contribute to: as those

who are engaged in these genres (both musicians and listeners) are noteworthy,

the same amount of attention should be paid to what they play, how and why

they play it.

Na nedávném romistickém semináři se ozvala myšlenka, jejíž obdobu už jsem zaslechla víckrát:

„Dobře, dobře, všechna ta dnešní romská hudba je jistě zajímavá“ (z tónu bylo ovšem patrné,

že mluvčímu právě zajímavá nepřipadá), „ale my musíme chránit hlavně ty překrásné staré

romské písně. To je ten pravý poklad!“ 

Než se začnu zabývat tímhle názorem, musím říci dvě věci. Za prvé: nijak neproblema-

tizuji to, co se komu líbí – protože s osobní zálibou polemizovat nelze. Něco jiného je ovšem

otázka, jestli jsou současné (romské) hudební žánry hodny vědeckého zájmu, tedy jestli má

cenu se jimi systematicky zabývat, nebo naopak jestli je důležitější zkoumat jeden – starší –

žánr (nebo dokonce zkoumat JEN jeden žánr). Téhle otázce se budu věnovat o pár řádek níž.

Za druhé bych chtěla před další úvahy předsadit pár slov o svém vztahu k phurikane giľa

– „starodávným romským písním“. Já sama jsem se rozhodla důkladně se věnovat romské

hudbě právě díky nim. Když jsme s Milenou Hübschmannovou v druhé půlce devadesátých

Zuzana Jurková | Přemítání o romské hudbě | 21 ——————--

1 doc. PhDr. Zuzana Jurková, PhD. je vedoucí etnomuzikologického programu na Fakultě humanitních
studií Univerzity Karlovy v Praze. E-mail: zuzana.jurkova@post.cz

| Zuzana Jurková1

——— Přemítání o romské hudbě



let poslouchaly hodiny a hodiny jejích starších nahrávek a potom se snažily najít jejich zpěvá-

ky a přemluvit je, aby zazpívali znovu (nebo i něco jiného), a když jsme se nejrůznějšími po-

dobami a variantami zabývaly ze všech stran, dostaly se mi phurikane giľa důkladně pod kůži.

Velice mě zasáhlo, jak skoro hluchá stará paní Pužová z Kladna zpívala písničku o tom, jak

ráda by si ještě jednou, smutná, zatancovala ve dvorech,2 když hubeňoučká Maria Gadžiová,

utahaná šesti dětmi a postiženým manželem, zpívala drsným hlasem Phadžiľa, phadžiľa3, jako

by se protáhla do jiného, bezstarostnějšího světa, kde ji netrápí nic, jen ten rozbitý džbánek.

A Milenina oblíbená Marel o Del marel4, jak ji zpíval její přítel Ján „Ačo“ Slepčík, jakoby oba

smiřovala s tím, co jim v životě nevyšlo. Nemluvě o neuvěřitelné Irině Kudračové, jejíž na-

hrávky pro mě byly skutečným zjevením (a to jsem si jistá, že průměrná nahrávací technika

odfiltrovala většinu toho osobního, co by zapůsobilo ještě mnohem silněji): kombinace stan-

dardních slov i vlastních poetických obrazů, současné udržování melodické kostry i bohaté va-

riace, neokázalost zpěvu a zároveň jakási upřímnost a zřetelnost, to vše spolu se zpěvaččinými

komentáři ve mně vyvolávalo představu mýtické vědmy.5

Jsem ovšem přesvědčená, že tím, co na mě působilo, nebyly v první řadě slova či melodie pís-

ní: verše o mrtvé mamince a sirotcích jsou přinejmenším v každé druhé písničce (a přitom za-

působí jen někdy) a rozložený mollový kvintakord s následnou durovou sekvencí, postup tak

běžný u phurikane giľa, není ani v našich lidových písních ničím mimořádným. Podstatné bylo

něco jiného: od prvního tónu mi bylo jasné – a to ať zpíval zpěvák nesmírně srdceryvně ane-

bo naopak s jakýmsi emocionálním odstupem – že ta stará slova o trestajícím Bohu, posled-

ním tanci nebo ubohých sirotcích, a také dávné, přes generace předávané melodie otvírají

vlastní svět zpěváků. Když Marynda Kešelová zpívala „Nepřišla jsem proto, abyste mi dali na-

jíst, přišla jsem proto, abyste mě uctili“ (Na vaš oda avľom, kaj man te chan te den, me vaš oda

avľom, kaj man paťiv te den), bylo zřejmé, že zpívá o bytostně pociťovaném traumatu, s nímž

já nemám prakticky žádnou zkušenost ( Jurková, Hübschmannová, 2004). Jasně jsem si

vzpomněla na vyprávění své kamarádky, která vodila do školy dvě děti Gadžiových. Cestou

se stavovali v malé samoobsluze, aby si děti mohly koupit něco ke svačině. Kamarádka ří-

kala, že despekt a nedůvěru, kterou prodavačky dětem projevovaly (mimochodem zcela neo-

——————-- 22 | Zuzana Jurková | Přemítání o romské hudbě

2 Mek me jekhvar kamás, kaj me čhake te avás, kaj pro kola smutna dvori te khelava. ( Ještě jednou bych chtěla
být dívkou, zatancovat si na těch smutných dvorech.)
3 „Rozbil se, rozbil“ – pozn. red.
4 „Trestá Bůh trestá“ – pozn. red.
5 Podrobněji jsme se nahrávkám věnovaly s Milenou Hübschmannovou ve dvou článcích: Hübschmannová,
1998; Jurková, 1998.



právněně), vnímala i ona sama. Představovala jsem si, jak se takové pocity na dětech podepi-

sují a že je možná (v lepším případě) budou ventilovat hudbou (a v horším třeba kriminalitou).

První průběžný závěr (zatím formulovaný jen jako moje osobní zkušenost): to, jak na

nás hudba působí, je dáno tím, co vidíme/slyšíme (slova a melodie, způsob a okolnosti zpěvu

atd., včetně pocitů s nimi spojených), co o ní víme (všudypřítomná neúcta k Romům a sou-

časně častá frekvence slova paťiv v romských textech různého typu, frekvence výrazně častěj-

ší, než je tomu např. v českém folklóru) a co si myslíme (jak rozumíme „světu“, který se písní

otvírá, nebo jak si jej představujeme).

Podobnou cestou jako naše předchozí úvahy procházela i etnomuzikologie po svém vzniku

v r. 1885. Její první autoři byli přesvědčeni, že jako hudbu má smysl studovat takové zvukové

útvary, které splňují jakási objektivní kritéria krásy. Samozřejmě se velice brzy dostali do sle-

pé uličky. Nahrávky z celého světa totiž ukazovaly, že objektivní kritéria krásy neexistují (nebo

je přinejmenším neumíme najít), a že co je krásné v jedné kultuře, bývá často jinde vnímáno

jako vysloveně ošklivé. Po mnoha desetiletích váhání a přešlapování přistoupila etnomuziko-

logie na to, že hudba patří do sféry tzv. expresivní kultury, neboli že je systémem (převážně

zvukových) symbolů, na jejichž významu je potřeba se dohodnout. Mollová stupnice není

smutná „sama o sobě“, ale vnímáme ji tak proto, že jsme v ní od dětství slýchali smutné pís-

ničky a smutné skladby, tedy proto, že se naše kultura shodla na jejím smutném charakteru.

Podobně pojem paťiv stojí vysoko na žebříčku hodnot tam, kde respekt nezakoušejí (velmi

často jsou to příslušníci menšin, k nimž mají členové většinové společnosti sklony chovat se

přinejlepším přezíravě), zatímco ten, ke komu se okolí běžně chová s respektem, pociťuje po-

třebu úcty mnohem méně naléhavě.

Druhý průběžný závěr tedy je: jestliže neexistují objektivní kritéria krásy (nebo jiná

objektivní hodnotící kritéria), nelze říci o jednom písňovém typu, že je absolutně hodnot-

nější než jiný.

To ovšem ani v nejmenším neznamená, že je všechna hudba jaksi stejná. Právě naopak. Hudba,

přesněji to, co jsme nejčastěji zvyklí jako hudbu označovat – totiž člověkem organizované zvu-

ky6 – je mnohem víc než jen sled tónů: je branou do kultury. Tak ji vylíčil Alan P. Merriam

v jedné z nejvýznamnějších knih etnomuzikologie, The Anthropology of Music (Merriam,

1964). Tam charakterizuje hudbu jako trojvrstvý komplex. Na jeho povrchu je právě to, co sly-

Zuzana Jurková | Přemítání o romské hudbě | 23 ——————--

6 Zde používám definici britského etnomuzikologa Johna Blackinga, který hudbu vymezoval jako „humanly
organized sound“.



šíme – onen znějící fenomén. Ten je ovšem výsledkem lidského chování: zacházení s hlasiv-

kami při zpěvu, pohybu prstů po klávesách či strunách, ale také tleskání lidí do rytmu či du-

pání do tance. Na to, jak hudebník hraje nebo zpívá, má vliv i jiný typ chování, totiž to, jímž

účastníci vyjadřují svůj názor či hodnocení: souhlasné výkřiky nebo nespokojené pískání, v so-

fistikovanějších společnostech odborní hudební kritici.7 A odtud už je jen malý krok k nej-

hlubší vrstvě hudby, kterou Merriam označuje jako koncepty – tedy myšlenky a představy

o hudbě, s hudbou spojované, anebo obecné hodnoty hudbou vyjádřené. Co je vlastně hudba?

Jaký je její původ a jaký smysl? Představuje pro člověka něco svou podstatou dobrého, nebo

spíš naopak? (Ne v každé společnosti je hudba pozitivní záležitostí. Kupříkladu v tradiční is-

lámské společnosti je její vnímání přinejmenším rozporné, protože hudba prý může svádět

k frivolnímu chování.) S takovými základními otázkami souvisí také například to, jak jsou ce-

něni hudebníci, a mnoho dalšího.

Po konceptech, spojovaných s hudbou, nebo hudbou vyjádřených, můžeme pátrat jed-

nak v hudbě samotné; někdy jsou vyjádřeny přímo v textech, ale častěji se o nich dozvíme

z toho, jak, kdy a proč je hudba používána. Skvělou ukázkou je výše zmíněná nahrávka písně

Iriny Kudračové, v níž zpěvačka připomíná své dceři tradiční kulturní hodnoty. Připomíná je

prostřednictvím písně, tedy média, které Romové tímto způsobem dávno používali. Z kon-

textu se dozvídáme o významu hudby, z hudby naopak o kulturních hodnotách. Leccos ale

může o hudbě explicitně objasnit i jiná oblast kultury. Například tradicí stabilizovaná romská

úsloví – goďaver lava (viz. Hübschmannová, 1991) – odhalují velmi kompaktní pohled rom-

ské kultury z Čech a Slovenska na hudbu:6 Hudba a zejména píseň je jednoznačně pozitivní

hodnotou, dokonce jednou z nejvyšších: „Zabijte si mě, ale před tím mě nechte zazpívat mou

písničku“ (Hübschmannová, 1991: 13), a to proto, že nepodmíněně zprostředkovává pravdu,

tedy projasňuje vztahy mezi lidmi. Úměrně tomu jsou ceněni i hudebníci: „Největší úcta hu-

debníkovi“; „Hudebník žije podle jiných zásad než buran“ (Hübschmannová, 1991: 13).

Třetí průběžný závěr: hudba, pokud se jejímu poznávání věnujeme důkladně, nám

otevře (nebo přinejmenším pomůže otevřít) dveře do své mateřské kultury.

Sama jsem si právě takové otevírání vyzkoušela na vlastní kůži v oblasti rom-popu.9 Nejsem

– z mnoha důvodů – žádný fanoušek světové ani české pop music. Především mi jde na nervy

——————-- 24 | Zuzana Jurková | Přemítání o romské hudbě

7 Jen na okraj tu zmiňuji běžně přijímanou etnomuzikologickou tezi, že „hudbu dělají posluchači“; podobně
mluví slavný francouzský etnolog Claude Lévi-Strauss o publiku jako o „mlčenlivých účinkujících“. (Lévi
Strauss, 2006: 30)
8 Podrobněji viz Jurková, 1997.
9 Smysluplně teoreticky vymezit rom-pop se zdá mnohem těžší, než jej v praxi rozpoznat. Základními rysy
je jednak podstatný vliv soudobé pop music (proto zní rom-pop osmdesátých let jinak než ten hraný o dvě



představa hudby jako zboží, jehož hlavním cílem je vydělávání peněz, a pak i většinou zamě-

nitelné tvářičky, hlásky, slova i melodie těch efemérních i stálejších hvězd a rádoby hvězd.

Nicméně na rom-popu mě přitahovaly dvě věci. Jednak to, že kdekoli jsem potkávala romské

teenagery, pouštěli si – a k tomu obvykle zpívali !!! – rom-pop. (Že rom-pop poslouchají a při-

zvukují mu i starší Romové mi nepřipadalo tak překvapivé, protože u nich jsem ještě předpo-

kládala dřívější všeprostupující hudebnost.) Za druhé se mi velice líbilo, že texty byly skoro

vždycky romské (což docela jistě nebyl krok sledující komerční účel). Zdálo se mi tedy zřej-

mé, že ať je výchozí koncept popu jakýkoli, Romové si z tohoto stylu udělali svůj vlastní vy-

jadřovací prostředek v dnešním světě. Když jsem se jím potom zabývala trochu podrobněji

( Jurková, 2008), opravdu jsem našla v rompopové hudbě tradiční romské hudební koncepty.

Jen dvě ilustrace: zaprvé, nejznámější české rompopové skupiny – Kale, Točkolotoč, Bengas,

Terne čhave – vznikly původně jako víceméně rodinné, resp. příbuzenské kapely, což je běžný

jev nejen u klasických cimbálovek, ale i v jiných oblastech romské kultury. Druhá ilustrace je

z oblasti hudebního jazyka: pokud zpívají hudebníci společně, ozývají se naprosto převážně

paralelní melodické linky. To vnímám jako zřetelné hudební vyjádření rovnostářského cha-

rakteru romské kultury. Podobně o tom ostatně mluví Stewart ve slavném Čase Cikánů (Ste-

wart, 2005).

To ale není všechno: já jsem si tenhle styl skoro oblíbila. Netrpělivě čekám na novinky

či obměny a s obzvláštním napětím na virtuózní sóla, potvrzující tu dionýskou povahu romské

kultury. Bavím se v pražském klubu Popocafepetl, kde se každou neděli konají Gipsy nights,

a těší mě vidět romské publikum, užívající si trochu spoluslávy.

Opravdový závěr

Hudba je podivuhodná lidská záležitost, s níž se můžeme setkat i u té nejizolovanější a/nebo

nejméně rozvinuté skupiny lidí. Koresponduje zřejmě s jakousi hlubinnou potřebou člověka

vyjádřit se a komunikovat zvukem. To, jak zní, ovšem obvykle neodpovídá našim představám

o krásné, zušlechťující či například starobylé hudbě. I když se nám ale možná nelíbí, nejenže

doplňuje naše znalosti kultury – ona je dokonce zvukovým obrazem té kultury, která ji vytvá-

ří. A pokud nesdílíme názor pračlověka Janečka – vzpomínáte si ještě ze školy na Čapkovu

Zuzana Jurková | Přemítání o romské hudbě | 25 ——————--

desetiletí později), jednak text v romštině. Podle mých zkušeností je rom-pop mezi Romy zdaleka nejrozší-
řenějším stylem – až tak rozšířeným, že třeba na obou ročnících hudební soutěže Street Sounds byla kate-
gorie „Romská tradiční hudba“ zahlcena právě nahrávkami rom-popu.



Knihu apokryfů a konkrétně na povídku „O úpadku doby“? (Čapek, 1955) – , že ta dnešní mlá-

dež nestojí za nic, pak si snad ani nemyslíme, že je dnešní hudba (a její kultura) méně zajíma-

vá než ta dřívější. Stačí se na ni podívat trochu zblízka.

Možná nadbytečný dovětek o zachraňování

V roce 1949 vyšla kniha Vladimíra Úlehly Živá píseň o lidové písni ve slovácké Strážnici. Úle-

hla v ní každým slovem volá po záchraně tohoto písňového typu, který byl podle jeho názoru

v nejvyšším stupni ohrožení a v době války jej znali už jen ti nejstarší. Živou píseň jsme četli se

studenty v etnomuzikologickém semináři a je celá problematika slovácké písně tak nadchla,

že jsme se v dalším semestru vydali na terénní výzkum na Slovácko. Především jsme tu obje-

vili neuvěřitelné množství různých typů hudby: v malém městečku Hluk kupříkladu dvě cim-

bálovky, ženský sbor, mužský sbor (zpívající lidové písničky), kostelní sbor, dechovku a k ní

patřící mažoretky... a samozřejmě spoustu jednotlivců, kteří zpívají a hrají. Jen malá část toho,

co tu dnes zní, pamatuje Úlehlovy časy. V kopaničářské vesnici Strání na samých hranicích

Slovenska nám skvělá zpěvačka paní Grycová dokonce řekla: „Tolik muziky jako teď, tu nikdy

nebylo.“ (Sama se o to ovšem zasloužila vrchovatě, protože celá rodina následuje – v různé

míře – jejího příkladu.)

Rozumí se ovšem samo sebou, že všichni nehrají totéž. Právě naopak. Někdo zpívá pís-

ničky tak, jak si myslí, že je zpívala maminka nebo babička, jiný si je upravuje po svém, ještě

jiný skládá ve více či méně lidovém duchu (to třeba slavný Hradišťan). A narazili jsme i na

skupinu Puk-puk, jejíž členové vyrábějí módní (a velmi žádané) oblečky se stylizacemi slo-

váckých krojových ornamentů a jejíž člen zároveň hraje „slovácký hip-hop“. Texty jsou v jeho

místním dialektu, navíc plné „céreček“ a „šohajků“, ale také narážek na Fotbalový klub Slo-

vácko apod. Evidentně je to hudba o životě těchto mladých lidí. Mimochodem: tatínek další-

ho z hiphoperů je zpěvák lidových písniček. Zdá se, že píseň je na Slovácku velmi živá. A pa-

ralela se starými písněmi a (třeba) hip-hopem není v článku o romské hudbě tak docela

náhodná.

——————-- 26 | Zuzana Jurková | Přemítání o romské hudbě



Literatura

ČAPEK, Karel. 1955. O úpadku doby. In Kniha apokryfů. Praha: Československý spisovatel,

s. 13-19. ISBN nepřiděleno.

HÜBSCHMANNOVÁ, Milena a kol. 1991. Goďaver lava phure Romendar. Praha: Apeiron.

ISBN 80-900703-0-2.

HÜBSCHMANNOVÁ, Milena. 1998. Čtyři písně o žalu. Romano džaniben 1-2/1998. ISSN

1210-8545, s. 6-18.

JURKOVÁ, Zuzana. 1997. O čem vypovídají romská přísloví. Romano Džaniben 3-4/1997.

ISSN 1210-8545, s. 45-47.

JURKOVÁ, Zuzana. 1998. Archetypální zpěvačka. Romano džaniben 1-2/1998. ISSN 1210-

8545, s. 19-29.

JURKOVÁ, Zuzana. 2008. The Czech Rompop Scene: (Un?)surprising Continuity. In Sta-

telova, R., Rodel, A., Peycheva L., Vlaeva, I., Dimov, V. (eds.) 2008. The Human World and

Musical Diversity. Sofia: Institute of Arts Studies. ISBN 978-954-8594-11-0, s. 76-83.

JURKOVÁ, Z., HÜBSCHMANNOVÁ, M. 2004. Marynda Kešelová: Oda na paňori, b’oda

mre asvora. Booklet k CD. Praha: Signeta. CD nepublikováno.

LÉVI-STRAUSS, Claude. 2006. Mythologica I.: Syrové a vařené. Praha: Argo. ISBN 80-

7203-644-0.

MERRIAM, Alan P. 1964. The Anthropology of Music. Evanston Press. ISBN-13: 978-0-

8101-0607-9.

STEWART, Michael. 2005. Čas Cikánů. Olomouc: Barister + Principal. ISBN 80-7364-017-1.

ÚLEHLA, Vladimír. 1949. Živá píseň. Praha: Fr. Borový. ISBN nepřiděleno.

Zuzana Jurková | Přemítání o romské hudbě | 27 ——————--





Abstract 

The article calls into question the widespread notion that Franz Liszt was

a champion of Roma, focusing on the flip side of his laudatory statements by

examining how the composer characterized Gypsies as wild beings. Questions

regarding the ethnic “origins“ of music played by Roma in the Hungarian style

are revisited, and Liszt’s view is shown to be more ambiguous than a simple

crediting of Gypsies with the music’s creation. Finally, parallels are drawn

between Liszt’s essentializing discourse and the writings of some present-day

scholars. The article argues against the continued privileging of scholarship that

hyperbolizes, as Liszt did, the differences between Roma and Gadje.

Ferenc Liszt, Tereza Boučková nebo Romové, kteří se snaží sami sebe výstižně charakterizo-

vat. To jsou někteří představitelé lidí, kteří si myslí, že Cikáni (a v případě Boučkové také po-

loviční Cikáni) jsou od přírody předurčení chovat se jinak než gádžové. Ti, kteří se liší jen tro-

chu, jsou vnímáni jako výjimka – jakási přírodní anomálie. Co je však podstatnější, chování,

které se vymyká běžnému „žhavému“ stereotypu nebo není jednoznačně způsobeno přiroze-

ností květin, hor či „etnických genů“, se zlehčuje nebo dokonce přehlíží. Festivaloví promoté-

ři a autoři textů na přebalech alb často zdůrazňují „prudkost“, „divokost“ a „vášnivost“ romské

hudby, ale nepopisují ani neanalyzují takovou romskou hudbu, která je hloubavá, intelektuál-

ní, filozofická, vyrovnaná, pečlivě zaranžovaná nebo využívá složitých harmonických postu-

pů. Začasté i obsáhlé a podrobné popisy romského umění nebo života (např. v pracích Marka

Jakoubka) zjednodušují celou jednu skupinu obyvatelstva na archetyp, který je takřka úplně

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 29 ——————--

1 Petra Gelbart, M.A., je doktorandkou na Harvardově univerzitě, na Katedře hudby.
E-mail: petragelbart @gmail.com

| Petra Gelbart1

——— Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo:
——— „Cikán“ jako objekt od Liszta k dnešku



významově vyprázdněn. Tento text se pokusí předestřít stručný historický přehled toho, jak

jistí autoři vidí jen to, co vidět chtějí a nic víc.2 Budu se snažit naznačit, jak pečlivěji interpre-

tovat texty sympatizantů i odpůrců Romů a jejich hudby, a jako obvykle argumentovat pro

jemnější rozlišování nuancí ve studiích etnických skupin.

Téma zkresleného vyobrazení Cikánů není křižovatce etnomuzikologie a romistiky cizí,

přestože není zdaleka tak běžné, jako muzikologické odkazy na Liszta nebo Bartóka. Zdá se,

že většina vědců se shodne, že texty řady autorů jsou s „objektivní“ realitou spjaty jen volně

a že do nich za účelem opepření snadno pronikají romantické nebo zjednodušující představy.

K těm výraznějším autorům zabývajícím se bořením mýtů o Romech patří Ian Hancock,

Alaina Lemon, David Malvinni nebo Carol Silverman. Cílem tohoto textu je porovnat a po-

soudit několik „odborných“ článků o Romech se zvláštním zaměřením na studii Ference Liszta,

přičemž chci využít poměrně novátorský soubor kritérií a postavit věci do nových souvislostí.

Pokusím se dokázat, že základ toho, co Ferenc Liszt představoval a částečně i pomáhal budo-

vat, má v dnešním světě stále velký vliv. Ráda bych také dokázala, že nahlížet Lisztovy názo-

ry na Cikány optikou toho, že skladatel „svým“ divochům připravil život plný porozumění

a slávy, je přinejmenším zjednodušující.

Běžné reakce na Lisztovu studii Cikáni a jejich hudba v Uhersku (v originále Des Bohémi-

ens et de leur Musique en Hongrie) se zcela pravidelně dělí pouze do dvou skupin: buď Liszta3 za

jeho objev chválí, anebo s ním v jedné věci shodně nesouhlasí – a to konkrétně s tím, že Liszt

připsal Romům skutečný tvůrčí potenciál. Známý odsudečný postoj Bély Bartóka nebyl prvním

hlasem ozývajícím se v reakci na Lisztovu práci z druhé zmíněné skupiny, ale stal se jakýmsi

vzorem pro všechny ostatní kritiky Lisztovy studie. Jinými slovy, chce-li někdo argumentovat

proti Lisztovi a tvrdit, že Romové nejsou původci tzv. cikánské hudby v Uhrách, že si pouze

přizpůsobili (a přitom „změnili k nepoznání“) hudbu, kterou už dříve vytvořili „praví Maďa-

ři“, a že se Liszt zásadně mýlí, když za její původce Romy označuje, bude citovat Bartóka.

Hodně z toho, co bylo napsáno o romské hudební tvořivosti, se proto stalo jakýmsi papouš-

kováním Lisztových nebo Bartókových názorů. Má studie by měla prokázat, že z porovnání

Liszta a Bartóka, Bartóka a cikánologů atp. lze vytěžit mnohem víc, než jen vzájemně proti-

——————-- 30 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo

2 Tento text vznikl pro účely semináře, který vedl Alex Rehding na Harvardově univerzitě v roce 2004. Ráda
bych jemu stejně jako dvěma anonymním recenzentům tímto poděkovala za poznámky a užitečné připo-
mínky. Děkuji také překladatelce Karolíně Ryvolové.
3 Často se má za to, že velkou část studie ve skutečnosti napsala Caroline Sayn-Wittgenstein. Na základě
jednoho Lisztova dopisu a úvahy, že text bezesporu schválil, tento problém maximálně zjednoduším tím způ-
sobem, že oba autory sloučím. Většinou také odkazuji k anglickému překladu textu a vycházím z předpokla-
du, že věrně odráží původní vydání z roku 1859 nebo 1881.



chůdné myšlenky a nárokování si hudebního autorství. Z určitého pohledu toho tyto dva skla-

datele totiž více spojuje, než dělí.

Natírání na růžovo: Skladba „versus“ interpretace

Z morálního hlediska jsou Cikáni a jejich hudba v Uhersku zvláštním dílem, které si místy pro-

tiřečí a obecně překypuje odsudky stejně jako pochvalami, ať už otevřenými nebo zdánlivě ne-

reflektovanými. Bylo by nepochybně zavádějící posuzovat Lisztovy postoje (a postoje jeho

spoluautorky) k Romům, Židům, Maďarům a bělochům coby národům nebo rasám z pohle-

du dnešních měřítek a otázek v oblasti konvenčních představ o etnických skupinách. A přesto

právě toto mám částečně v úmyslu, a to z pozice otevřeného politického aktivismu, protože

Liszt a jeho romantismus sice spadají do jiné doby, ale dopad způsobu myšlení jeho a jemu po-

dobných je silně pociťován i dnes.

Díky výše zmíněné studii bývá Ferenc Liszt jak v laických tak v odborných kruzích

považován za přítele a zastánce Romů. Pokud to není přímo jasné z kladného hodnocení

Lisztovy práce (např. Antonietto, 1994), pak to bývá výrazně naznačeno v kritikách Liszto-

vých názorů na hudební přínos Romů a Maďarů. Bartókova „oprava“ Lisztova „pochybení“ je

zdvořilá, nicméně neústupná. Podle jedné rané recenze z pera Samuela Brassaie Bartók

odmítá Lisztovo tvrzení, že původci „cikánské hudby“ jsou Romové. Bartók zneuctěného

národního hrdinu současně hájí jako oběť dezinformace a vysvětluje, že Cikány coby tvůrce

vynášel do nebes na základě falešných informací (Bartók, 1992 [1931]: 206; Bartók, Jr., 1981:

66). Označení „cikánská hudba“ považuje za „mylné“ (Bartók, 1992 [1931]: 206). Liszt se sa-

mozřejmě dopustil značné nadsázky, když naznačil, že maďarští Romové jsou výhradními

autory hudby, kterou hrají, a že tato hudba je zároveň jedinou pravou „národní“ hudbou

v Maďarsku. Bartók a další si následně umínili napravit Lisztovu pohádkářskou představu

o historii tak, že prohlašovali, že Romové autory repertoáru, který hrají, nejsou (takřka) nikdy

a za jeho většinu vděčí maďarským skladatelům (viz níže).

Dílem proto, že řada muzikologů je otázkou původu v hudbě poněkud posedlá již po

celá desetiletí, je toto téma trochu otravné. Tak například: co je to česká hudba, a odhlédne-

me-li od jazyka, jak moc česky vlastně zní? (Povětšinou nijak zvlášť.) Byl Bedřich Smetana

autorem české hudby, i když formou, harmonií, orchestrací i většinou dalších hudebních prv-

ků vycházel ze zahraničních vlivů etnicky promíseného regionu, z nichž některé byly české,

ale většina německých? Další věčná otázka je, kdo je to hudební skladatel a co je to samotné

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 31 ——————--



skládání hudby. O lidových písních se usuzuje, že nemají skladatele prostě proto, že velké

množství jejich obměn je prací více než jednoho autora.

Příkladem, který bije do očí a vznáší všechny tyto otázky najednou, je jazz. Přestože co

se týče místa jeho původu nebo „autorství“ neexistují žádné jednoznačné závěry, snad bychom

se dokázali shodnout alespoň na několika bodech: 1. Jazz, jak jej známe (nebo spíš jak jej znali

lidé v první polovině 20. století), by býval nemohl vzniknout bez přispění melodií a harmonií

bílých Evropanů. 2. Jazz by neexistoval bez rytmického základu, ornamentace a improvizač-

ního génia Afroameričanů, kteří jej zformovali. 3. Pokud je improvizace, nové aranžmá či pouhý

remix nápadně odlišný od původní verze, pak i to lze považovat za jistou formu komponová-

ní. I když většina amerických etnomuzikologů včetně mě považuje tyto tři body za zjevné,

v minulosti někteří vědci, jako byl Bálint Sárosi níže, chtěli mezi „komponováním“ a „inter-

pretací“ nakreslit tlustou čáru. Nakonec je to všechno otázka míry. Obecně je mezi Romy roz-

hodně mnoho takových hudebníků, kteří přebírají hudební kusy z vnějších zdrojů, aniž by je

nějak zásadně interpretačně pozměňovali, ale jsou i tací (často ti samí muzikanti), kteří se

jindy chopí spousty jiných skladeb a tak zásadně je prostřednictvím stylu, improvizace apod.

pozmění, že publikum neváhá označit výsledek za „romskou hudbu“. A konečně, romští skla-

datelé tvoří nové písně v tradičním duchu a někdy zase původní písně ve svém vlastním origi-

nálním stylu.

Větší část této komplexnosti jako by autorům, jako byl Bartók nebo Kodály, unikla. Ně-

kdy jako by v hodnocení určitých procesů v závislosti na probírané etnické skupině autoři

uplatňovali dvojí metr. Velkou část (politicky) motivované nesourodosti Bartókových názorů

na etnické skupiny a estetické normy odhalila Katie Trumpener, včetně Bartókova podílu na

udržování antisemitských nálad a obav z nedodržování odstupu mezi jednotlivými rasami

(Trumpener, 2000). Bartókovo dílo obecně vykazuje řadu do očí bijících rozporů. Ukázek jeho

selektivní práce s fakty a uplatňování dvojího metru je více než dost – tak například vypůjčo-

vání a přetváření hudebního materiálu vždy představuje inovaci, s výjimkou toho, když se jed-

ná o Cikány. V ten okamžik jsou výrazy jako tvůrčí proces, které Bartók užívá v případě jiných

skupin (Bartók, 1992 [1931]: 221-222; 1992 [1921]: 70),4 rázem nahrazeny pojmy jako změna

——————-- 32 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo

4 Příklady Bartókových postřehů o romských hudebnících z jeho článku z roku 1931: „aby ukojili potřeby ta-
kových, jejichž umělecké cítění je nižšího druhu….odsouzeni potěšit nedovyvinutý hudební vkus“; „V lido-
vé písni tvoří hudba a text nedělitelnou jednotu. Cikánští hudebníci tuto jednotu nabourávají, protože bez
výjimky přepisují vokální party do čistě instrumentálních. Samotný tento fakt je dostatečným důkazem
absence autenticity v cikánském hudebním pojetí, a to dokonce i co se populární umělecké hudby týče.“;
„Pokud máme k dispozici četné důkazy, zvlášť ze vzájemně vzdálených oblastí, je třeba takový jev považovat
za autentický. Pokud je hudební produkce městského Cikána v rozporu s těmito důkazy – k čemuž nezřídka
dochází – pak je třeba jeho hudbu, ‘ve jménu vědy’ prohlásit za neautentickou.“



k nepoznání, krádež místních tradic pro vlastní obohacení a mnohými dalšími citově zabar-

venými obraty. Podobně byl také Kodály toho názoru, že když si Romové přizpůsobovali ně-

jaký styl nebo improvizovali, nijak tím k maďarské hudbě, které se dnes říká cikánská, nepři-

spívali. Ale jakmile dojde na maďarského skladatele, který nějak zásadně přispěl k hudbě

původně romského skladatele, hned obrací – a stejné vypůjčení a úprava cizího námětu se rá-

zem stává ukázkou pravého tvůrčího procesu. Když chválí skladby věhlasného romského skla-

datele, mezi řádky naznačuje, že jim na svět nejspíš napomohli etničtí Maďaři: „Většina této

hudby se nám dnes už zdá zastaralá a staromódní. Snad jen Biháriho skladby jsou ještě živé.

Protože však neovládal noty, nikdy si nebudeme docela jistí, co je skutečně jeho práce a jaký

přínos skladbám dodali ti, kteří je zapisovali nebo opisovali.“ (Kodály, 1960: 10) (A povšim-

něme si, že bez ohledu na náš konkrétní problém v euroamerické hudební teorii houževnatě

přetrvává zaměňování hudební kompozice a zápisu not.)

Poněkud uvolněnější Bartókův komentář na téma kompozice verbuňků a jeho esej na

téma „rasové“ čistoty, která vyznívá poměrně novátorsky, z něj zdánlivě snímají obvinění

z podněcování rasové nenávisti (Bartók, 1992 [1942]: 29-32). (Tato dvě Bartókova gesta se

často připomínají, ale dokonce ani David Malvinni ve své poslední kritické studii o Bartóko-

vi neuvažuje, že Bartók klidně mohl odmítat uznat verbuňk za původní romskou tvorbu. Mal-

vinni však v každém případě nevnímá způsob, jakým Bartók traktoval „romskou hudbu“, za

pozitivní – viz Malvinni, 2004: 213.) Jak ale uzavírá Trumpener, rasistický podtext Bartóko-

vých názorů, tón i celkové vyznění jeho nelichotivých postojů přetrvávají. Podobné interpre-

tace jsou však v odborném světě takřka neznámé, nemluvě o běžném povědomí, i kdyby se

mělo jednat třeba o zkušené posluchače klasické hudby. Ani profesory hudby, kteří dobře vědí

o Wagnerově antisemitismu, zpravidla nenapadne považovat Bartóka za člověka s vyhraněný-

mi názory na Romy.

A tyto postoje jsou znovu potvrzovány moderní vědou. Zdá se, že Balint Sárosi se po-

kouší Liszta a nárok Romů na autorství odsoudit ještě nesmlouvavěji, než jeho předchůdci:

„[Lisztova] kniha zůstává do dnešního dne vzorem a zdrojem informací pro ty, kteří by nejra-

ději Cikánům dali vlastní košili a nabídli jim jejich obraz natřený na růžovo.“ (Sárosi, 1997:

par. 3.)

Lisztovi Cikáni a Maďaři a jejich nejednoznačné autorství

Zdá se, jako by Bartók a Liszt ztělesňovali dvě opačné tendence v debatě nad přínosem či ne-

dostatkem přínosu Cikánů k maďarské, nebo obecněji evropské hudbě. Je to tak však i ve sku-

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 33 ——————--



tečnosti? Opravdu to byl Liszt, kdo jako první docenil romskou tvořivost, což mu přiznávají

i jeho nejpřísnější kritici, Bartók a Sárosi? Cikáni a jejich hudba v Uhersku se totiž k otázce hu-

debních kořenů staví poněkud nejednoznačně. Příčinou může být společné autorství studie,

tedy to, že v textu je patrná touha řadu věcí prezentovat tak i tak (například za pronásledová-

ní si Židé mohou i nemohou sami), nebo také jednoduše to, že z muzikologického hlediska

není možné určit pro tzv. národní hudby jeden jediný původ. Liszt skutečně tráví hodně času

vychvalováním romské tvořivosti a v tomto ohledu je jeho argumentace o krok napřed před

mnohými etnomuzikology 20. a 21. století. Směšuje totiž svoji identitu hudebníka s identitou

Cikána a prohlašuje (pochopitelně zjednodušeně a nadsazeně), že virtuóz je „autorem ve stej-

né míře jako skladatel“ (Liszt, 1926: 266). Tento raný příklad problematizování nejednoznač-

né dichotomie „skladba versus interpretace“ se sice Lisztovi možná hodil z osobních důvodů,

ale objektivně stojí za bližší zkoumání. Přesto se Lisztovi ve studii Cikáni a jejich hudba

v Uhersku daří položit rovnítko mezi maďarský a romský přínos k vývoji „cikánské hudby“.

Například si klade tuto otázku:

„Proč se zabývat tím, jestli první krok ke společnému dílu vytvořenému Cikány a Ma-

ďary [v orig. Bohèmians a Magyars] – ten první polibek z lásky v tomto šťastném svaz-

ku – pocházel od toho či od onoho? [...] kdyby jeden nebo druhý chyběl, nikdy by toto

dílo nežilo, nerostlo a nevyvíjelo se stejně, [...] oběma skupinám se dostalo stejného po-

dílu na této cti, [...] cikánské umění nelze oddělit od Uher – musí odteď už navždy nést

uherské státní znaky na vlajce i pečeti.“ (ibid: 274-275)

Liszt zdůrazňuje, že cikánská hudba „vděčí“ za svůj rozvoj a současnou existenci příz-

nivým podmínkám, které Romům Uhry poskytly. Tím také formálně vylepšuje vzájemné

vztahy mezi Romy a Maďary. Například: „Copak to není zásluha právě Maďarů, že se Ciká-

nům konečně dostalo života v míru?“ (ibid: 275) Na jedné straně je úloha Maďarů vykreslena

v podobě chápavého mecenáše. „Osvojené dítko“ cikánské hudby bylo „slabé a churavé“, a ne-

být otcovské péče „kultivovaných“ Uher, „nejspíš by bylo zahynulo vysílením.“ (ibid: 273).

V Lisztově chápání je tedy romská hudba úplně závislá na Maďarech, i když oni ji Cikány ne-

naučili a navíc ji ani nemohli sami vytvořit – to by bylo nemožné z rasového hlediska: „Hud-

ba zvaná cikánská obsahuje takové prvky a vyjadřuje takové pocity, které jsou příliš divošské

na to, aby mohly být dílem národa, jakým Maďaři odnepaměti byli.“ (ibid: 272). Cikáni jsou

„od přírody“ kočovní, zatímco usedlá povaha Maďarů je „výsostně pracantská“ (ibid).

Na druhou stranu ještě před tímto jednoznačně rasově založeným prohlášením Liszt

jako by uznával, že onen prapůvodní styl je diskutabilní, a vznášel argument ne nepodobný

——————-- 34 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo



akademickým názorům, které uznávají romskou (případně černošskou) interpretaci (která –

slovy Liszta – hudbě vdechuje život ) a popírají nebo problematizují „autorskou kompozici“.

„Ať už byl prvotním autorem těchto melodií a stupnic kdokoli, ať už tyto intervaly a or-

namenty poprvé použili Hindové či Maďaři, [...] mají Cikáni přese všechno právo si

tuto hudbu osobovat jako svou vlastní, protože to oni jí vdechli život a umožnili jí do-

jmout lidskou duši a rozohnit lidské srdce.“ (ibid: 270).

Liszt také argumentuje, že melodické nebo rytmické výpůjčky mohly probíhat oběma

směry (Liszt: 290-291). Nestojí tedy jednoznačně na straně romského původu maďarské „ci-

kánské hudby“. I když ovšem problematizuje romské kořeny „cikánské hudby“ nebo naznaču-

je, že etnický původ v hudbě není důležitý, stále jsou jeho závěry výrazně velkorysejší než zá-

věry těch autorů, kteří tuto hudbu připisují maďarským skladatelům a Romy vykazují do role

pouhých hráčů. Liszt implicitně vyzdvihuje romská kompoziční „vylepšení“, i když říká, že

tento hrubý produkt vyžaduje citlivé přijetí a další vklad hudebně vzdělaných Maďarů (ibid:

260 a Bernstein, 1998: 91). Ve výsledku Liszt straní „čistému cikánskému umění“ (a jeho chlá-

cholivé poznámky na téma hudebního vkusu a dovedností Maďarů vyznívají podobně dvou-

sečně jako jeho výroky o cikánské povaze). Své tvrzení o významu cikánské virtuozity dále

rozvíjí optimistickou spekulací, že kdyby se jisté historické skutečnosti „mohly odehrát jinak,

jistě by se ukázalo, že jsou Cikáni nejen vynikající hudebníci, ale také skladatelé.“ (ibid: 271)

Liszt naznačuje, že hudební styl, který není původně romský, Romům nesedí (např. ibid: 165).

Výsledný dojem z tohoto a dalších podobných dohadů přítomných v knize je potom skuteč-

ně nerealisticky optimistický a připomíná nám Sárosiho obvinění z natírání na růžovo.

To však není to samé, jako když Sárosi tvrdí, že někdo by Cikánům nejradši dal vlastní

košili; minimálně je to košile utkaná vícerýma rukama. (K tomu, co vyplývá z Lisztova odvo-

zování cikánské muziky od jistého společenského postavení, tedy postavení Cikánů v Uhrách,

se vrátím později.) Zdá se totiž, že i v této otázce je Liszt svým způsobem schopen jemnější-

ho rozlišování, jakkoli nedokonalého.

Cena za talent Cikánů – Lisztův odsudek romské povahy

Lisztovy i Bartókovy texty na téma cikánská hudba v konečném efektu slouží hlavně jejich au-

torům samým. Mnozí odborníci již upozornili, že Bartókova kritika romských hudebníků

perfektně zapadá do jeho nacionalistického folkloristického smýšlení a jeho představ o „čisté“

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 35 ——————--



kompoziční estetice. Liszt zase vyzdvihováním dovedností romských muzikantů hájil své ro-

mantické ztotožnění se s virtuozitou cikánského ducha a dodával na důležitosti svým Uher-

ským rapsodiím. Zatímco Bartók stěží pro Romy našel pár vlídných slov, Liszt o nich hovořil

v superlativech. Bartókovým příznivcům zbývá zodpovědět otázku, do jaké míry je Lisztův

obraz Romů jako lidí a hudebníků skutečně zidealizovaný. Dobrou představu o celkovém tónu

a obsahu studie Cikáni a jejich hudba v Uhersku (ať už její jednotlivé části sepsal Liszt sám nebo

Sayn-Wittgenstein) můžeme získat z jednoho z Lisztových dopisů:

„Navíc by ve mně cikánský virtuóz našel spřízněného a nadšeného posluchače, neboť

jsem zhluboka pil z pramene jejich nezkrotných a okouzlujících melodií. Cikáni jsou

mým dávným a nepolevujícím koníčkem a v dávných dobách jsem se jich něco napo-

slouchal [...]. Ty jejich důstojné recitativy, nelíčená a bujná elegance, žhavé rytmy; [...]

ty odvážně náhlé zvraty a nezkrotná síla jejich tak mimořádného stylu; [...] ty výbuchy

divošské energie a záchvěvy provokativní koketerie; [...] ty nečekané skoky a bohaté

proudy fantazie; ta vítězná nespoutaná verva; ty výkřiky radosti a vznešené momenty

originality, rozmaru a někdy dokonce ironie. Cikáni jsou ztělesněním uměleckého ta-

lentu a jsou jeho patrony (tak jako jsou Židé patrony obchodního talentu) a to všechno,

co jejich posluchač pociťuje, a mnohem více, než bych dokázal vyjádřit slovy, nenajde-

te nikde jinde než v jejich ‚lassanech‘ a ‚friskách‘, pomalých a rychlých částech čardášů,

a adagia a allegra našich polovičních a čtvrtečních virtuózů, která můžete slyšet v saló-

nech, se jim nikdy nemohou ani přiblížit, [...] tak jako krocani z vašeho dvorku, byť

slušně vychovaní a snadno stravitelní, nemohou nikdy aspirovat na to, stát se kondory.“

(Suttoni, 1984 [Liszt, 1861]: 113)

Najdeme tu většinu ingrediencí, z nichž sestává studie Cikáni a jejich hudba v Uhersku:

Cikáni, coby představitelé divošské, nicméně umělecky vznešené Jinakosti, jsou stavěni do

kontrastu vůči Maďarům nebo obecně gádžům a také vůči Židům, do kterých se tu Liszt

„zdvořile“ naváží. Povšimněme si také, jakým způsobem vědec a sběratel, vyzbrojen přísloveč-

nou lupou a pocitem, že se svými objevy může nakládat po libosti, určuje lidem jejich místo.

Netřeba zdůrazňovat, že gadže jsou zahrnuti ve vnitřně rozmanitém a potencionálně indivi-

dualistickém označení „my“ nebo „náš“, zatímco druhé dvě skupiny jsou zredukovány na pou-

hé archetypy (v knize patrnějším způsobem vzhledem k její délce). Romové jsou v tomto do-

pise ale přece jen prezentováni trochu jinak než v knize, kde je romantický nátisk ještě

výraznější; Liszt se tu vyjadřuje poněkud sofistikovaněji a používá přívlastky jako důstojný, ne-

líčená elegance, vznešená originalita a dokonce ironie. V knize je naopak lépe vidět to, co

——————-- 36 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo



o vrozeném romském talentu prohlašuje Liszt a mnozí další – totiž nepřímo vyjádřený soud,

že podobní umělci nemohou žít jako běžní členové společnosti.

Téměř ke stejnému závěru dochází Liszt o Židech – jen pozoruhodně mnohem méně

přímým způsobem. Rozsáhlý prostor, který Liszt v knize Židům věnuje, zvýrazňuje jeden

ze záměrů této studie – tedy vykreslit v maximální možné míře rozdíly mezi Romy/ Židy

a gádži/góji.5 Z následující tabulky bude patrné, jak Liszt přímo či nepřímo Židy a Romy

srovnává.

Židé Romové

mají své vlastní zákony (20)6 nemají žádné zákony (108), jsou vždy blízko 

Přírodě, odmítají se od ní odtrhnout (70);

nemají žádné pevné zvyky (111) 

pronásledovaní a mučení (23); reagují na to pronásledováni ve všech dobách; naprosto 

nenávistností, proradností a pomstychtivostí bezstarostní a prosti touhy po pomstě (109);

(20); musí se jim přiznat, že „je osud zrovna jejich utrpení způsobuje „přemíra spontánního 

nerozmazloval, ale spíš je uvrhoval do citu” (113) 

neštěstí;” v dobách, kdy pronásledování 

polevilo, nenáviděli góje stejnou měrou (35) 

žijí v lepších podmínkách (19) horší podmínky (19) 

věnují se „odpornému modloslužebnictví ” nemají žádné náboženství; jejich jedinou 

(21); vše je jim diktováno náboženstvím; bohyní je Příroda (70-71); Příroda je 

ostentativně ignorují vše spojené nenapravitelně zohavila (88) 

s Přírodou (74) 

chtějí být nadřazení; ke gójům se chovají s civilizací nechtějí mít nic společného;

jako k nepřátelům (22) gádžové je zásadně nezajímají 

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 37 ——————--

5 Otázka, co k takovému srovnávání Liszta vedlo, by vydala na samostatnou esej, a už se o ní hovoří v jiných
pracích. V každém případě nemá Lisztovo fiktivní ztotožnění se s Romy takřka nic společného s přeháně-
ním údajných rozdílů, které vzájemně odlišují etnické skupiny, o kterých mluví.
6 Čísla stran uvádím podle pasáží, kde je komentář dostatečně zjevný.



Židé Romové

podivná rasa podivná rasa; „zjevné odmítání zapojení 

do lidské rasy“ (17); „odtažití členové 

lidského společenství“ (18)

„jejich živnosti jsou škodlivé” (22); nikdy netoužili opatřit si území; nejeví zájem 

„vychytralí” (22) zdržovat se na jednom místě (272) 

vytvořili si „své vlastní ctnosti” ze zbabělosti nulová představa o majetku či „vlastnictví“;

a hamižnosti (24) k penězům chovají vášnivý vztah a okamžitě 

je utrácejí (70) 

parazité (24); infiltrují se do společnosti (35) nezávislí, stranou (68-69); ale rovněž 

parazitují (174) 

proradní; zákeřní, krutí (37); zardousí „ty, proradní a zlodějští jiným způsobem (78);

kteří jim pomáhají“ (111) jejich podvody nepodkresluje nenávist (68);

neublíží tomu, kdo jim pomáhá (111) 

nevlastnili půdu, ale obstarali si ji „prsty láska ke svobodě (69) 

zkroucenými věčným počítáním mincí” (25) 

umí si obstarat moc a vynutit si přátelství berou si jen tolik, kolik bezprostředně 

prostřednictvím peněz (25) potřebují pro přežití (68) 

v rozporu s mýtem o věčném Židu kočovníci od přírody i volbou, radostní 

Ahasverovi jsou spíše usedlí (25); na cestu kočovníci (např. 26, 272) 

se dávají teprve tehdy, když ze země vysáli 

všechny dostupné finanční prostředky (26) 

——————-- 38 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo



Židé Romové

vypočítaví (26-27); prolhaná inteligence neschopní psychického vypětí (69, 110);

(35); nesmírně erudovaní filozofové nemají „zájem o jakékoli přemýšlení,

a vědci; „jejich zanícení pro inteligenci, kromě lstivých úskoků; jsou to lišky podšité”;

nadání a každý druh psychické činnosti je nepřemýšlejí (87) 

tak obrovské, že zahanbují křesťany”

mluví protivnou hatmatilkou (27) zaměřují se na instrumentální hudbu 

„Písně siónské” jsou „tím nejemotivnějším šlechetné city v hudbě (296) 

vyjádřením jejich pocitů ” (28); „vášnivý 

výraz” (29) 

urození vyděděnci..., jejich silná osobnost si urození (76, 301) 

vždy udržovala svého druhu urozenost” (30) 

odmítají být šťastní mimo Sión (31) jsou spokojeni se svým postavením (např. 71) 

a nedostatkem běžných ctností (69); neustále 

strádají (102) 

ve stavu trvalého očekávání (33) nepamatují si minulost a nečekají na 

budoucnost (70) 

dovedou tvořit umění jen jako výsledek tvr- jsou zmítáni city a inspirací; přemíra citu (94) 

dé práce (40); nemají žádnou inspiraci (300) 

nevytvořili nic nového, protože všechny díky citu tvoří originálně (75; 90-91); „věčně 

jejich city jsou jen předstírané (41); bezdůvodně pláčou nebo se radují” (273);

nemají žádnou národní hudbu (42); „jazykem beze slov vyjadřují ony hodnotnější 

existuje příklad jejich skutečného citu pohnutky, které v nich přežívajítato 

(53-55) schopnost, […], v nich může být rozvíjena do 

míry, o které by se nám u lidí tak pokleslých 

ani nesnilo, […], náleží dokonale sféře citu,

avšak zůstávají bez schopnosti racionálně 

uvažovat […].“ (166) 

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 39 ——————--



Židé Romové

sklon ke kombinování je „základem génia „hudba, […], která je schopná vyjádřit city,

jejich rasy“ (44); jejich hudebníci cvičí tak aniž by nejdřív musela nést podobu nějaké 

dlouho, dokud se jejich výkon nevyrovná myšlenky, – to je totiž podmínka, kterou by 

ostatním Cikáni nedokázali splnit. Právě pouze pro-

střednictvím hudby, kterou je v případě 

nutnosti možné praktikovat i bez předešlé 

výuky, je Cikán schopen dokázat svou 

duchovní spřízněnost s člověčenstvem.“ (91) 

„Ve sféře harmonie i orchestrace se chopili „Cikáni čerpají inspiraci z nahodilých vzruchů 

vynalézavých a plodných východisek; Přírody a instinktivně objevili tajemství, jakým 

a jako vždy v nich objevili své zdroje. způsobem a v jaké intenzitě v umění vyjádřit 

Nejen že se jim vždy dařilo, ale často své nejniternější pocity. Dál ale nejdou, a tím 

překonali své předchůdce. V tomto ohledu se vlastně odsuzují k věčné podřadnosti.“ (92) 

je třeba považovat jejich útok na hudební 

umění za jak přínosný, tak užitečný.“ 

(44) 

Z těchto výňatků je patrné, že Liszt se o Romech vyjadřuje se zjevnou náklonností, za-

tímco vůči Židům chová špatně skrývaný odpor. Celá studie je nicméně dobrou ukázkou

obecnějších kontradikcí, které jsou po generace součástí prezentace Romů, Židů a dalších

menšin. Jedna Lisztova nedůslednost by však mohla být snadno přehlédnuta. Historicky spolu

Romové i Židé měli určité kontakty, a to jak coby společenští vyvrženci, tak coby hudebníci,

a řada z nich hrála ve stejných kapelách. Tato skutečnost klade otazník za Lisztovu schopnost

kriticky rozlišovat, i když je to chyba neúmyslná a pochopitelná vzhledem k oblasti Lisztových

„etnografických“ zkušeností. Důležitější však je, že podle Liszta jsou tyto skupiny diametrál-

ně odlišné, co se týče etnických charakteristik. Židé jsou posedlí pravidly a přemrštěně inte-

lektuální, Romům zase vládnou emoce a pravidla či rozum stojí naprosto stranou – což je

pohled, podle kterého by v Lisztově žebříčku lidských a uměleckých kvalit měli stát na opač-

ných koncích. V konečném důsledku se však obě skupiny zdají být odsouzené k nižší či nízké

formě existence, ať už jako hudebníci nebo jako lidé žijící na okraji společnosti. Vzájemně se

——————-- 40 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo



doplňují, ale ještě důležitější je jejich společná funkce protikladu k tomu, co se obecně pova-

žuje za přijímané nebo přijatelné.

V práci najdeme jisté náznaky teorie podobné teorii Cesara Lombrosa, podle kterého

je u génia daleko méně pravděpodobné, že bude duševně zdravý nebo přizpůsobivý (Lombro-

so, 1908).7 Liszt podotýká, že jistí výjimeční jedinci – tj. v oblasti citovosti a talentu, tedy po-

dobní Cikánům – jsou v každé společnosti považování za „defektní“ (Liszt, 1926: 210). Je však

otázkou, zda v Lisztových představách vůbec mohou Židé nebo Romové dosáhnout génia, ve

smyslu výjimečných, mimořádně nadaných skladatelů. (Takovou čest si Liszt možná schová-

vá pro skladatele, kteří mají dost společného jak s fiktivními Cikány, tak s vysoce formálně

vzdělanou společností.) Podobně jako v dnešní době v Evropě a v Americe (tam kupříkladu

Asiaté), vyzdvihnutí skupiny do statusu vzorové menšiny nemusí bránit jejímu sociálnímu vy-

loučení.

I když je Lisztova charakteristika romské hudební produkce plná poetického nadšení, v zása-

dě razí představu, že Romové se alespoň trochu liší od divochů (ne však na stranách 106

a 240) a mají mimořádný talent, nicméně k lidským bytostem mají hodně daleko (ibid: 17,

108). (A opět je diskutabilní, jestli Liszt status lidské bytosti pokládá pro tvorbu velké hudby

za opravdu užitečný a nutný.) Skladatel vysvětluje, že tak jako v životě, ani v hudbě Romové

nerespektují žádné zákony ani pravidla; jejich hra je instinktivní a nedisciplinovaná (ibid:

297). Podle Liszta pramení „cikánský génius“ kromě jejich citovosti také „z divoké a neovla-

datelné svobodomyslnosti“ této rasy (ibid: 98). Lenivost a impulzivnost ve spojení s primitiv-

ní povahou neovládanou rozumem – to jsou charakteristiky, které Lisztově popisu romské

hudby vždy buď předcházejí nebo ji následují. Když budeme tyto přívlastky interpretovat ne

jako nezbytnou estetickou podmínku, bez které by romská hudba nebyla tím, čím je, ale nao-

pak z hlediska rasové teorie jako nedostatky tohoto etnika, pak na každý kladný hudební rys,

který autor uvádí, vychází několik rysů záporných. Co se týče myšlenkového potenciálu, vy-

cházejí Romové ze studie Cikáni a jejich hudba v Uhersku jako mentálně postižení lidé se syn-

dromem savanta, s nikým nepředpokládaným, překvapivým hudebním talentem.

Liszt také oživuje metaforu zaostalého člověka coby dítěte, oblíbenou (nejen) v 19. stole-

tí, když jednu krátkou podkapitolu nazývá „Nezralá duše: srovnání s dítětem“ (ibid: 109–110).

Spolu s dalšími podobnými odkazy k dětskosti (např. na stranách 239, 273 nebo 276) tyto dvě

stránky jasně demonstrují, jak Cikány hodnotí vzhledem k jejich vývoji:

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 41 ——————--

7 Lombroso kromě jiného označil Romy za živoucí příklad celého národa impulsivních zločinců od naroze-
ní, kteří snadno zabijí pro peníze (Lombroso, 1878).



„Tato ‚nezralost duše‘ (což je stav, ze kterého se tyto bytosti nikdy nevymaní) je stejně

jako u kteréhokoliv jiného dětství stav nevědomý si příčin, vnímající pouze následky.

Podoba této nezralosti s nezralostí dětskou spočívá i ve společné vášni pro zahálku,

v odmítání práce a nezájmu o zásluhy. Tyto velké děti jsou zcela a úplně pohlceny samy

sebou a většinu věcí dělají úplně stejně jako děti malé. Například nikdy o ničem nepře-

mýšlejí z pohledu někoho jiného a ještě méně se zdají být schopny přijmout cizí myš-

lenku za vlastní. A všichni víme, jak děti dovedou být někdy neposlušné a kruté i při

svých nevinných hrách […] Cikáni jsou lhostejní k osudu lidí a věcí, které nemají bez-

prostřední souvislost s jejich momentálním potěšením; a ve své touze ukojit každou po-

třebu okamžitě si přivlastňují cizí majetek stejně snadno, jako by patřil jim samým.“

(ibid: 109)8

Liszt tu opět svoje myšlenky formuluje opravdu velmi kouzelně. Pokračuje filozofickou

debatou na téma pokrytectví v jeho vlastní společenské skupině, přičemž upozorňuje na to, že

majorita nemusí nezbytně stát morálně výš než Cikáni (ibid: 112). Avšak otázka „Je váš dar

rozumu opravdu takovou výhrou?“, kterou prezentuje jako vzešlou z romského středu, samo-

zřejmě neopustí rétorickou rovinu – zatímco Lisztovo vykreslení romské nátury má být na-

opak chápáno jako reálné; jde o pokus o etnografii, který se dnes ve vědeckých kruzích např.

ve střední Evropě málokdy zpochybňuje. Cikáni mají zločinné sklony (str. 18, 78, 106 atd.),

jsou sexuálně náruživí (str. 95, 165, 317), s oblibou se opíjejí (str. 78, 95, 131) a uvádějí do de-

lirických stavů nebo propadají v záchvaty šílené radosti (317). Své kolektivní úchylky jsou

schopni skrze umění přetavovat, ale ve svém bytí se nepřestávají podobat primitivním „zvíře-

cím stvořením“ (str. 77; v knize se objevují i další odkazy na „živočišnost“ a „zvířeckost“ – např.

str. 18, 317).

I když je podle Liszta cikánské umění živeno těmito zápornými rysy, prohlašuje, že

gadže mají na Romech co obdivovat a co jim závidět (a Maďaři určitého zaměření se do-

konce od Cikánů mají co učit). V estetické rovině se tyto dvě skupiny bez problémů setká-

vají, nicméně pro cikánskou muziku v minulosti i dnes je charakteristické její postavení

„stranou“ majority: „A jak můžeme srovnávat ideál pevného a vyrovnaného křesťanského

národa, jakým Maďaři odedávna byli, s divokým a fragmentárním ideálem cikánské hudby

[...]?“ (ibid: 273) Navíc – gadže se mohou pokoušet tvořit výtečnou lidovou hudbu a neu-

spět, jejich společenská prospěšnost se neomezuje pouze na hudbu, kdežto fiktivní Cikán

——————-- 42 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo

8 Podobný jazyk by nás nepřekvapil v dokumentu komunistické vlády, popisujícím plánovanou převýchovu
a asimilaci Cikánů.



sice hudbu dělá a inspiruje své posluchače, ale nezabývá se manuální ani intelektuální pra-

cí, protože k tomu mu scházejí nezbytné schopnosti. Jak tvrdí autor, sdílený smutek, kterým

někteří kočovníci vyjadřují svůj vděk, je „zbytečný, ale má svoje kouzlo, jako ostatně samot-

ní Cikáni“ (ibid: 164). Nepřímo, nicméně opakovaně, se Liszt hlásí k dichotomii mysli

a těla, která je vlastní euroamerické literatuře: místo aby Cikáni používali rozum, nechají se

ovládat vrtochy svých srdcí a těl, a jejich těla jsou svázána s přírodou. Takto například Liszt

vzpomíná na své cesty: „I my, stejně jako oni, donekonečna usilujeme o ideál, i když i zde je

potřeba upozornit na jeden rozdíl – my jej hledáme v oblasti umění, oni jej hledají v příro-

dě.“ (ibid: 129-130)

Zatímco stran Židů se autor v knize Cikáni a jejich hudba v Uhersku vyjadřuje v zásadě

konzistentně, komplikovanost jeho pohledu na Romy stojí za pozornost. Jak už jsem na-

značila, v určitých ohledech je Liszt vůči Romům velice velkorysý. Zaznamenává jejich „mi-

mořádný umělecký výraz“ (str. 203), jejich nadání zprostředkovat posluchačům to „vskutku

ušlechtilé“ (str. 249) v jejich duši – tuto ušlechtilost však halí hadry (str. 159). Liszt také píše:

„Jejich vnitřní světlo a cit pro vytříbenost zřejmě zůstaly nedotčené.“ (Ibid: 108) Při porovná-

vání cikánské hudby s „chabými“ písněmi maďarského venkova (což samozřejmě dráždí Bar-

tókův tábor a vysvětluje jejich plamenný protiútok), kde si vzhledem k názorům, vyjádřeným

v jiných částech knihy, sám protiřečí, List dále poznamenává:

„Ale cikánská instrumentální hudba, kterou hrají a propagují cikánské [v orig. Zinga-

ni] orchestry, je schopna plně konkurovat jakémukoli jinému druhu umění; a to ať už ji

hodnotíme vzhledem k její odvážné originalitě plné nejušlechtilejších citů, nebo vzhle-

dem k znamenité ucelenosti formy, podmanivé svou melodií stejně jako radostí, se kte-

rou je hraná.“ (ibid: 296)

Celá jedna kapitola navíc nese název „Cikánský tvůrčí talent“.

Tato a mnohá další slova chvály na adresu cikánského génia – ať už se projevuje v ta-

lentu pro kompozici nebo své odpoutanosti od myšlenkového procesu – úzce souvisí s tím,

jak Liszt Cikánům neustále vymezuje životní prostor (nejlépe v lese) a společenské posta-

vení. Je paradoxní, že Liszt označuje „své“ Cikány za vrchol autenticity. Říká o nich, že to

oni jsou „ti praví“ a nemají podle něj nic společného s těmi Cikány, které si vytvořila sou-

časná literatura (ibid: 226). Není proto divu, že autor vyjadřuje obavy ohledně hudební de-

generace. Romská hudba, kterou slyšel za hranicemi Maďarska, zvláště v Moskvě, na něj

neudělala zvláštní dojem. Romové tam sice stále jsou obdařeni cikánským cítěním, ale je-

jich hudba „výrazně zdegenerovala vinou nepřetržitého kontaktu s evropským uměním.“

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 43 ——————--



(ibid: 154-5)9 Jistě by neschvaloval moskevské divadlo Romen, onu dobře zavedenou hyb-

ridní instituci produkující romskou kulturu, protože umění, které čerpá z divadla místo

z přirozenosti odsuzuje jako „odrozené a úpadkové“ (ibid: 268). Tato poslední zásada se sa-

mozřejmě netýká jen Romů, ale co se jich týče, je Liszt naprosto nekompromisní (a pomý-

lený, ať už z pohledu dějin hudby nebo své vlastní kariéry):

„[Cikánská hudba nemá žádnou] spojitost s jinými slavnějšími nebo profesionálnějšími

hudbami. Ať tedy i do budoucna zůstane v izolaci, tak jako v minulosti! Přimknout se

k čemukoli by znamenalo ztrátu všeho […]. Kdyby se cikánská hudba začala mísit s čím-

koli z hudební produkce současné Evropy, jednoduše by sama sebe zničila. Během krát-

ké chvíle by nezbyl žádný zásadní rys, podle kterého by ji bylo možné rozpoznat; pro-

tože snažit se rozeznat zdeformované starobylé melodie v pozdějších hudebních

nánosech by bylo jen podružným zájmem.“ (ibid: 331, kurzíva v originálu)

V závěru Liszt nevelebí romskou hudbu jako celek. Rozplývá se nad konkrétním hu-

debním stylem, jehož kvalita se zdá záviset na abstraktní symbióze jeho tvůrců s Maďarskem

a na jejich izolaci od civilizace.10 Ať už se cikánská hudba podle Lisztových slov zrodila ja-

kýmkoli způsobem, teď musí zůstat ohraničená a ustrnout v čase. V tomto ohledu Cikáni a je-

jich hudba v Uhersku zlehka připomínají názory některých folkloristů a etnomuzikologů, kteří

rozhodují o tom, co z romské produkce je tradiční (podle čí definice?) nebo co je „to pravé“.

Autoři textů tak činí otevřeně nebo v náznacích, když například za vhodný předmět svého bá-

dání nepovažují „rom-pop“ a podobné „nové“ žánry romského repertoáru, jako kdyby nebyly

základní součástí života většiny Romů v četných lokalitách.11 Logickým vyústěním Lisztových

——————-- 44 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo

9 Lisztovo hodnocení Jánoše Biháriho jako „mimořádného umělce“ je jedním z příkladů toho, jak si některé
části knihy vzájemně protiřečí (např. Biháriho vliv na zavedení některých prvků cikánské hudby do opery,
str. 347).
10 Autor tvrdí, že cikánská hudba v jiných zemích není srovnatelná s cikánskou hudbou na maďarské půdě
(str. 337-8).
11 Příklady se dělí do několika kategorií. Například panují obavy, že se romské tradice změní v [pouhý] folk-
lór (Šiklová, 1999: 280 a 287). Představy autorů o „autenticitě“ mohou být příliš volně definované nebo pří-
mo odtržené od romských zvyklostí a sebereprezentace – např.: „Pomineme-li pokleslý způsob, jakým o rom-
ské hudbě informují média, je velmi těžké dostat se blíže k autentickým zdrojům.“ (Holub, poznámka
vydavatele str.122) Zuzana Jurková, která správně užívá definici „tradice“ v souladu s mnoha vědci, vnímá
tradici jako záležitost minulosti: „Pro tradiční olašské hudební projevy je příznačné to, co pro většinu itine-
rantních etnik: absence hudebních nástrojů.“ ( Jurková, 2003: 106) Tato beznástrojová tradice se však týká
spíše předchozích generací, protože již řadu let se vyvíjejí „olašské“ tradice s užitím nástrojů. ( Jurková však
obecně nepochybuje o autenticitě moderní romské hudby a věnuje jí pozornost.) Irén Kertész Wilkinson
upozorňuje, že důvodem, proč lidé jako Hajdú nebo Kovalcsik obvykle nemluví o vypůjčených motivech



výroků o Romech a Židech tedy je, že musí zůstat takoví, jací jsou: Cikáni jsou přijatelní je-

dině tehdy, když si současně se svými zločinnými sklony také zachovají svou nevinnou, ome-

zenou duši, a Židé, kteří konvertovali, jsou mnohdy hanebnější, než jejich tradiční protějšky

(např. ibid: 18-19). (Liszt je rovněž přesvědčen, že i když Rom „navenek“ přijme nějaké ná-

boženství, ve skutečnosti nevěří v jeho učení – ibid: 108.) Obává se tedy nakonec velmi po-

dobných věcí jako Bartók a další, kteří vnímají směšování „cikánského“ a „necikánského“ sty-

lu jako hrozbu.

Příklad diskurzních paralel mezi Lisztem a současnými texty

Ať už Cikány a jejich hudbu v Uhersku sepsala jakákoli skupina autorů, výsledkem je naprostá

fikce. Většině vědců je dostatečně jasné, že Liszt využíval jen naprosté minimum ověřených

informací o Romech a dokonce i o Maďarsku obecně a že v jeho knize převažují květnaté nad-

sázky nad logickou soudržností. Proč jsem tedy popsala tolik stránek zdánlivě zbytečnou ana-

lýzou Lisztovy argumentace? Prvně se zdá, že představa Liszta coby velkého přítele Romů je

stále relativně živá. Mým cílem je toto umělecké „přátelství“ prozkoumat z pohledu hudební

kritiky jako normativního diskurzu a zrcadla, které reflektuje obecnější představy o jistých et-

nických rysech a vztazích. Za druhé bych ráda poukázala na další příklady toho, jak se Lisz-

tem nashromážděné a propagované rasově podbarvené soudy znovu objevují o řadu generací

později v přesvědčivějších kontextech ve více či méně stejném znění. Za třetí jsem přesvědče-

ná, že květnaté nadsázky dnes najdeme i v mnohem serióznějších pracích o Romech/Ciká-

nech. A konečně proto, že mne zneklidňují prohlášení, jako je to následující. Vyslovil ho vý-

znamný expert na style hongrois, Jonathan Bellman, jeden z mála, kdo je Romy schopen

vnímat jako konkrétní, opravdové lidi i mimo rámec jejich hudby:

„Na konci 20. století je tato fiktivní postava Cikána už samozřejmě výrazně upozadě-

ná. Tento stereotyp, jakési pozůstatky literatury romantismu a vídeňské operety, je už

relativně neškodný. Nemá nic společného s opravdovými problémy Romů, jako je opět-

né probuzení prastarých předsudků, provázené jejich pronásledováním v Německu

a východní Evropě…“ (Bellman, 1993: 102)

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 45 ——————--

v romském repertoáru a raději se zaobírají „původní“ olašskou písní, je fakt, že výpůjčky obecně mají nega-
tivní konotace (postoj Kataliny Kovalcsik se dle mého názoru ale již vyvinul jinak) (Kertész Wilkinson, 1996:
225).



Já bych namítla, že všechny tyto jevy jsou ve skutečnosti úzce provázané, i když situa-

ce, ve kterých k nim dochází, jsou částečně vymezené svým kontextem.

Mělo by být dostatečně jasné, že ne každý, kdo dostatečně často píše o „romské hudbě“,

má kromě esteticky orientovaného bádání přímý kontakt s nějakou skupinou Romů. Liszt je

běžně považován za velkého nadšence pro vše romské a dokonce za adoptivního otce mladé-

ho romského houslisty, kterému zajistil vzdělání, jak vzpomíná ve své knize. Nicméně se zdá,

že přinejmenším v úvodní fázi chlapci roli svého chráněnce vnutil a že jeho kontakty s další-

mi Romy byly vesměs povrchní.12 Dalším takovým „přítelem Romů“, v současnosti ještě da-

leko častěji zmiňovaným, je Balint Sárosi a jeho největší dílo, monografie Cikánská hudba

(1978 [1971]) – přestože se nezaobírá regionem o mnoho větším než Lisztovi Cikáni a jejich

hudba v Uhersku – po dlouhou dobu zůstávala jedinou prací podobného názvu. Dokonce

i badatelé, které osobně považuji za odborně i lidsky nejpovolanější (např. Carol Silverman,

Barbara Rose Lange a mnoho dalších), Sárosiho hojně citují, jako by jeho práce byla nezpo-

chybnitelně nezaujatá a odborně směrodatná.13

Leitmotivem Sárosiho práce je opět přesvědčení, že interpretace a skladba jsou dvě od-

dělené kategorie, přičemž Romové se kloní téměř výhradně k té první. Rozvádí tedy ještě dále

teorii, že kromě vokálních olašských písní, které však sotva zmiňuje, není „cikánská hudba“

vlastně vůbec cikánská. Pokud čtenáře nevyprovokuje k otázkám toto Sárosiho silně zjedno-

dušující prohlášení, pak by ho stoprocentně měla znepokojit jeho nepokrytě nacionalistická

esej obsahující výše zmíněnou citaci o darování vlastní košile. Tento samostatný článek nese

titul „Maďarská cikánská hudba: Dědictví koho?“ (Sárosi, 1997). V odborných kruzích není

příliš známý, ale byl zpřístupněn na několika místech na internetu.14 Dosah Lisztových pře-

mrštěných výroků je stále tak hmatatelný, že vědci jako Sárosi mají dodnes potřebu se s ním

konfrontovat a opravovat jeho chyby. Autor zachází tak daleko, že Romům upírá jakoukoli

kreativitu a dokonce i postavení hudebních spoluautorů:

„Cikáni tuto hudbu, která je součástí maďarské kultury, považují za svůj vlastní hudební

výraz, podobně jako většina Cikánů v Maďarsku považuje za svůj vlastní jazyk maďar-

štinu. Jenže hudba, kterou Cikáni hrají a mají rádi – nazývaná cikánská – je jejich

——————-- 46 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo

12 Co do krátkosti jsou Lisztovy osobní zkušenosti s Romy srovnatelné s „terénní prací“ mnohých dalších
autorů textů o Romech. Liszt nepochytil dokonce ani to, jak se maďarští Romové sami nazývají a nesprávně
odkazoval na informace z románů George Borrowa; řada dalších autorů zase odhalila povrchnost svých kon-
taktů s Romy v neobratném užívání romských výrazů – kromě dalších očividných chyb (Liszt, 1926: 178n).
13 Sárosiho kniha vyšla maďarsky, německy a anglicky.
14 Například http://perso.wanadoo.fr/balval/Musiques/Sárosi.html a samotný Hungarian Quarterly (Ma-
ďarský čtvrtletník).



hudbou jen do té míry, do jaké míry je maďarština jejich jazykem [...]. [Cikánský] in-

strumentalista si přizpůsobuje a hraje spolu s místními hráči jen to, co vytvořili oni, a to

navíc způsobem, který mu oni diktují.“ (ibid: odstavce 2, 4)

Další autor, u něhož mnoho mých kolegů překvapí, že mohl říct ve vztahu k Romům

něco jiného než pozitivního, je Zoltan Kodály. Kromě toho, že souhlasí s Bartókem s ohledem

na „Lisztovu monumentální chybu“, jak ji Kodály nazývá („ani [takzvaná cikánská hudba]

není v žádném směru [!] výtvorem Cikánů“) a romské skladatele označuje za „přinejlepším

druhořadé imitátory“, také zjišťuje, že „Cikáni překrucují písně, které hrají“ zvětšeným inter-

valem (Kodály, 1960: 7-9). Za užití velmi svojské definice folklóru rovněž tvrdí, že písně „sta-

nových kolonií“ a některých vesnických Romů jsou odlišné od lidové maďarské písně, a tudíž

nemají nic společného s „pravou lidovou písní“ (ibid: 9). Jeho popis romského hraní má vesměs

přezíravý, ba odmítájící podtext (např. „cikánské přispění nebylo nijak význačné“ – ibid: 8).

Tím nechci tvrdit, že by Kodály neměl právo vyjádřit svůj umělecký názor, jen chci upozornit

na to, že sotva může být považován za příznivce romské hudby.

Pomalu by mělo začínat být jasné, že pokud Bartókův a Lisztův tábor fungují jako pro-

tiklady ve věci uměleckého posouzení romské hudby, pak v jiných oblastech, které se bezpro-

středně týkají úcty k romské hudbě a hlavně k Romům samotným, jsou si mnohem blíže. Za

převládajícím protiromským smýšlením ve střední a východní Evropě stojí obavy z kriminali-

ty, příživnictví a neochoty nebo neschopnosti se „přizpůsobit“ či „integrovat“. (V Česku se

v této souvislosti široce užívá výrazu nepřizpůsobivost.) V Lisztově studii tyto stereotypy figu-

rují hlavně jako součást proklamovaného esencialismu, který sílu romské hudby neoddělitel-

ně spojuje s neměnnou cikánskou povahou. Mezi Bartókovými příznivci se pak těžiště těchto

charakteristik přesouvá ze životního stylu na hudbu: Romové jsou vykresleni jako zloději sty-

lu, ekonomičtí parazité zneužívající nadání, kterého se jim dostalo, a přivlastňující si postave-

ní a respekt právem náležící maďarským hudebníkům. Pokud se jim podařilo se přizpůsobit,

pak opět pouze především jako ti, co si uzurpují vlastnictví jiných. Zamyslíme-li se nad těmi-

to postoji z hlediska studia rasové problematiky spíše než z hlediska muzikologie nebo fol-

kloristiky, pak je udržování negativních stereotypů v současnosti v podstatě možné vnímat

jako další pokračování názorů propagovaných kterýmkoli z obou z výše zmíněných „táborů“.

Tito autoři, kteří bývají vnímáni jako „pionýři multikulturalismu“, jsou jen velmi zřídka kriti-

zováni za rasisticky zabarvené výroky. A určitou reinkarnaci jejich popisů je možné vidět ve

významné části odborné i populární literatury o Romech (v Evropě, kde existuje silná tradice

veřejně činných intelektuálů, se tyto dvě publikační oblasti prolínají ještě více než v Severní

Americe).

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 47 ——————--



Příkladem z nedávné doby by mohl být článek Speranty Radulescu v jednom z nejvý-

znamnějších mezinárodních sborníků o romské hudbě. Popisuje zde své zkušenosti s romský-

mi hudebníky, neboli lautari, přičemž hned v úvodu uvádí, že není „odbornicí na romistiku“,

ale zároveň zná mnoho romských hudebníků (Radulescu, 2000: 293). Je to pouhá spekulace,

ale čtenář má z jejího textu pocit, že její setkávání s romskými hudebníky je podbarveno čet-

bou Cikánů a jejich hudby v Uhersku (nebo kteréhokoli jiného díla z tohoto ranku, ale u muzi-

kologa je pravděpodobnější než u jiného člověka, že čte právě Liszta). Za použití synekdochy

způsobem, z jehož zobecňujícího, zjednodušujícího tónu by většině současných antropologů

naskakovala husí kůže, v tomto případě singuláru mužského rodu s určitým členem – ten Rom

nebo cikánský hudebník – nahrazujícího Romy jako celé etnikum, Radulescu píše:

„Obecně je cikánský lautar silný a výbušný muž. Je hlučný na ulici i v hospodě, kde čas-

to tráví dlouhé hodiny, pro zábavu, ale i kvůli obchodům. Má bujnou představivost, vy-

pravěčský talent, ale i sklony k lhaní. Často je zbabělý, ale v extrémních situacích se umí

pochlapit a rozohnit. Snadno se spřátelí, ale stejně snadno se rozčílí. V Romovi se snou-

bí všechny druhy krajnosti – je podezřívavý i důvěřivý, věrný i prospěchářský, sentimen-

tální i krutý [...]. Ve vztazích s ostatními vesničany je nedbalý a často porušuje dané slo-

vo. Ale co se týká smluveného hraní, je velice seriózní [...]. Cikánský lautar věří v Boha

a často se ho hlasitě dovolává. V každodenním životě ale na křesťanské zásady snadno

zapomene.“ (Radulescu, 2000: 297)

Za povšimnutí stojí obrat „všechny druhy krajnosti“. V této stati má onen hypotetický

romský nebo napůl romský lautar jisté pozitivní vlastnosti, kterých by si běžní obyvatelé ne-

museli všimnout, ale není tím, co by většina z nás nazvala normálním – když to trochu neote-

saně shrnu, je zkrátka extrémní. Odhlédneme-li na moment od toho, že se tu obrovské množ-

ství jedinců slučuje do jediného „prototypu“, asi usoudíme, že autorka nejspíš zakládá tento

popis na situacích, které sama zažila. Snadno si představíme, že buď jí samé nebo někomu jí

blízkému někdo lhal, nějaký „krutý“ Rom ji urazil, „výbušný“ před ní ztropil scénu, „podezří-

vavý“ ji nespravedlivě obvinil apod. Je možné, že tyto zážitky měla opakovaně a možná má

právo takto zobecňovat. Za sebe rozhodně uznávám, že mimo hospodu Romové bývají hluč-

nější než třeba Němci, stejně jako Slováci bývají hlučnější než třeba Japonci (opět mimo hos-

podu). Z citace jasně vyplývá, že autorka tyto negativní charakteristiky vyrovnává i některými

pozitivními („věrný“, „snadno se spřátelí“ atd.) nebo nejednoznačnými poznámkami („silný“,

„bujná představivost“ a poněkud záhadné označení „zbabělý“).

——————-- 48 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo



Musím se však pozastavit nad tím, které obrázky ze života Romů Radulescu ze svého

portrétu vynechala. Je například skutečně obecně platné, že celá vesnice „si může oči vyplakat

[když naslouchají písni s tklivým textem]?“ (ibid: 301) Možná to tak v tomto případě bylo, ale

spíš slzy ronila většina z nich, nebo polovina, nebo několik z nich. Taky se musím ptát, tak

jako obvykle, co to znamená, že „cikánský lautar“ má sklony ke lhaní, hlučnému chování

v hospodě nebo sklony „zapomínat na křesťanské zásady“. Je pravda, že Speranta Radulescu

nikde netvrdí, že „takoví jsou romští hudebníci, ale Rumuni takoví nejsou“, ale lze předpoklá-

dat, že řada čtenářů bude pátrat po tom, jak se Romové od Neromů liší. Toto dogma odliš-

nosti je v romistice stále převládajícím vzorcem. Není mnoho lidí, kteří by si s chutí přečetli,

jak jsou Romové stejní jako jejich gádžovští sousedé. V tomto případě ale zůstává otázka: jest-

lipak se Neromové v Rumunsku, nebo zvláště neromští muzikanti v hospodě, umí chovat způ-

sobně a zdalipak jsou vždy čestní? A co je důležitější, daří se jim v běžném životě nezapomínat

na křesťanské zásady a žít podle nich? Zdá se, že v případě mnoha odborných portrétů života

Romů existují extrémy a další zobecňující soudy hlavně v hlavách (a očích) jejich autorů.

Je důležité nezapomínat, že článek Speranty Radulescu jako celek je čestným pokusem

opravit dřívější sporné texty o Romech psané v Rumunsku, které především ignorovaly samu

existenci romských hudebníků a současně propagovaly přístup k Romům jako k problematic-

ké skupině (na str. 295 se Radulescu vtipně ptá: „V čem by ‚ten cikánský problém‘ jenom mohl

vězet?“, čímž dává jasně najevo, že ona Romy jako problém nevidí). Popisuje například rom-

ské skupiny, jejichž způsob života a chování je velmi obtížné, ba nemožné odlišit od zbytku

rumunské populace, což je téma v romistice bolestně absentující. Radulescu tím otupuje hra-

ny dogmatu odlišnosti, které jsem zmiňovala výše. Nicméně i ona podléhá mylnému vzorci

buď/ anebo, jak jsem ho popsala v předešlém odstavci. Například v jednom popisu určité rom-

ské osady jakoby naznačovala, že klidná povaha nemůže být přirozenou vlastností Roma:

„Přese všechnu snahu jsem neviděla ani neslyšela nic, co by je odlišovalo od Rumunů. Do-

konce i povahu mají klidnou. Možná tento charakterový rys přebrali od Moldavců, kteří jsou

známí svou nebeskou mírností.“ (ibid: 300) Autorka zjevně reaguje na fakt, že Romové často

nebývají tišší. Obecně přijímanou pravdou by však mělo být, že Romové jsou silně hetero-

genním etnikem. Proč by zrovna tato komunita musela svou spořádanost přejímat od jiné et-

nické skupiny? Není možné, že jsou to zkrátka tišší Romové? Copak není možné, že prostě

existují hlučnější Romové a tišší Romové, tak jako existují hlučnější a tišší Američané?

Funguje tady binární opozice zobecnitelných Romů a gádžů (zde zastoupených buď

„mírnými“ Moldavci nebo etnickými Rumuny, kteří představují nepříznakovou, neoznačenou

normu chování). Zřejmě za účelem boření stereotypů Radulescu také hovoří o „hedvábných

Romech“, čímž myslí muzikantskou elitu (zde mi není úplně jasné, jestli hedvábní Romové

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 49 ——————--



a archetypální romský lautar jsou jedno a to samé, protože autorka naznačuje, že jedna skupi-

na je čestná a druhá ne tak docela), a píše, že hudební profese Romy

„[...] určitým způsobem zformovala: jejím prostřednictvím jsou v neustálém kontaktu

s příslušníky majority a to z nich učinilo čestné, důvěryhodné lidi, kteří příliš nepijí

a mají snahu se zavděčit, čímž si vysloužili úctu svých bližních.“ (Ibid: 295)

A opět si všimněme, že i když je logické, že dobře integrovaní Romové na výši si snáze

vyslouží úctu svých bližních, autorčin sloh naznačuje, že jedině určité povolání, případně

v kombinaci s kontaktem s majoritou, může z Romů udělat čestné, důvěryhodné občany, kteří

nejsou opilci. Přinejmenším měla autorka definovat, co přesně myslí nejednoznačným výrazem

„čestní“. Zatím si čtenáři klidně mohou myslet, že podle Radulescu mají Romové větší sklony

k nečestnosti než gádžové. ( Jen pro pořádek, i když si myslím, že Romové skutečně bývají

hlučnější než jiní Evropané, nesouhlasím s tvrzením, že jsou méně čestní, obzvlášť s ohledem

na skutečnost, že důsledná poctivost ve většině všech společností není příliš častým jevem.)

Bylo by pošetilé klást etnografku jako Speranta Radulescu do stejné kategorie jako

Liszta nebo jím najatou spoluautorku, nicméně jisté vzájemné paralely mezi naznačenými bi-

nárními opozicemi v obou studiích vytušit lze: citovost a divošský nebo „výbušný“ tempera-

ment versus racionální myšlení, proradnost versus poctivost apod., přičemž za normálních

okolností stojí Romové na jedné straně barikády a etničtí Maďaři nebo Rumuni na straně dru-

hé. Chce-li člověk utlumit drtivý dopad těchto opozic, nemusí nezbytně popírat objektivní

příčiny toho, proč jsou Romové často vnímáni jako iracionální (nevzdělaní), výbušní a sociál-

ně nepřizpůsobiví. (Nakonec je má analýza možná trochu nespravedlivá, protože odbornice

jako Radulescu nevyhnutelně stojí před problémem, jak argumentovat proti stereotypnímu

myšlení o Romech, aniž by vypadala naivně nebo aniž by její text vyzníval v pejorativním

smyslu blahosklonně vůči integrovaným Romům nebo obojí zároveň.) Stačí, když budeme

jemněji rozlišovat a přiznáme si, že skupina romských jednotlivců se bude pravděpodobně

v něčem lišit od skupiny gádžů, a přitom budou v jádru stejní, zvlášť když půjde o stejnou spo-

lečenskou třídu: poctiví i nepoctiví, v něčem spolehliví, v něčem ne, tak či onak citově expre-

sivní a příjemní, stejně jako potencionální buřiči.

——————-- 50 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo



Od vybásněného obrazu ke zneužití: Překroucení romského hlasu

Na místní úrovni existují publikace oblíbené u akademiků, jako jsou například výbory písňo-

vé tvorby. S trochou štěstí, nebo naopak smůly, mohou tyto publikace být využity ve vzdělá-

vacím procesu. Výbor písňové poezie sestavený Evou Davidovou obsahuje šestistránkový úvod

z pera publicisty Viktora Šlajchrta, který v České republice píše mj. do progresivního týdení-

ku Respekt. Ve své polemice o etnicitě a reprezentaci Šlajchrt začíná tím, že proti sobě staví

národní literaturu, která „mění národ z dějinného objektu v subjekt“ (Šlajchrt, 1999: 116)

a nedostatečnou sebe-prezentaci Romů, kteří si údajně zatím nedokázali vytvořit „ani alespoň

úzkou vrstvu vzdělanců“ (ibid). Zkoumá stereotypní obraz Cikána, který vnímá jako roman-

tickou a mylnou projekci intelektuálního zájmu o Romy. Říká, že v určitý moment se takto

vytvořená představa Cikána vyvinula do samoznaku, který ani dříve, ani dnes nekoresponduje

s realitou. Podotýká, že i současní hospodští štamgasti si s chutí zapějí ódu na „cikánku krásnou,

cikánku malou“ [z oblíbeného písňového textu 20. století], aniž by to jakkoliv utlumilo jejich

„rasistické sklony“ (ibid: 118). Autor tedy demonstruje základní vhled do jistých interetnic-

kých problémů.

Šlajchrt ovšem dále prohlašuje, že romskou hudbu nelze srovnávat s folklórem „vyspě-

lejších národů“, protože místo aby působila jako lidový protějšek „vysokého“ umění, je dife-

renciovaná pouze subetnicky (ibid: 119). (To vzdáleně rezonuje s Kodályho prohlášením, pod-

le kterého romská hudba není pravým folklórem.) Není docela jasné, proč mu hodnocení

romské „kultury“ coby „čistě etnické“, namísto určené třídními rozdíly, dopředu brání srovná-

vat ji s folklórem jiných skupin. Podobně jako Liszt, i Šlajchrt vynáší „pozoruhodně fragmen-

tární“ povahu romských písňových textů. Tvrdí, že poselství je neseno citově zjitřenou naléha-

vostí hudby (ibid) a že texty jsou bez hudby „nahé“ (ibid: 121), což může být pravda o několika

rychlých písních, ale rozhodně to nelze vztáhnout na romský repertoár jako celek. Poetická

metaforičnost jazyka se mu v písních zdá „vzácná“ (i když ve skutečnosti je hojná), přičemž

vychází z českých překladů písní a zjevně pomíjí Davidové krátkou analýzu symboliky písňo-

vých textů, která je součástí knihy (ibid: 119). Paradoxně se tak tento člen redakce českého

nejvýrazněji proromsky orientovaného periodika řadí k zástupům dalších, kteří Romům upí-

rají schopnost srozumitelného sebevyjádření.

Záměrem autora je ukázat, že populární vnímání zkresluje obraz drsné reality, která se

v romských písních odráží a je v nich věcně zdokumentovaná, a že obecně zkresluje i romskou

subjektivitu. A opět, podobně jako Liszt, i Šlajchrt naznačuje, že vidí Cikánům přímo do

duše, chápe je lépe než jiní autoři a dokonce lépe, než sebe chápou sami Romové, protože se

předpokládá, že oni sami sobě nerozumí. Snaží se vyvrátit rozšířená klišé a tvrdí, že Romům

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 51 ——————--



jde „o život, nikoli o sentiment“ (ibid: 121) a že jejich těžký úděl je „jen občas uměle přejásán

hudebním, tanečním, erotickým, ale často také alkoholickým opojením“ (ibid: 120).15 Šlajchr-

tův pohled na vztah mezi lyrickou citovostí a Romy, jichž se zjevně na nic neptal, je silně čer-

nobílý. Navíc mu ale uniká ironie, s jakou nahradil jeden soubor předsudků diktovaných zven-

čí jiným souborem fixních představ o uměleckém a společenském významu Romů – svým

vlastním. Proto nikoho nepřekvapí, že svůj příspěvek zakončuje v lisztovském duchu bizard-

ní fantazií o sdílené identitě:

„Když chtěla Marina Cvětajevová před lety upozornit na zvláštní ráz básnického osu-

du, prohlásila, že je každý básník negr. V tomto duchu se dnes básník může, alespoň

v Čechách a na Slovensku, cítit jako Rom.“ (ibid: 121)

Jako závěrečnou ilustraci propojenosti Liszta a lisztovského psaní se současnou pro-

dukcí bych chtěla jmenovat malou knížečku, která se dost možná jmenuje po jedné kapitole

z Cikánů a jejich hudby v Uhersku – Cikán jako fenomén. Autorem je český neonacista vystupu-

jící pod pseudonymem Přemysl Bílý (Bílý, 1997). Jedná se o otevřeně rasistickou publikaci,

která má prokázat nízkou inteligenci a kriminalitu Cikánů a zdiskreditovat romské politiky,

jakož i lidi, kteří bojují za romskou věc. V knize se citují překlady sedmi romských písňových

textů, které byly zjevně vyňaty z nějaké folkloristické publikace, nejspíš autorek Davidové

nebo Hübschmannové. Bílý texty zneužívá k zobecňování lenosti, žebroty, zlodějiny a prosti-

tuce Cikánů.16 (Vesele přitom ignoruje skutečnost, že to samé by bylo možné vyvodit z výbě-

ru českých lidových písní, v nichž také dochází k násilnostem, opilství, zločinu a nevázanému

sexu.) Každá snaha pocházející z akademických kruhů utlumit ostré argumenty nebo je zasadit

do kontextu bude u autora, jakým je Bílý, pravděpodobně zbytečná. Nicméně zjednodušující

eseje typů té Šlajchrtovy ve sbírce E. Davidové jen podporují zneužívání vědeckého výzkumu

pro etnocentrické nebo rasistické účely, navíc s puncem uznávaného autora s vysokoškolským

vzděláním, a tím dost možná znásobují kolování předsudků.

——————-- 52 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo

15 Srovnej s větou z Cikánů a jejich hudby v Uhersku: „Cikán ve svém životě neustále balancuje na pokraji čtyř
propastí zkázy: lásky, písně, tance a alkoholu“. (Liszt, 1926: 131) Jedním z výrazných rysů interetnického
konfliktu ve střední a východní Evropě je i obviňování z opilství na účet bílého daňového poplatníka a také
„nadměrná sexuální aktivita“ vedoucí k extrémnímu rozrodu romských populací.
16 Shodou okolností i další kapitola z Cikánů a jejich hudby v Uhersku se jmenuje „Zahálčivost Cikánů“.



Multikulturní narativy a rasismus bez rasistů

Znovu bychom mohli argumentovat, že autoři otevřeně nepřátelských stereotypů v akade-

mickém světě nejsou nic než paňácové, nicméně člověk se musí pozastavit nad tím, proč se je-

jich jména a texty nepřestávají objevovat v uznávaných a vlivných publikacích. Také by mys-

lím bylo poučné retrospektivně porovnat zobrazování několika dalších etnik včetně Romů

a Sintů, co do „utrpěné újmy“ a „zamezení újmám“. Například Judit Frigyesi vysvětluje Bar-

tókův obrat k „ryzí“ venkovské hudbě a to, jak ji hájí, ve světle vývoje identity maďarského lidu

(Frigyesi, 1994). Vykresluje kulturní a historické pozadí, v rámci kterého došlo k propojení

„cikánské hudby“ a romanticky pojaté maďarské duše ztělesňované nižší šlechtou, která „se

směje a pláče zároveň“. Bartókův objev a obhajoba folklóru „obyčejných lidí“ před dalšími sku-

pinami obyvatel maďarského venkova (nižší šlechtou a Cikány) je tedy vlastně novou, anti-

konzervativní, moderní fází v autorově ideologickém vývoji, která poukazuje na jeho „příklon

k multietnickému pohledu“ (ibid: 256). Autorka připomíná, že Romové sloužili jako dodava-

telé sjednocující národní hudby, kterou konzervativní elita používala jako „symbol mocné ma-

ďarské rasy, která jednoho dne porazí menšiny, Židy a socialisty…“ (ibid: 278). Nevysvětluje,

jak do tohoto obrazu zapadají právě jako jedna z menšin, ale dodává, že „nám nikdo nemusí

připomínat, k čemu tato politika vedla“ (ibid).

Možná si ale musíme uvědomit, kam může vést Bartókova politika. Frigyesi sice na

okraj uznává, že „Bartókova kritika cikánské hudby byla extrémní (ibid)“, situaci Romů jako

lidí se ale nevěnuje – zůstávají pro ni jen prázdnými nádobami pro přenos oblíbené národní

hudby a národní identity. Její výklad se zaměřuje na estetické otázky ve vztahu k maďarské ná-

rodní historii a pronásledování Židů a dalších blíže nespecifikovaných menšin. „Cikánská

hudba“ se tak v jejím pojednání stává abstraktem. Její dějinné interpretace jsou přesvědčivé,

ale kdyby do nich vnesla Romy jako pojmenovanou menšinu, možná by to vrhlo jiné světlo na

její víru v „Bartókův morální závazek a jeho bezpodmínečnou loajalitu vůči bezprávným“

(ibid).

Katie Trumpener si všimla rozbujelé tendence zbožšťovat Bartóka – a k němu můžeme

přidat Kodályho a další – a snaží se ji problematizovat. V čistě muzikologických a folkloris-

tických vědeckých pracích se však protiromský podtext prací vlastních předchůdců či součas-

níků probírá jen zřídka. Dokonce i David Malvinni ve své obecně dosti inspirativní knize, kte-

rá se zabývá zavádějící reprezentací Romů v hudbě a v muzikologii, své argumenty formuluje

vesměs v rámci problematiky hudebního stylu a nacionalismu (Malvinni: 2004). Čistě teore-

ticky je právě to náplní jeho práce a on svou práci odvádí dobře. Jenomže do ní vnáší otázky

po programu a myšlenkách Romů z masa a kostí, zvláště pak aktivistů, a tím odhaluje svou

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 53 ——————--



ambici mluvit i o praktickém společenském dopadu zavádějícího vykreslování Romů v hudbě.

Tím, že se omezuje na oblast hudebního stylu a nacionalistické motivace, se Malvinni vyhý-

bá pojmenování vztahu mezi hudebními výměnami jako společenským kódováním a zkuše-

ností s anticikanismem, který zažil každý Rom ve střední a východní Evropě. Psát tak, jako

by veřejné mínění a odborný „zdravý rozum“ v evropské historii nebyly ovlivněny všudypří-

tomným rasismem a obavami z etnického znečištění, znamená ignorovat celou škálu velmi

pravděpodobných motivací textů, které navenek vypadají jako estetické nebo národnostní

polemiky.17

Mohlo by být užitečné (i když možná trochu zneklidňující) v akademickém světě ved-

le nacionalismu, chybné logiky a pochybných etnografických informací a metodologií znovu

prozkoumat také pojem rasismus. V současných vědeckých kruzích panuje atmosféra, kdy je

otevřený rasismus vesměs zdiskreditovaný a jen málokterý vědec by z něj mohl být usvědčen.

Objevují se však rafinovanější projevy kódování rasismu, které Eduardo Bonilla-Silva nazývá

„rasismem bez rasistů“. Autor tvrdí, že jejich autoři představy o nerovnosti ras udržují, na-

vzdory častému proklamování vlastní tolerance (Bonilla-Silva, 2003). S tím souvisí i „multi-

kulturní narativy“ – nedostatečně kriticky zhodnocené a zjednodušující líčení domnělého pro-

menšinového smýšlení či multietnické tolerance jedinců hraničící až s heroismem, jako

v případě mýtů vytvořených kolem Liszta, Bartóka či Kodályho (pojem multikulturní narati-

vy navrhuje Amanda Lewis ve své knize z roku 2003). Právě tyto narativy zabírají místo sku-

tečně potřebnému kritickému ohodnocení historie a historických postav. Svým způsobem

každý vědec, který „zachrání“ nějakou marginalizovanou skupinu před nedostatkem akade-

——————-- 54 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo

17 Jsem toho názoru, že rasismus a nacionalismus jsou si blízké a že co se týče interetnického konfliktu ve
východní Evropě, jsou přímo propojené. Sociohistorické kořeny těchto dvou tendencí ale nejsou totožné,
i když se v minulosti často protkly. Vzestup a pád nacionalismu například spíš rezonuje s určitým politickým
prostředím, zatímco přítomnost rasismu je trvalejšího rázu. Nakonec „párijské“ menšiny jako jsou Romové
většinou nejsou v mezinárodní politice zapojeny. I když se mi Malvinniho studie zdá důležitým a propraco-
vaným příspěvkem k romistickým studiím, nemohu souhlasit s jeho prezentací interetnického konfliktu ve
střední a východní Evropě. Říká sice, že politické pronásledování Romů je nebezpečné, ale zjevně se mu ne-
chce tento aspekt zapojit do své argumentace, nejspíš aby nepohoršil nacionalisticky zaměřené badatele. Na-
zývá evropský rasismus „složitým problémem“ a za jeho hlavní příčinu označuje „ekonomický nedostatek
řady obyvatel, kteří sdílejí východoevropský prostor“. Maximálně si na toto téma dovolí říct, že „není snad-
né soudit, co se děje“ (Malvinni, 2004: 214). Jako kdyby Malvinni zapomínal, jak nesmírně silné faktory dále
dělí ekonomický „nedostatek“, o kterém mluví, a že nevýhodná pozice Romů je přímo závislá (nejen) na po-
litických a ekonomických zájmech. Nejen že se zdá, že jeho představa o rasismu ve východní Evropě a roli
hudby v něm je značně děravá, ale také to vypadá, že má složitý vztah k romským aktivistům. Mluví o nich
jen v náznacích a podotýká, že by mohli s jeho prací nesouhlasit, ale nevyjasňuje ani odkud čerpá, ani jaká je
vlastně jeho pozice. Jeho knize by pravděpodobně dost prospělo, kdyby býval oslovil více romských respon-
dentů, ať už z řad aktivistů nebo jiných.



mického zájmu (to je obzvlášť patrné na „objevu“ Romů, se kterými některé socialistické re-

žimy nakládaly, jako kdyby neexistovaly), se stává součástí takového multikulturního narativu,

bez ohledu na dopad jeho práce na skutečný multikulturalismus a společenskou rovnost.

Jedním z nejvytrvalejších směrů, ve kterých je kniha Cikáni a jejich hudba v Uhersku

stále vlivným vzorem pro pozdější texty, jsou z ní plynoucí argumenty vztahující se k obra-

ně „autenticity“. Tato oblast bádání je momentálně ve střední a východní Evropě velmi po-

pulární. Reálně to znamená to samé pro Romy jako pro kteroukoli jinou skupinu ze spodní

vrstvy společenského žebříčku. Jak tvrdí Richard Taruskin, umělci pocházející z takové skupi-

ny musí prokázat dostatečnou míru odlišnosti od určité normy. Takto „jiný“ muzikant sice není

automaticky považován za vynikajícího, ale pokud není dostatečně odlišný, není považován ani

za druhořadého (Taruskin, 2001). Proto se romské komunity i nadále vykreslují jako „jiné“

a často se naznačuje, že za jejich mimořádným společenským úspěchem jako muzikantů stojí

právě jejich „žhavý temperament“ (opět tento stejný, otravně nic neříkající atribut).

Různá prohlášení a praktiky jistých středo- a východoevropských úřadů nám mohou

přímo ilustrovat, jak daleký dosah mají myšlenky a „náklonnost“ Lisztova typu. Po vzoru Lisz-

tova adoptivního syna mohou být i jiné romské děti zkroceny a převychovány (což nám doka-

zuje věčný příběh nuceného umisťování romských dětí do státní péče, nebo víra mnoha sociál-

ních pracovníků, že „Cikáni potřebují pevnou ruku“, a tudíž je někdy nevhodné je umístit i do

těch několika málo rodin zájemců o adopci či pěstounskou péči, kterým by nevadilo vychová-

vat romské dítě). Podle stejné logiky se pak předpokládá, že schopnost myslet, klidně sedět

a osvojit si přijatelné pracovní návyky je u Romů (a – což je velmi indikativní – také u polo-

vičních Romů) „geneticky narušená“. Cikáni a jejich hudba v Uhersku by pak v tomto smyslu

mohly klidně sloužit jako učebnice ve vzdělávacích institucích, jako jsou ty školy pro mentál-

ně zaostalé děti na Slovensku a v Česku, kde jsou segregovány znepokojivě vysoké počty rom-

ských žáků (částečně na vlastní žádost, ale s požehnáním úřadů). Dokonce i bezpočet pěstou-

nů a obecně obhájců Romů v dobré vůli zdůrazňuje mimořádný hudební talent jako

nejdůležitější genetickou charakteristiku této skupiny, aniž by nějaká vědecká studie tuto da-

nost potvrzovala. Stejně jako v Lisztově studii, i zde však tato zmínka následuje až za „ale“

a vyvažuje předcházející negativum („jsou těžko zvladatelné, ale…“; „i kdyby to nebylo znát na

vzhledu, geny se projeví na chování i u polovičního romského dítěte, ale…“).18

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 55 ——————--

18 Tyto příklady rozlišování podle etnického kódu znám z vlastní zkušenosti z úst zodpovědných úřadů
a účastníků československého adopčního systému, např. sociálních pracovníků nebo pracovníků Ministerstva
zdravotnictví, a také z příspěvků na chatu internetové stránky www.rodina.cz.



Možná že Jonathan Bellman, proti kterému se výše vymezuji, zaznamenává jakýsi po-

sun v jazyce, když rozlišuje mezi stereotypy 19. století a současnými konflikty. Přesto závist,

strach a ostrakizace, o kterých Bellman píše v kontextu minulosti, jsou stále velmi hmatatel-

né. „Obdiv“ k cikánské svobodě se například proměnil v obecně sdílené přesvědčení, že „na to

Cikáni nenápadně vyzráli“ a teď žijí šťastně z podpory. Pseudovědecký přístup absorbovaný

do současně institucionalizovaného a obecně sdíleného myšlenkového proudu, který jsem zde

načrtla, není o nic absurdnější, ani méně reálný než stereotypy, které nalézáme u Liszta, Bar-

tóka, Šlajchrta/Davidové, v průvodních textech CD disků nebo v kterémkoli jiném typu pro-

dukce spojené s hudbou.

Tradice odborné kritiky a redakčních rozhodnutí tento fakt možná zastírá, ale zkuše-

nosti Romů s důsledky takového esencialismu – přičemž někteří Romové pak některé jeho

elementy přijímají za své a dále je propagují – jej potvrzují. A dále jej podporují příklady ide-

ologií podbarvených hledáním etnických rozdílů za každou cenu. Pokud mají relevantní aka-

demické disciplíny přestat k atmosféře anticikanismu přispívat, pak musí být podrobeny zkou-

mání z pohledu etnicity a rasismu, a nesmí se zahalovat „čistě“ estetickými, domněle

nezaujatými interpretacemi svých studií.

Z anglického originálu přeložila Karolína Ryvolová

Literatura

ANTONIETTO, Alain. 1994. Histoire de la musique tsigane instrumentale de l’Europe

Central. Études Tsiganes 1/1994. ISSN 0014-2247, str. 104-133.

BARTÓK, B., SUCHOFF, B. 1976. Béla Bartók Essays. London: Faber & Faber in association

with Faber Music. ISBN 0571101208.

BARTÓK Jr., Bela. 1981. Let Us Speak about Liszt. Journal of the American Liszt Society 9.

ISSN 0147-4413, str. 65-69.

BAUMANN, Max Peter. 2000. Music, language, and literature of the Roma and Sinti, Intercul-

tural music studies, 11. Berlin: VWB Verlag für Wissenschaft und Bildung. ISBN 3-86135-

642-2.

BELLMAN, Jonathan. 1993. The style hongrois in the music of Western Europe. Boston: North-

eastern University Press. ISBN 978-1555531690.

—-. 1998. The Hungarian Gypsies and the poetics of exclusion. In Bellman, J. (ed.). 1998.

The exotic in Western music. Boston: Northeastern U. ISBN 978-1555533199.

——————-- 56 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo



BERNSTEIN, Susan. 1998. Virtuosity of the nineteenth century: performing music and langua-

ge in Heine, Liszt, and Baudelaire. Stanford, Calif.: Stanford University Press. ISBN 0-

8047-3505-0.

BÍLÝ, Přemysl. 1997. Cigán jako fenomén. Brno: Nové obzory. ISBN 80-210-2791-6.

BONILLA-SILVA, Eduardo. 2003. Racism Without Racists: Color-Blind Racism and the Per-

sistence of Racial Inequality in the United States. Boulder: Rowman and Littlefield. ISBN

978-0742516335.

BROUGHTON, S. 1999. Gypsy Music: kings and queens of the road. In Ellingham M.,

Duane O., Dowell V. (eds.). 1999. World Music, The Rough Guide: Africa, Europe and the

Middle East. London: Penguin Books. ISBN 1-85828-635-2.

FRIGYESI, Judit. 1994. Béla Bartók and the concept of nation and Volk in modern Hunga-

ry. The Musical Quarterly 78 (2). ISSN 0027-4631, str. 255-287.

HANCOCK, Ian. 1987. The Pariah Syndrome: An Account of Gypsy Persecution and Slavery

(on-line verze): Patrin Web Journal, http://www.reocities.com/~patrin/pariah-contents.htm,

accessed periodically between 1998 and 2004). Ann Arbor: Karoma Publishers, Inc.

KODÁLY, Zoltán. 1960. Folk music of Hungary. New York: Macmillan. ISBN nepřiděleno.

LANGE, Barbara Rose. 2003. Holy brotherhood: Romani music in a Hungarian Pentecostal

church. Oxford, New York: Oxford University Press. ISBN 978-019513723.

LEMON, Alaina. 2000. Between Two Fires: Gypsy performance and Romani memory from Push-

kin to postsocialism. Durham, London: Duke University Press. ISBN 978-0822324935.

LEWIS, Amanda. 2003. Race in the Schoolyard: Negotiating the Color Line in Classrooms and

Communities. New Brunswick and London: Rutgers University Press. ISBN 978-

0813532257.

LISZT, Franz. 1926. The Gipsy in music. London: W. Reeves. ISBN nepřiděleno.

LOMBROSO, Cesare. 1896. The man of genius, The contemporary science series. London,

New York: W. Scott, C. Scribner’s Sons. ISBN nepřiděleno.

LOMBROSO, C., POLETTI, F. 1878. L’uomo delinquente in rapporto all ’antropologia,

giurisprudenza e alle discipline carcerarie. [2. ed.] Torino: Fratelli Bocca. ISBN nepřidě-

leno.

LOMBROSO, C., LOMBROSO, G. 1911. Criminal man, according to the classification of Ce-

sare Lombroso, The Science series, 27. New York: Putnam.

MALVINNI, David. 2004. The Gypsy caravan: from real Roma to imaginary Gypsies in Western

music and film, Current research in ethnomusicology. New York: Routledge. ISBN 978-0-

415-96999-4.

Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo | 57 ——————--



RADULESCU, Speranta. 2000. Our Music Versus the Music of Others. In Baumann M.P.

(ed.) 2000. Music, Language and Literature of the Roma and Sinti. Berlin: Verlag fuer Wis-

senschaft und Bildung. ISBN 978-3861356424.

SÁROSI, Balint. 1997. Hungarian Gypsy Music: Whose Heritage? The Hungarian Quarter-

ly 38 (147 [q.v.]). ISSN 0028-5390.

SÁROSI, B. 1978. Gypsy music. Budapest: Corvina Press. ISBN 9631336573.

SILVERMAN, Carol. 2000. Rom (Gypsy) Music. In Rice T., Porter J., Goertzen Ch. (eds.)

The Garland Encyclopedia of World Music, Volume 8. New York, London: Garland Publis-

hing. ISBN 978-0-8153-1865-1.

—-. 1995. Persecution and Politicization: Roma (Gypsies) of Eastern Europe. Cultural Sur-

vival 19 (2, special issue on Eastern Europe, ed. Loring Danforth). ISSN 0740-3291, str.

43-49.

SUTTONI, Charles. 1984. Liszt’s Letters: A Traveling Gypsy Troupe. Journal of the Ameri-

can Liszt Society 16. ISSN 0147-4413, str. 112-114.

ŠIKLOVÁ, Jiřina. 1999. Romové a nevládní, neziskové romské a proromské občanské orga-

nizace přispívající k intergraci tohoto etnika. In Romové v České republice. Praha: Sociok-

lub. ISBN 80-902260-7-8, str. 271-289.

ŠLAJCHRT, Viktor. 1999. Vlastním hlasem. In Holub K. (ed.). 1999. Čhajori romaňi/ Rom-

ská dívenko: Výbor z romské písňové poezie. Praha: Ars Bohemica. ISBN 80-902381-3-0.

TARUSKIN, Richard. 2001. Nationalism. In Sadie S., Tyrrell J. (eds.). The new Grove dictio-

nary of music and musicians. London, New York: Distributed by Macmillan, Distributed by

Grove’s Dictionaries. ISBN 978-0333231111.

TRUMPENER, Katie. 2000. Béla Bartók and the rise of comparative ethnomusicology. In

Radano R.M., Bohlman P.V. (eds.). Music and the Racial Imagination. Chicago: Universi-

ty of Chicago Press. ISBN 9780226702001.

——————-- 58 | Petra Gelbart | Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo



Abstract

Yuri Yunakov’s life history provides insight into key issues of transnationalism:

border-crossings, hybridity, and the multiplicities of identity. Variously labeled as

Bulgarian, Turkish, Romani, Gypsy, American by others and himself, Yunakov

is a musician who has performed both for local Romani communities (on several

continents) and for the world music market. In this article, I illustrate how

musical performances are strategies in personal and global identity politics.

This article explores identity and resistance in transnational contexts via a case study of Yuri

Yunakov, a Bulgarian/Turkish/Romani musician who has performed both for local Romani

communities (on several continents) and for the global music market. In discussing

Yunakov’s life history, I also question the very dichotomy of local/global, arguing that many of

the supposedly recent distinguishing characteristics of the global age, such as border-crossings,

hybridity, multiplicities of identity, and the interconnectedness of economic systems, have been

operable for Roma for centuries. Further, I insist that we interrogate the local and national

arenas with as much vigor as we interrogate global arenas (Shuman, 1993), for all arenas reveal

economic and political hierarchies and stylistic and representational conflicts. Romani music is

a particularly rich site for examining these multiplicities because music historically has been one

of the primary commodities in cross-border traffic.2 Through Yunakov I illustrate how musical

Carol Silverman | Music and Transnational Identity | 59 ——————--

1 Carol Silverman is Professor of Anthropology and Folklore at the Department of Anthropology at the
University of Oregon. E-mail: csilverm@uoregon.edu
2 For centuries, some Romani groups in Eastern Europe have been professional musicians, playing for non-
Roma (as well as Roma) for remuneration in cafes and at events such as weddings, baptisms, circumcisions,
fairs, and village dances. This professional niche, primarily male and instrumental, requires Roma to know
expertly the regional repertoire and interact with it in a creative manner. A nomadic way of life, often

| Carol Silverman1

——— Music and Transnational Identity: The Life
——— of Romani Saxophonist Yuri Yunakov



performances are strategies in personal identity politics. With music, Yunakov mediated the

tension between supposed binaries such as official/unofficial, traditional/modern, authentic/

hybrid, socialism/postsocialism, inclusion/exclusion, and local/global. But rather than

a celebratory tale, Yunakov’s life also reveals the disjunctures and challenges in Balkan Romani

identity-making via musical performance.

My theoretical framework seeks to initiate a conversation between the literatures on

globalization (Appadurai, 1996; Erlmann, 1999; Ebron, 2002; Taylor, 1997; Shannon, 2003)

and hybridity (Gilroy, 1993; Hall, 1989, 1997; Hutnyk, 2000; Gross, McMurray, and

Swedenburg, 1996), highlighting the issues of representation central to both (Clifford and

Marcus, 1986; Ortner, 1995). Since the global is often tied to the modern, I begin by noting

that while Roma are often considered pre-modern, anti-modern, or traditional (by marketers

and scholars, and themselves), they may offer a critique of the paradigm of universalizing

modernity. By now it is accepted in anthropology to criticize totalizing definitions of

modernity like those of evolutionary thinkers such as Morgan and Engels or those of

development theorists such as Rostow. As the Comaroffs suggest, classic discourse on

modernity is “ideology in the making” (Comaroff and Comaroff, 1993: xii), positing itself as

the all encompassing present and future and all alternatives (‘the traditional’) as an outmoded

past” (Turino, 2000: 6-7). Similarly, Lisa Rofel writes that modernity serves as a sign to mark

itself as distinct from the pre-modern or traditional, “a story that people tell themselves in

relation to Others” (Rofel, 1992: 96). This is particularly relevant for Roma, who are the

quintessential “other” for Western and even East Europeans, being simultaneously South

Asian, Balkan, and “oriental” (Middle Eastern) (Lee, 2000).

One turn in the critique of modernity literature points to “alternative modernities”

which are not derivative of a Western Ur-form, but rather locally sensitive (Ong, 1996,

1999). Ong, however, rejects “the simplistic binary opposition of the West and the non-West

in accounting for emerging multiple modernities. Alternative visions of modernity may exist

within a single country or a single region [...] Furthermore, there are alternative modernities

expressed by subalterns that are marginalized.” (Ong, 1997: 172-3). Although Roma are

“other” for the west, I posit that they embrace an “alternative modernity.” Consigned to the

margins, Balkan Romani musicians have been “ironic cosmopolitans” (Silverman, 2007a)

——————-- 60 | Carol Silverman | Music and Transnational Identity

enforced upon Roma through harassment and prejudice, gave them opportunities to enlarge their repertoires
and become multimusical and multilingual. In addition to nomadic Roma, numerous sedentary Roma in
major European cities professionally perform urban folk, classical, and/or popular music. Neither one
worldwide nor one pan-European Romani music exists. Roma constitute a rich mosaic of groups that di-
stinguish among themselves musically (Silverman, 1999).



operating in a flexible, mobile, capitalistic mode for centuries, creating and borrowing while

simultaneously providing an indispensable commodity. Let me introduce Yuri Yunakov to

illustrate the issues I have raised.3

Carol Silverman | Music and Transnational Identity | 61 ——————--

3 Fieldwork with Yunakov spanned the mid-1980’s to the present and took place in Bulgaria, New York
City, and on several national and international tours. Quotes in this article are drawn from interviews con-
ducted from 1994 to the present. I would like to thank the following funders: the Open Society Institute, the
National Council for Eurasian and East European Research, and several units at the University of Oregon.

| Ivo Papazov (clarinet) and Yuri Yunakov (saxophone) pose for their 2005 American tour. 
Photograph courtesy World Music Institute | 



1. Early Years: Border Crossings

Yuri Yunakov was born in 1958 in the Muslim Romani/Turkish-speaking neighborhood of

Haskovo, Bulgaria, and considered himself a Bulgarian Turk until quite recently: “My type

of Turk was dark [...]. We had nothing to do with them [the lighter Turks], we weren’t like

them at all. We never said we were Roma, we didn’t identify as Roma. Even today, they

don’t identify as Roma because they don’t know the Romani language.” While Yuri’s relatives

identified as a type of Turk, according to historians they were indeed Roma who lost the

Romani language and adopted Turkish in the Ottoman period in their effort to move up the

social and economic hierarchy; they continue to speak Turkish as their primary language

(Marushiakova and Popov, 1997).4 More importantly despite language, most Bulgarians saw

Yuri as Romani, a point to which I will return below.

“I’ll tell you my life history in short form: all my male relatives are musicians. If a male

child was born, he had to become a musician [...]. The neighborhood was my school,” Yuri

insists, meaning that informal music instruction was the rule. As a young child, he learned

to play the tǔpan (two-headed drum) to accompany his father and older brother at weddings,

and then switched to clarinet. While his own community preferred Turkish music, his role

of professional musician necessitated knowing multiple repertoires, including Bulgarian; in the

Haskovo region the ethnic groups served included Bulgarians, Turks, Turkish-speaking Roma,

Romani-speaking Roma, Bulgarian-speaking Roma, and Pomaks (Bulgarian-speaking

Muslims, the majority of whom migrated from the Rhodope mountains since the 1950s).

Singers of the appropriate ethnicity were essential for filling patrons’ musical needs. Yuri’s older

brother was his model because of his extensive ties with Bulgarian as well as Turkish music.

Yuri expanded his repertoire and mastered Bulgarian music and the saxophone under

the auspices of the legendary accordionist Ivan Milev, an ethnic Bulgarian. In 1982 Yuri was

playing in a restaurant and Milev walked in:

He listened, he drank [...] and he said to me, ‘ I want you in my band.’ [...]. At first

I refused – I was scared of his music. I hardly played Bulgarian music before that [...].

Ivan said, ‘Now I’ll show you that you can do it.’ [...]. I needed a great deal of time to

master his repertoire – maybe a month and a half [...]. Ivan was up at 7 or 8 in the

morning and we would play for 12 or 13 hours. People were still sleeping but Ivan was

ready to play. It was very gratifying [...]. I found strength in myself.

——————-- 62 | Carol Silverman | Music and Transnational Identity

4 This shift in identities is also found among Egyupkjani, Askhali, and other non-Romani speaking Roma
in the Balkans.



Yuri’s performance in Milev’s band was one of the first borders he crossed to venture

outside his community to become adept in many musical styles. Another bridge to “Bulgaria-

ness” was his boxing career. In fact when Yuri made his public debut with Milev’s band at the

Stambolovo Festival of Wedding Bands in 1985, the public knew him only as a boxer. Yuri

won several championships but realized that “you couldn’t make a living from boxing. You

couldn’t support your family. All the best sportsmen from Bulgaria had emigrated. There was

always discrimination against Roma.”

Yuri experienced prejudice during the late 1970s and 1980s when the socialist govern-

ment forced all Muslims to change their names to Bulgarian ones, and prohibited Turkish

and Romani music, clothing, languages, and customs (such as circumcision) (Marushiakova

and Popov, 1997; Buchanan, 1996; Silverman, 1996). “I had to change my name, Husein

Huseinov, to become a boxer. My trainer told me: ‘If you want to succeed as a boxer, you have

to make your name Bulgarian.’ And my father was so angry at me for that that he wouldn’t let

me into the house for years. He hit me.” Despite living in Bulgaria for 37 years Yuri

commented that he never felt wholly Bulgarian due to racism. Boxing and the context of

Bulgarian music both lauded him for his talent, but there were always strings attached.

2. Wedding Music: Creativity, Resistance, and Accommodation

Yunakov’s life reveals insights into the selective and exclusionary representations of folk

music during the socialist period. Rice (1996) and Buchanan (2006) have thoroughly explor-

ed the socialist ideology whereby “authentic folk music” was narrowly defined as “village”

music played on “traditional” instruments and was valorized as the soul of the nation.5

Relevant here is that the musics of Bulgaria’s minorities were excluded from the public realm.

Thus Yuri, growing up, heard Romani music neither on the radio nor on television, on

a recording, at a folk festival, in school, or played by an ensemble. Instead, he was bombarded

by media that lauded only the socialist brand of “pure” Bulgarian music. In the 1970’s officials

and scholars alike claimed Turkish and Romani musics were “foreign” to Bulgaria and were

corrupting folk music, to which no one listened anymore. The new genre called “wedding

music” was seen as the culprit for the decline in folk music.

Carol Silverman | Music and Transnational Identity | 63 ——————--

5 These authors point to the myriad ironies in socialist ideology such as the fact that most “authentic“ mu-
sic was arranged and packaged by ensembles and folk music schools into polyphonic arrangements with
a western ensemble aesthetic.



Loud, electrified, and displaying a modern aesthetic akin to rock music, wedding music

typically utilizes clarinet, saxophone, accordion, guitar, bass, synthesizer, and drum set. Disparate

elements, such as jazz and the musics of other cultures (e.g. Indian, Serbian, Greek, Turkish), are

combined, and eclecticism and improvisation are valued. Wedding music is characterized by

melodies with wide ranges, syncopations, daring key changes, fast tempos, and chromatic and

arpeggio passages. These practices were threatening to the socialist establishment because they

represented a stylistic abandonment of the official folk music formula. Furthermore, wedding

music was coded as “ethnic” because Roma helped to create the style,6 and the Romani genre

kyuchek (solo dance with torso and abdomen movements, in 2/4, 4/4, 7/8, and 9/8) represents

a large part of the repertoire. Kyuchek became a musical emblem of the suppressed ethnicity of

Roma and Turks; the more the government regulated kyuchek, the more Roma and Turks

demanded to dance and play it. Everyone in Bulgaria was supposed to identify as Bulgarian; the

ethnic (and Muslim religious) threat, as expressed through music, had to be erased.

Wedding music was also a social threat to the establishment because it was a mass

movement of young fans of all ethnicities who made music, not socialist jobs and loyalty to

the state, the center of their lives; they followed famous musicians around and spent their

money on expensive underground recordings and on lavish three-day weddings. Wedding

music also posed a political threat because it inherently defied the socialist order; it was music

performed at family celebrations, not music found in official contexts. It was unofficial,

countercultural, and even subversive (Silverman, 1996, 2007b; Buchanan, 1996, 2006).

Precisely during this time, Yuri was “developing a really different style on the saxo-

phone [...] I was used to playing very fast on the clarinet, so I transferred that to the saxo-

phone, [...] long runs and a richer tone.” In 1985 Ivo Papazov, the legendary star of wedding

music (also of Turkish Romani ancestry), invited Yuri to join his band Trakiya. “I didn’t

refuse. I was ready, prepared. At that time, every musician’s dream was to play with Ivo

Papazov. We played together for ten years [...] I spent more time with Ivo Papazov than with

my wife!” Despite regulations in the 1980s (or perhaps because of them), wedding music

reached its apex of popularity, with fans crowding wedding tents to glimpse the superstars.

Hundreds of uninvited onlookers would arrive from miles around. People booked Trakiya

years in advance and married in the middle of the week to accommodate their busy schedule.

Yuri was earning a typical month’s salary in a weekend. “Everyone wanted us to play at their

——————-- 64 | Carol Silverman | Music and Transnational Identity

6 Turkish Romani musicians Ivo Papazov and Neshko Neshev played significant roles in creating the style;
other Roma such as Matyo Dobrev played important roles. Note, however, that many Bulgarians such as
Ivan Milev also had prominent roles in the creation and dissemination of wedding music. Note also that
Bulgarians also dance kyuchek and request it at their celebrations, particularly after drinking.



celebrations – weddings, engagements [...]. One day we would be at one end of Bulgaria, the

next day at the other end, sometimes two weddings in one day, or even three. It was very hard

but we needed the money.”

The 1980s was also the era of socialist attempts to harass, regulate, and intimidate

wedding musicians.7 In 1985 the Stambolovo Festival of Wedding Bands was initiated to

regulate wedding music, and a “category system” was introduced to reign in the free market

value of wedding music. Yuri and his colleagues were jailed twice for playing kyucheci; their

heads were shaven, they had to break rocks, and their cars were confiscated by the police. He

narrated:

In the early days, we didn’t add many new musical elements because we were afraid of

the authorities. Those were very difficult years. Our orchestra was the most well

known in all of Bulgaria. We were so well known that there were ministers who

weren’t as well known as we were. Every kid knew us! But the most significant part of

this story is that Romani and Turkish music was forbidden. I was in prison for 15 days

twice [...]. This was a shameful thing, all because of music! We could stir the poorest

and richest with our music. But unfortunately, Bulgarian politicians mixed music with

politics. According to me, music has nothing to do with politics; I think music remains

music. Our politicians made music political [...]. Imagine yourself in a big field, in

a tent where we hold our weddings, and you see fifteen police cars coming. We run

away. Imagine Ivo Papazov with his weight, running, because he had been in prison

already and he didn’t want to go back. They arrested the sponsor of the wedding also,

and, if we were in a restaurant, the owner too [...] But in spite of this, we played

Romani and Turkish music anyway. Jailing us was the most shameful thing for our

country and everyone learned about it via newspaper and radio. They put us, the most

famous, in jail, so that other musicians would see. They made examples of us so that

others would be afraid.

Yuri’s comments suggest that playing kyucheci was not a deliberate anti-government

move, not conscious resistance, but rather a strategic and subjective life choice based on his

Carol Silverman | Music and Transnational Identity | 65 ——————--

7 Sometimes Yuri was harassed just because he was Romani. He recalls a bank robbery in Haskovo: “I was
playing in a restaurant and they made me stop playing in the middle, they took me as a suspect. I was
a boxer, Romani. We were in jail all night. My wife was pregnant. She asked them: ‘Why are you holding my
husband?’ But they lied and said: ‘We don’t have anybody here.’ The true culprit was the son of the secreta-
ry general of the communist party in Haskovo. That is the kind of corruption we suffered.”



beliefs. Yuri vividly remembered strategies for avoiding arrest, e.g., posting a lookout on the

roof to scout for the police, stylistically morphing a kyuchek into a Bulgarian Slavic genre such

as pravo horo, and developing intuition for approaching police officers. Many times Trakiya

musicians ran away even before the police arrived. According to Ortner (1995), the literature

on resistance unfortunately tends to be “thin” because it is not grounded in thick ethnography.

Ortner calls for fieldwork that moves beyond the binary domination vs. resistance in political

terms and investigates cultural ramifications. Scott (1985, 1990) opens up the question of what

can be counted as “everyday forms of resistance,” and his attention to performance as power is

useful for music (Ebron, 2002: 117). Resistance needs to be grounded in the subjectivity and

agency of actors who are individuals with unique motives and histories (Ortner, 1995, 1999).

Thus, Yuri’s strategy of performing kyucheci in the face of sanctions made sense to him in

aesthetic, cultural, and economic terms: Yuri loved Turkish and Romanni music, it was the

music of his community, plus he was making a good living from playing this music.

Yuri’s resistance, however, should neither be romanticized (Abu-Lughod, 1990) nor

elevated to heroic defiance because, in several arenas, he (as well as other wedding musicians)

accommodated to the socialist government. For example, he ran away from the police, he did

not resist the name changes even though his father ostracized him,8 and he recorded

sanitized, censored versions of his music so it could be disseminated via the state media. Even

at the Stambolovo festival in the 1980s he abided by regulations not to include kyucheci and

to “clean up” Bulgarian music. Scott suggests that in public spaces, “public transcripts” are

performed to flatter elites, while backstage, “hidden transcripts” express grievances (Scott,

1990; Ebron, 2002: 117-18). Indeed, wedding musicians courted favors with communist

officials so they wouldn’t be driven out of business. Yuri recalls private parties where socialist

officials requested kyucheci: “These ministers, they were our fans!” Similarly, in 1980

I attended the baptism of wedding musician Matyo Dobrev’s son where the local police chief

was invited to dance kyuchek.

It is difficult, however, to fit weddings into Scott’s rubric “hidden.” Family celebrations

take place in public space (the street, the village square) but still should be coded as unofficial

as opposed to official. Furthermore, they are located in the free market realm, one reason the

socialist government was trying to regulate them. Precisely here wedding musicians staged

their resistance. They felt they were making an economic point rather than a political one.

So then, is Yuri naive when he states that music is apolitical? Doesn’t he know that

——————-- 66 | Carol Silverman | Music and Transnational Identity

8 I know of no wedding musicians who overtly resisted the name changes. Whereas Turks in general resis-
ted the name changes, Roma in general did not resist.



prohibiting kyuchek was an anti-ethnic move? Of course he does, but his statement may be

a utopian sentiment or else a strategic defense of his resistance. Given the range of social acts

I have considered, I underscore that collaborations with the dominating order exist side by

side with acts of resistance; these are the performative contradictions that musicians enact.

I will return to this point in discussing transnationalism.

3. Becoming Romani: Gypsy Music and World Music Markets

The wedding band Trakiya became an international phenomenon as part of the emerging

“world music” market through tours in 1989, 1990 and 1992 organized by impresario Joe

Boyd. On one American tour Yuri made contact with the Muslim Macedonian Romani

community living in New York City. Several Macedonian Roma offered their hospitality to

him and invited Trakiya to play at a private dance party. Yuri claims that the musicians

received $5000-6000 in tips at this event. After the dance party Yuri was invited back to the

United States to play at the wedding of a Macedonian Rom who then sponsored him for

a work permit. He connected with Macedonian Romani musicians and started playing with

them.

At this time, Yuri decided to stay in the United Sates and try to emigrate because the

situation of Roma in Bulgaria was declining rapidly (Silverman, 1995; Ringold, 2000).9 He

claimed that his children, living in his home town of Haskovo were threatened with

abduction by the local mafia. Yuri decided to apply for political asylum, based on a well-

founded fear of persecution if he returned to Bulgaria. I helped him assemble his file and was

his translator for his hearing. Asylum was granted in 1995 and he received a green card

several years later.

In the United States Yuri came to feel he was Romani on a deep personal level. In

2001 he reflected:

Carol Silverman | Music and Transnational Identity | 67 ——————--

9 Roma were targeted by skinheads, racially profiled by the media, dismissed from employment in large
numbers, and harassed and attacked by the police. In the mid-1990’s, one of Yuri’s closest friends was per-
manently maimed in a racially motivated attack. He had earned enough money in Germany to open a nice
restaurant in downtown Haskovo, and Yuri often played there. The mafia, in cahoots with the local police,
ordered the business to close because, according to Yuri, they said: “We can’t have a thriving Gypsy business
on main street. A Gypsy can’t have a successful restaurant in the middle of this town.” When he refused to
close down, they trashed the restaurant and brutally beat him. Yuri explained: “The mafia, that is tied to the
police, beat him up and destroyed the restaurant. He is brain-damaged from the beating. They also beat up
my cousin who is a drummer.”



Only here in America, seven years ago, did I feel like Rom. I’m speaking here of my

inner feelings [...]. People have told me I’m a Gypsy but my inner feeling was that

I wasn’t a Gypsy. I knew who Gypsies were – those that speak that language. I’ve

played at every kind of Gypsy wedding: they are different people, and we are different.

I felt that we were Turkish. But here, I understood. I thought about it and understood

things, how it is, and why it is. In Bulgaria, the history wasn’t clear, who you are, why.

I believe one reason Yuri came to identify as Romani was his immersion in the Mace-

donian Romani neighborhood in New York City where he lived for many years. His closest

friends all identified as Muslim Macedonian Roma in spite of the fact that many did not

speak Romani. Not only did a cultural tie resonate within Yuri but also this is the only

Balkan-American community that readily accepted him.10 A second reason for Yuri

rethinking his identity may be his exposure to Romani history via conversations with me, and

a third reason may be the public attention to “Gypsy” music in the last decade, discussed

below.

As soon as he arrived in New York, Yuri widened his musical niche, partly due to

necessity (to obtain more work) and partly because he was able to learn quickly new genres.

He was the only musician I knew from Bulgaria who was able to support himself in the

United States for several years solely from music.11 This was possible because he was so

versatile. His instrument and his ability to improvise could be adapted to pan-Balkan and

even Middle Eastern music. His restaurant and club jobs facilitated contact with several

prominent Turkish, Israeli, Greek, Armenian and other Middle Eastern musicians, and they

began to invite him to gigs and record with him.12 In 1997 he began playing with the

legendary Albanian singer Merita Halili and her Kosovar husband, accordionist Raif Hyseni,

and currently he plays with several Albanian bands.

In addition, Yuri has served as a bridge between Americans interested in Romani music

and Macedonian Romani community musicians. For example, he is mentoring a young

——————-- 68 | Carol Silverman | Music and Transnational Identity

10 There are very few Bulgarian Roma in New York City. Several thousand Bulgarians live in New York City
but they do not comprise an organized community and do not have regular musical events. In addition, most
Bulgarians are very prejudiced against Roma and do not socialize with them.
11 When he needed increased income due to the purchase of a home, he took a non-musical job: during the
day he drove (and still drives) a limousine, but he continues to perform music at night and on weekends.
12 See, for example, Gypsy Fire (Traditional Crossroads CD 4272). Yuri remarked: “The person who helped
me learn that repertoire was Hasan Iskut [Turkish Romani kanun player and singer] – his repertoire is huge.
Ara Dinkjian [prominent Armenian keyboardist, guitarist, composer and arranger] helped me a lot. The
more technical aspects of classical Turkish music I learned from Tamer Pinarbasi [kanun player].”



Macedonian Romani community clarinetist, Sal Mamudoski. Sal was only a child when he

first heard Yuri at community events and when his parents lived upstairs from Yuri. Sal

became very serious about music and devoted many years to teaching himself. Yuri has shared

repertoire and styling with Sal, but most important, he has taught him the sense of how to

communicate with an audience. Sal toured with Yuri in 2007, sponsored by the non-

governmental organization Voice of Roma, and they currently perform together at the New

York club Mehanata. Due to Yuri, Sal has connected with wider American audiences.

Because he missed playing the Bulgarian genres of wedding music, Yuri formed the

Yuri Yunakov Ensemble in 1995, composed of Roma, Bulgarians, and Americans (Silver-

man, 2000). From 1999 to 2002 the Ensemble included Ivan Milev who emigrated to New

York from Bulgaria after he received a green card. This represented a historic reunion on

American soil since Yuri had not played with Milev since the mid-1980s. Milev is featured

on the 2001 Ensemble CD Roma Variations (Traditional Crossroads 4306). For years, Yuri

dreamed of inviting Ivo Papazov and his other former colleagues from Trakiya to the United

States, but the logistics were difficult to arrange. Finally, in 2003 I helped to arrange

a national tour, which was very successful and produced a CD, Together Again: Legends of

Bulgarian Wedding Music (Traditional Crossroads 4330). The label Traditional Crossroads

sponsored a second tour in 2005 in conjunction with the release of the album.

Because of my respect for Yuri’s musicianship and my confidence that he could teach

well, I tried to facilitate his connection to the world of Americans playing Balkan music.

All over the United States (and clustered on the two coasts) there is a network of

Americans who are involved with Balkan music as dancers, instrumentalists, and singers.

Yuri taught Americans saxophone and clarinet at the East European Folklife Center’s Balkan

Music and Dance Workshop for the first time in 1995, and was so successful that he was

asked back several times. In addition, Yuri is one of the few Balkan Romani musicians in the

United States to become involved in activist Romani projects. Yuri himself organized

a benefit concert in New York for a Bulgarian Romani orphanage; he also has performed in

several other benefit events. In 2005, 2006, and 2008 he played at the Herdelezi Festival in

California sponsored by the non-governmental organization Voice of Roma. As soon as he

arrived in New York City in 1994, I encouraged him to participate in panel discussions,

lectures, newspaper interviews, and other informative events about Roma that were

associated with concerts and dance parties. I believe that music can be combined with

education, but not all musicians agree and cooperate. I hypothesize that Yuri agreed to

participate in these projects not only because he believed in them but also because he wanted

to cooperate with Voice of Roma and with me to facilitate future connections.

Carol Silverman | Music and Transnational Identity | 69 ——————--



It should be clear by now that Yuri is not only a versatile musician but also a practical

strategist. He is a consummate collaborator and, unlike most Balkan musicians, initiates

diverse musical contacts for possible future business. One contact was Frank London of the

Klezmer All Stars; Yuri performed with London’s group at the National Folk Festival in

Richmond, Virginia, in 2005. Another important contact is Eugene Hutz of the Gypsy punk

band Gogol Bordello. Yuri has performed with Gogol Bordello several times and has

recorded with them (the recording has not been released yet). At the 2005 New York Gypsy

Festival Yuri participated in the circus-like atmosphere of the Gogol Bordello show by

stripping off his shirt like Gogol Bordello front man Eugene Hutz; he also convinced Ivo

Papazov to perform with Gogol Bordello. Yuri does not seem to object to the stereotypes

Gogol Bordello portrays in its shows; he is willing to go along with anything that is “good

for business,” whether it is a stereotypical show or an activist panel.

Yuri has also cultivated a relationship with the directors of the first New York Gypsy

Festival (2005), Alex Dimitrov (a Bulgarian) and Serdar Ilhan (a Turk); he communicates

well with them because he speaks both Bulgarian and Turkish. He continued his relationship

with Serdar for subsequent festivals. Yuri performed regularly in their old downtown clubs

Maia and Mehanata and in each of their new clubs, Drom and Mehanata. He was also

involved in helping to lobby the community board for a liquor license for Mehanata in its

new location. Another project Yuri enjoyed tremendously was the “The Clarinet All-Stars”

at the New York Gypsy festivals: in 2005, for example, Husnu Senlendirici (from Turkey),

Ismail Lumaovski (from Macedonia, now living in New York), and Ivo Papazov each took

turns in a dazzling showcase of solo reed playing.

The Yunakov Ensemble was fairly successful in performing at festivals throughout the

United States but its identification with the global aspect of Gypsy music was cemented in

1999 when it was invited to take part in the North American Gypsy Caravan tour, sponsored

by the World Music Institute. Elsewhere I have analyzed the representational dilemmas of

the six groups in the Gypsy Caravan, including Musafir from Rajasthan, India, the Kolpakov

Trio from Russia, Kalji Jag from Hungary, Taraf de Haidouks from Romania, Antonio El

Pipa from Spain, and the Yuri Yunakov Ensemble (Silverman, 2007a). In this section I will

discuss Yuri’s actions and comments on the Caravan tour, for example, the question of the

definition of Gypsy music.

Before the tour, Yuri had prepared a program entirely composed of kyucheci plus songs in

Romanes because to him this is what distinguished Bulgarian Romani music from Bulgarian

music. When Yuri heard the Taraf de Haidouks sing in Romanian and play Romanian village

——————-- 70 | Carol Silverman | Music and Transnational Identity



dance music, he decided to include Bulgarian music in his program. Ironically, the Taraf

originally included an instrumental piece that was very similar to a Bulgarian kyuchek, as this

has become a very popular genre in Romania in the last twenty years (manele, muzica

orientala), but Robert Browning, the director of the tour, cut this piece because it didn’t sound

distinctly Romanian. Similarly, Kalji Jag also had a kyuchek-like instrumental in their

performance, but the director cut it for similar reasons.

Although we may think the tour director was too restrictive by cutting these new pan-

Balkan Romani styles, we should also realize that Roma themselves can be very possessive

and essentialist about styles and genres. On the 2001 Gypsy Caravan tour, Macedonian

Romani singer Esma Redžepova was upset that the Romanian Romani group (Fanfare

Ciocarlia) performed kyucheci. Esma and Yuri agreed that the Roma from Romania and the

Roma from Hungary “stole it from us, from the Balkans.” On the other hand, Yuri’s and

Esma’s band members tremendously enjoyed jamming backstage with the younger Roma-

nian Roma precisely because they had this genre in common. These examples illustrate that

Gyspy music means different things to different performers: some groups define Gypsy

music as that music which is distinctly Romani while others define it as the entire range of

music that Roma perform. While media critics and audience members look for unifying

musical factors which might be indentical to older layers, the one genre that is in fact

currently shared by the Bulgarian, Macedonian, Romanian, and Hungarian Roma is not the

oldest layer, but rather the newest layer (Silverman, 2007a).

The dichotomy traditional/modern lurks behind many representations of Roma. They are

pictured in the West but not of the West, in the modern but not of the modern

(Kirshenblatt-Gimblett, 1998). They are pictured as exotic, sexual, dangerous, bound by

family, tradition and custom. Shannon points out that authenticity is conferred through

enactment on the global stage. Transnational circuits produce the idea of local musical

cultures (Shannon, 2003: 267). Western European audiences are especially receptive to the

trope of local authenticity because they feel that they have lost their own authenticity and

traditions. This current association of Gypsy music with authenticity is ironic considering the

historic East European exclusion of Gypsy music from the category tradition. Remember

that the Bulgarian socialists prohibited Romani music from festivals of authentic music,

claiming it could not represent the nation.

A controversy over authentic instrumentation arose in 2000 when Yuri toured western

Europe. His managers wanted him to replace the synthesizer in his band with a kanun

because the latter is folky and acoustic. Manager Henry Ernst said European audiences

Carol Silverman | Music and Transnational Identity | 71 ——————--



booed when Esma Redžepova used a synthesizer: “The controversy is that many people say,

that is a great band, but it is a shame that the synthesizer is there [...] The crowds in Europe

have this kind of purist view that it should be authentic.” Manager Helmut Neumann

concurred: “Now it is the fashion to hear real acoustic Gyspy music [...]. If it’s amplified,

electrified, audiences think it is not authentic.” The Yunakov Ensemble has also been rejected

from European Romani music festivals because their music was not viewed as authentic.

Both Yuri and Esma were adamant, however, in their decision to continue using the syn-

thesizer (Silverman, 2007a; Silverman, in press).

Note that Yuri, like other Romani musicians, rarely resists the use of the exotic/

authentic stereotype. Yuri was neither interested in nor surprised at how Roma were

pictured and narrated in advertisements for the Caravan tour.13 Most Roma accommodate

to exoticism because it helps to sell tickets. Historically, Roma have sometimes believed

and transmitted stereotypes about themselves, such as their “genetic” gift for music

(Peicheva, 1999). Fortune-tellers, for example, often presented themselves as exotic and

powerful to their clients and Ottoman female dancers capitalized on their perceived

sexuality (Silverman. 2003). Ong reminds us that “speaking subjects are not unproblematic

representers of their own culture” (Ong, 1997: 194). Everyone speaks from a point of view

with various motives. “Self-orientalizing” moves should not be taken at face value but

should be examined within the webs of power in which they are located. “Self-

orientalization” displays the predicaments of marginal “others” in the face of western

hegemony, but also points to their “agency to maneuver and manipulate meanings within

different power domains” (Ong, 1997: 195). Romani musicians, who have never been in

control of their own imagery and reputations, are quite used to being made and making

themselves into “exotic others” or “authentic originals.” This is part of the collaboration

with dominance which is always paired with resistance according to Ortner (Ortner, 1995,

1999). “Neither submitting to power, nor ‘resisting’ it in any simple sense,” Yuri works

through it and turns it to his purposes (Ortner, 1999:158).

——————-- 72 | Carol Silverman | Music and Transnational Identity

13 Zirbel’s research with “Gypsies” from Egypt who perform at European festivals supports this claim:
“Most groups either did not realize or were just not interested in what they [...] signified for audiences” (Zir-
bel, 1999: 86).



4. Conclusion

Rather than focusing on the dichotomies of local vs. global or Romani musicians vs. non-

Romani marketers and mangers, I argue that these categories themselves need to be

interrogated. This echoes Ortner’s call to examine not just the politics between resisters and

dominants but also the internal conflicts within marginal groups (Ortner, 1995). All the local

contexts in Yuri’s life reveal representational conflicts. Through his life we have seen the

myriad divisions and conflicts within the category Roma; in Bulgaria he felt this label did not

include him and in transnational musical contexts the label Roma includes widely disparate

groups.14

Throughout his life Yuri accommodated to some representations of himself imposed

by dominant structures, such as his name (imposed by socialists) and the Gypsy authenticity

of his music (imposed by capitalists), but he resisted in selected arenas, such as repertoire and

instrumentation. Yuri flatly rejected certain images of Gypsies he found offensive, such as

that of the “backward peasant.” When the Taraf de Haidouks members arrived in New York

from Romania for the 1999 Gypsy Caravan tour with suitcases with holes, without cases for

their musical instruments, and wearing tattered clothing in which they performed, Yuri, from

an urban clothes-conscious tradition, offered to personally take Taraf members shopping at his

expense. He spoke to Michele Winter, the Taraf manager, about this “disgrace,” but Winter

replied that audiences actually like the tattered peasant image – it is good for business.15

Similar to Senagalese musician Youssou D’Nour, Yuri faces “constant pressure from western-

ers to remain musically and otherwise pre-modern – that is culturally ‘natural’– because of

racism and western demands for authenticity” (Taylor, 1997: 126). According to Taylor,

musicians such as D’Nour “are concerned with becoming global citizens and do this [...] by

making cultural forms as (post)modern as the west’s” (Taylor, 1997: 143). Yuri embraces an

“alternative modernity” which rejects purity and embraces eclecticism. According to Hall,

“the aesthetic of modern popular music is the aesthetic of the hybrid [...], the crossover, [...]

the diaspora, [...] creolization” (Hall, 1997: 38-39). Further, “the diaspora experience is

defined not by essence or purity but by the recognition of a necessary heterogeneity and

Carol Silverman | Music and Transnational Identity | 73 ——————--

14 Note that the pan-Romani human rights movement is facing precisely this challenge: of unifying dis-
parate Roma for political purposes, see Mirga and Gheorghe, 1997.
15 Yuri’s group, by contrast, created an urban sophisticated image, wearing suits and ties and fashionable sty-
les. Yuri’s sophisticated attitude was also revealed by his outrage that the Taraf de Haidouks members were
busking on the street and collecting money in a hat. To Yuri, this was low-class while for Taraf members it
was another way to make money (see Silverman, in press).



diversity; it is a conception of ‘identity’ which lives through, not despite, difference by

hybridity” (Hall, 1989: 80).

Heterogeneity may describe a specifically Romani sense of adaptation or perhaps it is

Yuri’s personal style. Yuri may sound like a free-spirit hybrid, but part of Yuri’s strategy comes

from exclusion – from being an outsider. Yuri arrived in America neither with a stable band nor

with a saleable music product. His mainstay, wedding music, was not viable in America so it

had to be broken into parts and expanded.16 His fluency with Romani and Turkish music

served as entry points into Albanian and Middle Eastern styles. He was a loner who needed to

find several musical niches because no simple musical niche was reliable. His role as performer

(rather than composer, arranger, organizer) necessitated fitting into other musician’s groups.

Music is Yuri’s language of artistry, commerce, and socialization. Music allowed him

to cross borders but music also created barriers. Through his style of music and his dark-

skinned physical appearance he was known according to various labels: Muslim, Turk, Gypsy,

Bulgarian, which implied alternately inclusion and exclusion. Among Westerners, he could

be seen as exotic, among Bulgarians he might be suspicious. He could never be fully accepted

by Bulgarians because he is Muslim, Turkish-speaking, and Romani; he could never be

accepted by Turks because he is from Bulgaria; even Macedonian Roma, with whom he felt

most comfortable, often reminded him he is Bulgarian.

Yuri’s life and Hunyk’s book Critique of Exotica urge us not to romanticize and valorize

hybridity as mere creativity – the celebration of hybridity sometimes obscures its economic

and political implications (Hutnyk, 2000). Embracing hybridity doesn’t necessarily activate

a critique of the world music market that itself promotes hybridity. Hutnyk urges us to use

Marxist analysis to interrogate how precisely capitalism commodifies music and “other-love

can turn out to be its opposite” (Hutnyk, 2000: 6). Striving to neither essentialize capitalism

nor hybridity, I have rather focused on the negotiating practices within capitalism that

musicians such as Yuri have fashioned.

——————-- 74 | Carol Silverman | Music and Transnational Identity

16 Ironically, wedding music has declined in popularity in Bulgaria in the 1990 although it is now making
a comeback (Silverman, 2007b). After 1989 people no longer had the income for lavish celebrations, and
newer pop-folk fusions such as chalga became the rage. Kyucheci are still popular both in chalga and also at
Romani music festivals, but wedding musicians are suffering economically.



References 

ABU-LUGHOD, Lila. 1990. The Romance of Resistance: Tracing Transformations of Po-

wer through Bedouin Women. American Ethnologist 17(1), 41-55.

APPADURAI, Arjun. 1996. Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. Min-

neapolis: University of Minnesota Press.

BUCHANAN, Donna. 1996. Wedding Musicians, Political Transition, and National Con-

sciousness in Bulgaria. In SLOBIN, Mark (ed.). Retuning Culture: Musical Change in Eas-

tern Europe. Durham, North Carolina: Duke University Press, 200-230.

—-. 2006. Performing Democracy: Bulgarian Music and Musicians in Transition. Chicago: Uni-

versity of Chicago Press.

CLIFFORD, J., MARCUS, G. 1986. Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography.

Berkeley: University of California Press.

COMAROFF, John and Jean. 1993. Modernity and its Malcontents: Ritual and Power in Post-

colonial Africa. Chicago: University of Chicago Press.

EBRON, Paula. 2002. Performing Africa. Princeton: Princeton University Press.

ERLMANN, Veit. 1999. Music, Modernity and the Global Imagination: South Africa and the

West. New York: Oxford University Press.

GILROY, Paul. 1993. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. Cambridge: Har-

vard University Press.

GROSS, J., MCMURRAY. D., and SWEDENBURG, T. 1996. Arab Noise and Ramadan

Nights: Rai, Rap and Franco-Magrebi Identities. In LAVIE, S. and SWEDENBURG, T.

(eds.). Displacement, Diaspora, and Geographies of Identity. Durham: Duke University Press,

119-155.

HALL, Stuart. 1989. Cultural Identity and Cinematic Representation. Framework 36, 68-81.

—-. 1997. The Local and the Global: Globalization and Ethnicity. In KING, Anthony (ed.).

Culture, Globalization and the World-System. Minneapolis: University of Minnesota Press,

19-40.

HUTNYK, John. 2000. Critique of Exotica: Music, Politics, and the Culture Industry. London:

Pluto Press.

KIRSHENBLATT-GIMBLETT, Barbara. 1998. Destination Culture: Tourism, Museums,

and Heritage. Berkeley: University of California Press.

LEE, Ken. 2000. Orientalism and Gypsylorism. Social Analysis 44(2), 129-156.

MARUSHIAKOVA, E., and POPOV, V. 1997. Gypsies (Roma) in Bulgaria. Frankfurt: Peter

Lang.

Carol Silverman | Music and Transnational Identity | 75 ——————--



MIRGA, A., and GHEORGHE, N. 1997. The Roma in the Twenty-first Century: A Policy Pa-

per. Princeton: Project on Ethnic Relations.

ONG, Aihwa. 1996. Anthropology, China, Modernities: The Geopolitics of Cultural Know-

ledge. In MOORE, Henrietta (ed.). The Future of Anthropological Knowledge. London:

Routledge, 60-92.

—-. 1997. Chinese Modernities: Narratives of Nation and of Capitalism. In ONG. A. and

NONINI, D. (eds.). Ungrounded Empires: The Cultural Politics of Modern Chinese Transna-

tionalism. London: Routledge, 171-202.

—-. 1999. Flexible Citizenship: The Cultural Logics of Transnationalism. Durham, North Ca-

rolina: Duke University Press.

ORTNER, Sherry. 1995. Resistance and the Problem of Ethnographic Refusal. Comparative

Studies in Society and History 37(1), 173-193.

—-1999. Thick Resistance: Death and the Cultural Construction of Agency in Himalayan

Mountaineering. In ORTNER, Sherry (ed.). The Fate of Culture: Geertz and Beyond. Ber-

keley: University of California Press, 136-163.

PEICHEVA, Lozanka. 1999. Dushata Plache, Pesen Izliza. Sofia: Terart.

RICE, Timothy. 1996. The Dialectics of Economics and Aesthetics in Bulgarian Music. In

RINGOLD, Dena. 2000. Roma and the Transition in Central and Eastern Europe: Trends

and Challenges. Washington D.C.: World Bank.

ROFEL, Lisa. 1992. Rethinking Modernity: Space and Factory Discipline in China. Cultu-

ral Anthropology 7(1), 93-114.

SCOTT, James. 1985. Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant Resistance. New Haven:

Yale University Press.

—-1990. Domination and the Arts of Resistance. New Haven: Yale University Press.

SHANNON, Jonathan. 2003. Sultans of Spin: Syrian Sacred Music on the World Stage.

American Anthropologist 105(2), 266-277.

SHUMAN, Amy. 1993. Dismantling Local Culture. Western Folklore. 52(2-4), 345-364.

SILVERMAN, Carol. 1995. Persecution and Politicization: Roma (Gypsies) of Eastern Eu-

rope. Cultural Survival 19(2), 43-49.

—-. 1996. Music and Marginality: The Roma (Gypsies) of Bulgaria and Macedonia. In

SLOBIN, Mark (ed.). Retuning Culture: Musical Change in Eastern Europe. Durham,

North Carolina: Duke University Press, 176-199. SLOBIN, Mark (ed.). Retuning Cultu-

re: Musical Change in Eastern Europe. Durham, North Carolina: Duke University Press,

231-253..

——————-- 76 | Carol Silverman | Music and Transnational Identity



—-. 1999. Rom (Gypsy) Music. In RICE, T., PORTER, J. and GOERTZEN, C. (eds.).

Garland Encyclopedia of World Music, Europe volume. New York: Garland, 270-293.

—-. 2000. Researcher, Advocate, Friend: An American Fieldworker among Balkan Roma,

1980-1996. In DE SOTO, H. and DUDWICK, N. (eds.). Fieldwork Dilemmas: Anthro-

pologists in Postsocialist States. Madison: University of Wisconsin Press, 195-217.

—-. 2003. The Gender of the Profession: Music, Dance and Reputation among Balkan Mus-

lim Romani (Gypsy) Women. In MAGRINI, Tullia (ed.). Gender and Music in the Medi-

terranean. Chicago: University of Chicago Press, 119-145.

—-. 2007a. Trafficking in the Exotic with „Gypsy” Music: Balkan Roma, Cosmopolitanism,

and „World Music” Festivals.“ In BUCHANAN, Donna (ed.). Balkan Popular Culture and

the Ottoman Ecumene: Music, Image, and Regional Political Discourse. Lanham: Scarecrow

Press, 335-361.

—-. 2007b. Bulgarian Wedding Music between Folk and Chalga: Politics, Markets, and Cur-

rent Directions. Musicology 7, 69-97.

—-. in press. Romani Routes: Cultural Politics and Balkan Music in Diaspora. New York: Ox-

ford University Press.

TAYLOR, Timothy, 1997. Global Pop: World Music, World Markets. London: Routledge.

TURINO. Thomas. 2000. Nationalists, Cosmopolitans, and Popular Music in Zimbabwe. Chi-

cago: University of Chicago Press.

ZIRBEL, Kathryn. 1999. Musical Discursions: Spectacle, Experience, and Political Economy

among Egyptian Performers in Globalizing Markets. Ph. D. Dissertation, University of Mi-

chigan Department of Anthropology.

Carol Silverman | Music and Transnational Identity | 77 ——————--



Resumé

Carol Silverman
Hudba a transnárodní identita: Život saxofonisty Juriho Junakova

Kulturní antropoložka a folkloristka Carol Silverman (profesorka na Katedře kulturní antro-

pologie na Oregonské univerzitě, USA) se ve svém bádání věnuje hudbě a kultuře Balkánu

obecně více než dvacet let. V minulosti se často zabývala zkoumáním vztahů mezi politikou,

etnicitou, rituály a genderem, a to zejména v kontextu bulharské a makedonské společnosti.

V poslední době svou pozornost zaměřila na zkoumání fenoménu „romské“ hudby z hlediska

toho, jakou roli hraje při konstruování identit jejích interpretů a tvůrců v rámci globálního

trhu v oblasti world music, což je i stěžejním tématem tohoto článku.

Teoretický rámec, v kterém se v tomto případě Silverman pohybuje, čerpá z literatury o glo-

balizaci a hybriditě, přičemž z obou oblastí je pro ni stěžejní téma prezentace objektu. Silver-

man upozorňuje na rozšířené vnímání Romů (nejen širokou společností, ale i akademickou

obcí a samotnými Romy) jako před-moderní nebo tradiční společnosti, a namítá, že právě je-

jich případ nabízí další možnou kritiku zevšeobecňujícího konceptu modernity jako „nově

vznikající ideologie“ (Comaroffs, 1993), „postulující sama sebe jako všezahrnující přítomnost

a budoucnost, přičemž všechny alternativy odsouvá do sféry minulosti“ (Turino, 2006). Sil-

verman poukazuje na koncept „alternativních modernit“ (Ong, 1996, 1999), přičemž pro ni

jsou to právě Romové, kdo takový koncept alternativní modernity zosobňují: balkánší romští

hudebníci vedou po staletí na okraji společnosti „paradoxně kosmopolitní“ život fungující na

kapitalistických principech flexibility a mobility, přičemž s pomocí neustálého vypůjčování

a vlastní kreativity produkují pro trh nepostradatelnou komoditu.

V dalších částech článku autorka zmíněné teoretické koncepty ilustruje na životě Ju-

riho Junakova. Junakov se narodil v roce 1958 v muslimské čtvrti města Haskovo v Bulhar-

sku.1 V této čtvrti se mluvilo romsky a/nebo turecky. Sám Junakov se až donedávna pova-

žoval za bulharského Turka: „Byl jsem tmavý Turek [...] se světlými Turky jsme neměli nic

společného. Neidentifikovali jsme se jako Romové. Ani dnes se moje rodina nepovažuje za

Romy, protože neumí romsky.“ Ačkoliv se tito lidé identifikují jako Turci, podle historiků

se skutečně jedná o Romy, kteří za vlády Osmanů začali používat turečtinu ve snaze posu-

——————-- 78 | Carol Silverman | Music and Transnational Identity

1 Etnické složení obyvatelstva Haskova a přilehlých oblastí tvořili Bulhaři, Turci, turecky hovořící Romové,
romsky hovořící Romové, bulharsky hovořící Romové a Pomakové (bulharsky mluvící muslimové).



nout se na sociálním a ekonomickém žebříčku. Většina Bulharů je však bez ohledu na jazyk

vnímala jako Romy.

Všichni Junakovovi mužští příbuzní byli muzikanti. On sám se naučil hrát už jako malý

chlapec na tǔpan (dvouhlavý buben) a doprovázel na něj otce a bratry na svatbách. Později

přešel ke klarinetu. Zatímco v jeho komunitě byla v oblibě turecká hudba, Junakov se jako

profesionál musel naučit znát různorodý repertoár, včetně bulharského. Důkladněji se do bul-

harské hudby a hry na saxofon Junakov ponořil díky legendárnímu bulharskému akordeoni-

stovi Ivanu Milevovi, který ho přizval v roce 1982 do své kapely.

V sedmdesátých a osmdesátých letech se Junakova citelně dotkla proti-etnická politika

socialistické vlády: všichni muslimové byli nuceni přijmout bulharská jména, turecká a romská

kultura začala být potlačována. Nátlaku na změnu svého jména (Husein Huseinov) podlehl

i sám Junakov a jeho otec s ním na několik let přerušil styky. Přestože v Bulharsku žije 37 let,

Junakov tvrdí, že se kvůli místnímu rasismu nikdy úplně jako Bulhar necítil. Byl sice okolím

uznáván, ale jen za cenu určité konformity.

Junakovův život poskytuje dobrý vhled do selektivního způsobu prezentace lidové hudby

v době socialismu. Silverman odkazuje na podrobné studie prezentace lidové hudby v rámci

socialistické ideologie (Rice, 1996; Buchanan, 2006), která „autentickou lidovou hudbu“ defi-

novala úzce jako „vesnickou“ hudbu hranou na „tradiční“ nástroje, a vyzdvihovala ji jako pro-

jev národního ducha.2 Hudba etnických menšin byla z veřejné sféry naprosto vyloučena.

V sedmdesátých letech byla turecká a romská hudba prohlášena za prvek cizí bulharské kul-

tuře, jehož vlivem došlo k znehodnocení lidové hudby. Za příčinu úpadku lidové hudby byl

prohlášen tehdy nový žánr „svatební hudby“.3

Pro socialistický režim byl žánr svatební hudby nebezpečný, protože naprosto nere-

spektoval jím stanovený vzor lidové hudby. Navíc představoval hudbu „etnickou“, protože ji

primárně rozvíjeli Romové a také proto, že velkou část repertoáru představoval romský žánr

kjuček (hudba doprovázející solový tanec), který se stal hudebním symbolem potlačované rom-

ské a turecké etnicity.4 V Bulharsku však byly jakékoliv projevy odlišné etnicity (nebo nábo-

Carol Silverman | Music and Transnational Identity | 79 ——————--

2 Oba zmínění autoři poukazují na zřejmý paradox: státní ideologie viděla jako nejautentičtější takovou hud-
bu, která vznikala v souborech a lidových školách umění úpravou do podoby vícehlasých kompozic podle
vzoru západní estetiky sborového zpěvu.
3 Svatební hudba používá elektrické nástroje a zesilovače a staví na improvizaci a podobné moderní estetice
jako rocková hudba, přičemž kombinuje různorodé hudební prvky (jazz a etnickou – indickou, srbskou, řec-
kou, tureckou – hudbu).
4 Silverman ovšem upozorňuje, že na rozvoji tohoto hudebního žánru měli vedle romských hudebníků svůj



ženské příslušnosti) – byť vyjádřené hudbou – pronásledovány. Svatební hudba byla z hledis-

ka státní ideologie ohrožením i proto, že se stala masovým hnutím mladých lidí pocházejících

z různých etnik, pro které byla středem jejich života hudba, nikoliv práce a oddanost státu.

Byla to hudba soukromá, odporovala oficiální kulturní linii, a proto byla pro režim podvratná.

V roce 1985 přizval Junakova do své kapely Trakija Ivo Papazov, legendární hvězda

svatební hudby (romsko-tureckého původu). Navzdory regulacím (nebo možná díky nim)

svatební hudba dosahovala v té době vrcholu popularity. Stovky nezvaných diváků se ze všech

koutů Bulharska sjížděly na soukromé svatby, kde vystupovaly jejich hvězdy. Lidé si objed-

návali Trakiji léta dopředu a brali se klidně uprostřed týdne, aby se přizpůsobili nabitému

programu kapely. Částku, která představovala průměrný měsíční plat, vydělával Junakov za

víkend.

Komunisté se v osmdesátých letech snažili získat nad hráči svatební hudby kontrolu. Za

tímto účelem byl také v roce 1985 z oficiálních míst iniciován vznik Festivalu svatebních ka-

pel ve městě Stambolovo. Junakov a jeho kolegové byli za hraní kjučeku pronásledováni a Ju-

nakova dokonce dvakrát zavřeli. Silverman Junakovův postoj k hraní kjučeku neinteretuje jako

projev vědomého protirežimního odporu, ale spíše jako záležitost strategie a osobní volby –

hrát kjuček navzdory sankcím pro něj mělo smysl, protože tím získával hodnoty v estetické,

kulturní a (zároveň) ekonomické sféře. Svůj střet s režimem také tito hudebníci popisují jako

střet ekonomický (důvod, proč stát svatební hudbu reguloval, byl i fakt, že se organizace sva-

teb a s nimi i objednávaní hudebníci začali pohybovat v oblasti volného trhu). Tuto tendenci

zasazovat svůj střet s režimem do ekonomické sféry a naoko přehlížet fakt, že pronásledování

hráčů kjučeku bylo součástí perzekuce etnických menšin, sice Silverman vidí jako způsob stra-

tegické obrany vlastního protirežimního odporu, který ale odmítá jakkoli romantizovat či glo-

rifikovat. Připomíná, že existovaly oblasti, ve kterých Junakov režimu neodporoval nebo s ním

i spolupracoval – nechal si změnit jméno, natáčel cenzurované verze svých skladeb, na Festi-

valu svatebních kapel respektoval zákaz kjuček hrát.

Svatební kapela Trakija se v letech 1989-92 dostala na několik zahraničních turné a stala se

mezinárodním fenoménem díky rodícímu se trhu s world music. Na jednom z těchto turné se

Junakov v New Yorku seznámil s komunitou makedonských muslimských Romů, dostal se do

kontaktu s hudebníky z této komunity a začal s nimi hrát. Vzhledem k rychle se zhoršující si-

tuaci Romů v Bulharsku a výhrůžkám směřovaným na jeho rodinu začal v této době Junakov

——————-- 80 | Carol Silverman | Music and Transnational Identity

podíl i hudebníci bulharští a že kjuček je oblíbeným tancem i mezi Bulhary, kteří si jeho hraní na svatbách
sami objednávají.



uvažovat o emigraci. V roce 1995 skutečně získal ve Spojených státech azyl a o několik let po-

zději i zelenou kartu.

Ve Spojených státech začal Junakov přehodnocovat svou identitu a na hluboké osobní

úrovni se začal cítil jako Rom. Tuto změnu vysvětluje Silverman několika důvody: Junakov se

v New Yorku stal součástí komunity makedonských Romů (z nichž mnozí, stejně jako on, ne-

používají romštinu), která jej okamžitě přijala za svého. Dalším faktorem mohly být rozhovo-

ry s Carol Silverman (mimo jiné mu pomáhala se sestavováním žádosti o azyl a při jednotli-

vých slyšeních mu tlumočila) a v nich stále se opakující téma historie Romů. A v neposlední

řadě i v posledním desetiletí vzrůstající popularita „romské“ hudby u světové veřejnosti.

Junakov je dle C. Silverman – díky svým schopnostem a nadání – jedním z mála bul-

harských hudebníků, který byl po léta schopen se ve Státech živit čistě hudbou. Získal kon-

takty na prominentní hudebníky z Turecka, Izraele, Řecka, Arménie a Středního východu,

kteří s ním začali hrát a nahrávat. Od roku 1997 hraje s legendární albánskou zpěvačkou Me-

ritou Halili a jejím kosovským manželem, akordeonistou Raifem Hyseinim, v současnosti

hraje s dalšími albánskými kapelami. V roce 1995 zformoval z romských, bulharských a ame-

rických hudebníků Hudební soubor Juriho Junakovova (Yuri Yunakov Ensemble) a během let

se mu podařilo znovu si v Americe zahrát i s Ivanem Milevem (1999-2002) i s Ivo Papazo-

vem a dalšími kolegy z Trakije (2003, 2005). Soubor byl primárně zaměřený na Junakovův ob-

líbený žánr svatební hudby, se kterou měl v Americe relativně velký úspěch, v roce 1999 se

však jasně projevilo jeho napojení na globální aspekt fenoménu „romské hudby“, a to účinko-

váním na severoamerickém turné Gypsy Caravan.

Od začátku svého pobytu v USA se Junakov angažoval i v dalších pro-romských pro-

jektech (spolupracoval např. s neziskovou organizací Voice of Roma, mimo jiné organizáto-

rem kalifornského Herdelezi festivalu, na kterém také několikrát účinkoval). Důvodem této

angažovanosti v otázkách vzdělávání o Romech a podpoře pro-romských aktivit ze strany Ju-

nakova bylo podle Silverman nejen to, že v cíle těchto aktivit upřímně věřil, ale i fakt, že za

nimi viděl příležitost dalších využitelných kontaktů. Junakov je totiž nejen všestranným hu-

debníkem, ale také pragmatickým stratégem, který umí podnítit a využít rozličné hudební

kontakty (mezi jinými Silverman jmenuje Franka Londona z Klezmer All Stars a Eugena

Hütze z Gogol Bordello – se kterými Junakov účinkoval na jejich představeních, přičemž ne-

měl problém například právě s reprodukováním „cikánských“ stereotypů, se kterými právě

Gogol Bordello pracují). Junakov je ochotný účastnit se čehokoliv, co je dobré pro obchod – ať

je to aktivistický panel nebo stereotypizovaná show.

Carol Silverman | Music and Transnational Identity | 81 ——————--



Pro severoamerické turné Gypsy Caravan5 Junakov pro svůj soubor vybral program sestávají-

cí výlučně ze žánru kjuček a z písní zpívaných v romštině, protože právě tyto prvky podle něj

odlišovaly bulharskou romskou hudbu od hudby bulharské. Když ale Junakov zjistil, že Taraf

de Haidouks mají ve svém programu i rumunskou venkovskou taneční hudbu, zařadil do pro-

gramu i ukázky hudby bulharské. Paradoxem bylo, že skupiny Taraf de Haidouks a Kalji jag

původně do svého programu zařadily rumunskou/maďarskou obdobu kjučeku (tento žánr se

totiž především v Rumunsku stal v posledních dvaceti letech velmi populárním), ale ředitel

turné tyto skladby z jejich programu vyškrtl, protože dle jeho názoru nezněly dostatečně „ru-

munsky“ nebo „maďarsky“.

Je nutné si uvědomit, že posesivní a esencialistické postoje k jednotlivým žánrům a sty-

lům zaujímají i samotní Romové. S ohledem na kjuček se Esma Redžepova i Juri Junakov

shodli na tom, že jim ho Romové z Rumunska a Maďarska „ukradli“. Na druhé straně jednot-

liví členové kapel obou zmíněných interpretů v zákulisí s velikým nadšením s mladšími ru-

munskými muzikanty jammovali, k čemuž došlo právě díky sdílení tohoto specifického žán-

ru. Zatímco kritici a publikum hledají v hudbě těchto romských kapel společné prvky

pocházející ze starších vrstev romské hudby, jediný žánr, který v současné době hudbu bul-

harských, makedonských, rumunských a maďarských Romů opravdu spojuje, patří k nejno-

vější vrstvě jejich produkce.

Opozice tradice a modernity najdeme i v mnoha jiných prezentacích Romů – žijí na Západě,

ale nejsou považování za součást Západu, žijí v moderní době, ale mluví se o nich jako o tra-

dičních. Jsou vyobrazováni jako exotičtí, sexuální, nebezpeční, s pevnými vazbami k rodině,

tradicím a zvykům. Právě na pozadí transnárodního kontextu, na globálním jevišti turné za-

hraničních hvězd vzniká punc autenticity a myšlenka existence jednotlivých lokálních hudeb-

ních kultur – a ta je zvláště přitažlivá právě pro západoevropské publikum, které cítí, že svou

autenticitu a tradice ztratilo.

Představa (západoevropského publika) a požadavek autenticity se promítá i do tlaku na

instrumentální obsazení romských kapel. Junakov mu (úspěšně) čelil na turné po západní Ev-

ropě v roce 2000. Jeho manažer po něm chtěl, aby místo syntezátoru kapela použila strunný

nástroj kanun, protože je lidový a akustický. Argumentoval tím, že z pohledu publika syntezá-

tor „autentickou“ romskou hudbu kazí. Pokud kapela hraje na elektrické nástroje, má obecen-

stvo dojem, že jejich hudba není „pravá“. Z těchto důvodů Junakova a jeho soubor odmítli na

——————-- 82 | Carol Silverman | Music and Transnational Identity

5 Kromě Hudebního souboru Juriho Junakova se turné účastnily kapely Musafir z Rádžastánu, ruské Trio
Kolpakov, Kalji jag z Maďarska, Taraf de Haidouks z Rumunska a Antonio el Pipo ze Španělska.



několika evropských romských hudebních festivalech. Junakov, stejně jako Esma Redžepova,

však zůstal neoblomný a syntezátor dál používá.

Na druhé straně však Junakov (i další romští hudebníci) velmi zřídka oponuje využívá-

ní stereotypu exotického/autentického Roma (který se projevil mimo jiné i ve vyobrazování

romských interpretů v rámci turné Gypsy Caravan). „Hra na exotickou strunu“ totiž zvyšuje

prodej lístků. I v jiných historických etapách se Romové sami podíleli na utvrzování stereo-

typních představ o sobě samých. Spolu s Ong (1997: 194) Silverman konstatuje, že ani před-

stavování vlastní kultury mluvícím subjektem není neproblematické. Každý totiž zaujímá ur-

čité stanovisko a má pro své jednání určité motivy. „Orientální sebe-stylizaci“ je nutné nahlížet

kriticky se zřetelem na mocenskou strukturu, jíž je součástí, protože prozrazuje nesnáze, kte-

rým tváří v tvář západní hegemonii čelí marginalizovaní „druzí“, ale také poukazuje – jak píše

Ong – na jejich schopnost manévrovat a manipulovat s významy v rámci různých mocenských

sfér. Romští hudebníci nikdy neměli kontrolu nad tím, jak jsou zobrazováni, jsou celkem zvy-

klí na to, že z nich někdo nebo sami ze sebe dělají „exotické druhé“ nebo „ty pravé, autentic-

ké Romy“. Toto jednání je součástí kolaborace, podvolování se aktuální moci, které ale vždy

vyvažují projevy odporu a opozice vůči ní. Stejně tak jedná i Junakov a svůj složitě obojaký

vztah k dominantnímu řádu vždy obrací ve svůj prospěch.

Život Juriho Junakova ve všech místních kontextech odhaluje nesčetné konflikty ve způsobu

(sebe)prezentace. Například kategorie Rom: v Bulharsku Junakov necítil, že by do ní spadal,

na mezinárodním hudebním poli zahrnuje mnoho různorodých skupin. Během života se Ju-

nakov přizpůsoboval některým způsobům prezentace vlastní osoby, které mu byly vnuceny

dominantními strukturami: v případě svého jména (na nátlak komunistů) nebo autenticity

své hudby (tlak kapitalismu); do jiných oblastí, jako např. repertoáru a instrumentace si však

nenechal zasahovat. Kategoricky však odmítá určitá vyobrazení Romů, která jej urážejí – na-

příklad jako „zaostalých vesnických křupanů“.6 Stejně jako senegalský hudebník D’Nour čelí

Junakov neustálému tlaku zůstat hudebně i jinak před-moderní – tedy kulturně „přirozený“,

ačkoliv se sám ztotožňuje s principy alternativní modernity, která odmítá „čistotu“ a velebí

eklektismus.

Heterogenita je koncept, pomocí kterého je zřejmě možné dobře popsat specificky

romský způsob adaptace na prostředí obecně, rozhodně to ale platí pro Junakova. Z určité části

Carol Silverman | Music and Transnational Identity | 83 ——————--

6 Junakov, pocházející z městského prostředí, kde se dbá na oblečení, například vnímal jako ponížení mar-
ketingovou image rumunské kapely Taraf de Haiduks (kterým při příletu do New Yorku nabídl na svůj vlast-
ní účet zabezpečit ošacení a cestovní vybavení).



však tato Junakova adaptační strategie vyplývá z jeho pozice člověka vyloučeného ze společ-

nosti – po příjezdu do Ameriky byl osamělým hráčem, který si musel najít několik různých

hudebních prostorů, kde začal působit, protože neměl jistotu žádného jedno bezpečného žán-

ru nebo stylu. Hudba má v Junakově životě funkci uměleckou, ekonomickou i socializační. Na

jedné straně mu dovoluje překračovat hranice, na druhé je ale také vytváří – jeho hudební styl

a tmavá pleť způsobila, že byl považován za muslima, Turka, Roma nebo Bulhara – což v růz-

ných prostředích znamenalo přijetí, v jiných vyloučení. V kontextu v současné době hojně ci-

tovaného pojmu hybridity Junakovův život jasně ukazuje, že romantizující oslava hybridity

často vede k ignorování jejího ekonomického a politického rozměru, a jako takový je vhod-

ným materiálem pro studium způsobu vyjednávání prostoru v rámci mocenských struktur ka-

pitalismu, který si hudebníci jako Junakov vyvinuli.

Nikola Ludlová

——————-- 84 | Carol Silverman | Music and Transnational Identity



Abstract

This essay analyzes the emergence and popularity of Gypsy punk music in New

York through the prism of the genre’s most popular band, Gogol Bordello and

the group’s front man Eugene Hütz. It argues that Gypsy elements and those

elements perceived as being “Gypsy” function as marketing tools intended to

draw listeners into a musical sphere that is perceived to be on the fringe of

popular music but in reality is a centrifugal force through which white American

cultural hegemony is brought into focus and turned in on to itself. Through an

analysis of Gogol Bordello’s music and performance style, it shows the ways in

which Gypsy punk music focuses in and inverts a power dynamics between East

European immigrants and the broader American public.

In the last decade or so, much interest in popular Balkan and Gypsy music genres has been

generated among middle class white American youths through a proliferation of Eastern

European popular music on internet sites such as MySpace, Facebook, YouTube, and

numerous others.2 Gypsy groups in particular have had increasing opportunities to perform

at a variety of performance venues ranging from dance clubs to festivals throughout the

United States, among them the widely publicized Caravan Festival (1999, 2001), which

featured musical groups such as Maharaja from India, Fanfare Ciocarlia and Taraf de

Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town” | 85 ——————--

1 Adriana Helbig is Assistant Professor of Music and Affiliated Faculty with the Center for Russian and
East European Studies at the University of Pittsburgh. E-mail: anh5a@pitt.edu
2 WNYU Radio at http//wnyu.org hosts a radio show called “Gypsy Part of Town” which draws its name
from the Gypsy punk band Gogol Bordello’s 2005 album “Gypsy Punks: Underdog World Strike.”

| Adriana Helbig1

——— “All Connected Through the Gypsy Part of Town”:
——— The Gypsyfication of East European 
——— Immigrant Identity in U.S. Gypsy Punk Music



Haïdouks from Romania, Antonio el Pipa Flamenco Ensemble from Spain, and Esma

Redžepova from Macedonia (Silverman, 2007). Gypsy bands such as Kal from Serbia have

also performed at American universities, generating a following among college-age youths

who perceive Balkan-influenced music as authentically village-based, with a modern twist in

terms of instrumentation, arrangement, and lyrics. Gypsy punk borrows elements from these

traditions such as verse and refrain song structure, the prominent use of the accordion, violin,

and guitar, instrumental improvisation, and vocal interjections. Nevertheless, the Gypsy punk

style as espoused by groups such as Gogol Bordello functions less as a type of roots music

and more as a form of post-modern cabaret that fuses hard-edge, anti-establishment aesthe-

tics characteristic of punk music with eclectic costuming that ranges from Soviet-era military

hats to belly-dancing scarves and striped pants in the style of court jesters.

Notions of “Old World” are embodied in the persona of popular Gypsy punk

entertainers in the United States such as Gogol Bordello’s front man Eugene Hütz. Hütz

speaks with an accent, has a gold tooth, and presents himself as a cross between a village

bumpkin and the poster-child for the postmodern citizen of the world. One of Hütz’s biggest

draws is the fact that he manages to diffuse the information about his exact ethnic roots.

Born in Kyiv, Ukraine, he was displaced because of the Chernobyl catastrophe and lived with

his family for three years in refugee camps in Austria, Italy, Poland, and Hungary before

arriving in New York in 1999. He uses such stories to market himself as a person who has no

specific roots to any one place but feels and acts at home everywhere. In many ways, Hütz

presents himself as an itinerant Gypsy, an identity he superimposes onto his immigrant status

in the United States.

Taking into account Gogol Bordello’s growing international audience and the impact

that Gypsy punk music has had on Balkan-influenced underground scenes worldwide, this

essay offers insights into how and why Gypsy punk musicians celebrate ethnic diversity by

blurring Gypsy and East European immigrant symbolism within a multilingual and

multicultural post-modern kaleidoscope of sounds. The music “Gypsyfies” Eastern European

immigrant identity in tandem with a crisis among college-aged students regarding white

Americans’ self-perceived lack of ethnic “culture.” The aura of un-place-ability, itinerance,

and worldliness surrounding “Gypsyness” allows it to be appropriated by musicians and

audiences that have little or no cultural connections to East European Gypsy identities per

se.

——————-- 86 | Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town”



Gypsy Punk as a Way of Being 

As a graduate student living in New York in the mid-2000s, I expanded my dissertation

research on Gypsy music in Ukraine by conducting interviews with musicians and audience

members at Mehanata, a Bulgarian bar on the lower east side of the city. A relatively small

space with a performance stage that is level with the dance floor, Mehanata features young

musicians who play a fusion of Mediterranean, Balkan, and Gypsy music on a variety of

modern and traditional instruments. When I attended the dance evenings at Mehanata, its

most frequent patrons were young male migrant workers from Serbia, Albania, Bulgaria, and

Turkey. They danced in a circle and reacted to each other’s footwork that altered according

to the rhythm of songs popularized by artists in the Balkans. In less than five years, the ethnic

make-up of live musicians and audiences at Mehanata has changed dramatically and

comprises many white middle-class Americans without East European roots or with no

active cultural connection to their East European heritage.

Serbian ethnomusicologist Marjana Lausevic, in an ethnography that analyzes the

popularity of Balkan music and community dance outside the Balkans, views Balkan dancing

Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town” | 87 ——————--

| Gogol Bordello performs at the 9:30 Club in Washington DC to a predominantly young, 
middle class white audience, January 2, 2010 | Photo author. | 



in the United States as providing community-based interaction for people who otherwise

have no ethnically-based social ties (Lausevic, 2007). While Lausevic is correct in her

assessment and her arguments can be carried over from traditional Balkan music scenes to

popular venues such as Mehanata, a further explanation for Mehanata’s popularity among

white Americans is perhaps the increased proliferation of Balkan-influenced music in main-

stream American popular culture. For instance, the soundtrack to Sasha Baron Cohen’s

popular film “Borat: Cultural Learnings of America for Make Benefit Glorious Nation of

Kazakhstan” (2006) features the Romanian Gypsy brass band, Fanfare Ciocarlia, Esma

Redžepova and Koćani Orkestar from Macedonia, the music of Goran Bregović, and Mahala

Ra Banda (Noble Band from the Ghetto) from Bucharest, Romania.

On the one hand, the Gypsy signifier in music lures audiences with promises of

unrestrained, passionate, and perhaps dangerous if not immoral sounds, a stereotype that is

reiterated regarding Gypsies in American culture as much as it is perceived as such

worldwide. On the other hand, “Gypsy music” is interpreted as an infinitely stretching

category, which has not and perhaps might not ever be claimed by one particular group or

music genre. Due to the historical roots of this term in Europe which have been discussed

in-depth elsewhere, it is relatively easy for diverse groups of people to lay claim to it,

interpret, and present it with less restraint (Malvinni, 2004). It is a category that is plagued

by what I refer to as a premise of “presentation without clarification,” one which functions

and works in the musicians’ favor within the Gypsy punk scene as well. For instance, Eugene

Hütz presents himself in interviews as having come from a Servy Roma family in Ukraine.

According to a 2006 film “The Pied Piper of Hützovina” which chronicles Hütz’s “return” to

Romani settlements in Transcarpathia, home to groups of Roma that differ culturally,

musically, and linguistically from Servy Roma in central and eastern Ukraine, it is evident that

his musical upbringing did not involve participation in much, if any, Gypsy-influenced music

making. In other words, musicians such as Hütz use “Gypsy” as a marketing category through

which they gain shares of the world music market in the United States.3 This is possible

because “world music” is marketed primarily in terms of fusion aesthetics that allow for

a blurring and lack of critical distinguishing between what is “real” and what is “interpreted.”

Furthermore, the scene functions as an inclusive forum through which everyone lays claim to

the “source” of music. Again this is possible because the sources – Romani musicians themselves

– are greatly underrepresented and largely voiceless in these scenes.

——————-- 88 | Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town”

3 While the term “Roma” is used as a political signifier, “Gypsy” is used in the marketing of music in the
United States.



“Gypsy” as Marketing Category in Western Popular Music 

A specific marketing strategy that has positioned “Gypsy music” as a tripartite genre eclips-

ing traditional, popular, and fusion music characterized by various Gypsy music styles

emerged with the collapse of socialism in the early 1990s. Gypsy musical traditions from the

Balkans, Central and Eastern Europe and countries of the former Soviet Union began to

circulate increasingly within the Western-dominated world music market, spurring

a proliferation of compact discs, field recordings, and Gypsy-influenced popular genres.

Competing world music markets have contributed to growing opportunities for Romani

musicians in particular to record and disseminate their music on the world stage.

Due to converging discourses that arise from increased opportunities for Romani

musicians on the international arena and the growing awareness of Gypsy music genres

among non-Roma worldwide, the “Gypsy music” category can thus best be understood as

a broad marketing category comprising 1) any music performed by musicians of Romani

descent; 2) Gypsy music performed either by Roma and/or non-Roma; 3) traditional and

popular fusion musics that incorporate elements of various Gypsy musical expressions, texts,

and performed by Roma and/or non-Roma, 4) Romani-based styles that are differentiated

according to gender, age, socio-economic background, and the musician’s country of origin.

These subdivisions, while not meant to overemphasize the musical diversity among Romani

musicians and imply a divide among Roma and non-Roma (gadje) musicians involved in

“Gypsy music” scenes, nevertheless loosely account for the wide variety of music genres that

are marketed as “Gypsy” on the contemporary world music scene.

Interestingly enough, it seems that young audiences in the United States do not

question the perceived authentic Gypsy roots of Gypsy punk music. Interviews with audience

members and with students in my world music classes at the University of Pittsburgh reveal

that the majority of listeners believe that the sounds the musicians produce are rooted in

a variety of Gypsy music styles from Central and Eastern Europe. As Hütz reveals in “The

Pied Piper of Hützovina” documentary film, his lack of previous knowledge regarding Gypsy

music led him to create a sound that fused various traditional and popular musical elements.

During his visit to Romani settlements in Transcarpathia, he states of the music: “Whatever

I dreamt is basically real.” In this sense, Gypsy music functions as a category that can be filled

with one’s own perceptions, emotions, and experiences. The ethnic Gypsy is deemed un-

necessary – rather non-Gypsy musicians use the figure of the Gypsy to channel their ideas

of what Gypsy music is and should be.

Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town” | 89 ——————--



The Gypsy as Immigrant

Though the dominant stereotype regarding Gypsies worldwide is that of musician, the idea of

the Gypsy nomad has been most frequently engaged within Gypsy punk music. The Gypsy

nomad is a person who is perceived to come from elsewhere, who allegedly feels at home

everywhere, and yet belongs nowhere. In many ways, Gypsy punk music blurs the figure of the

Gypsy and that of the East European immigrant. In American popular culture, an immigrant is

culturally identified as a person who speaks, acts, and socially engages others in ways that are

often based on values that allegedly differ from the status quo. This amalgamation of

characteristics does not fall far away from popular perceptions of Gypsies as people who have

historically been marginalized and ostracized by majority populations due to cultural differences

as well. The immigrant, like the Gypsy, is rejected socially but embraced culturally, a lure of the

foreign and exotic, one whose cultural offering is consumed but accepted only in certain contexts.

In the song “Underdog World Strike” by Gogol Bordello from the 2005 album “Gypsy

Punks: Underdog World Strike” the protagonist, a foreigner in the United States, criticizes

the hierarchical distribution of wealth within American society. In his rap, he states that even

a rich girl may be lured to the “Gypsy part of town,” implying that even girls from proper

white families will listen to Gypsy punk because it is good, powerful music, even if such

behavior is culturally and socially unacceptable in their milieu. The message seems to be that

money can’t buy happiness, freedom of expression, and a strong sense of identity. Such

cultural tropes blur cultural stereotypes traditionally associated with Gypsies with the

identities of male, working class East European immigrants in the United States.

I am a foreigner and I’m walking through new streets

But before I want to I see the same deeds

Inherited by few, a power machine

That crushes you and strangles you

Right in your sleep

But be it me or it’s you, the leisure class

I think we all know

That be it punk, hip-hop, be it a reggae sound

It is all connected through

The GYPSY part of town...

Let’s go!

——————-- 90 | Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town”



It’s the underdog world strike!

And let your Girl Scouts lip-synch about the freedom

Just the way you want them

But soon enough you’ll see them

Soon enough they all, they turn around

And soon enough you see them in a different part of town

But be it me or it’s you, the leisure class

I think we all know

That be it punk, hip-hop, be it a reggae sound

It is all connected through

The GYPSY part of town...

Let’s go!

It’s the underdog world strike!

I am a foreigner and I’m walking through new streets

But before I want to I see the same deeds

Inherited by few, a power machine

That crushes you and strangles you

Right in your sleep

But be it me or it’s you, the leisure class

I think we all know

That be it punk, hip-hop, be it a reggae sound

It is all connected through

The GYPSY part of town...

Let’s go!

It’s the underdog world strike!

Gogol Bordello positions the “Gypsy part of town” as a far-reaching musical formula

that is powerful and flexible enough to influence a variety of music genres, be it punk, hip-

hop, or reggae. Though the song functions more as a spoken rap over a quadruple dance

Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town” | 91 ——————--



meter accented by dissonant violin, accordion, and guitar improvisations, the invocation of

genres not traditionally associated with Gypsies in Eastern Europe reveals how broadly the

“Gypsy” framework is stretched among underground musicians and audiences in the United

States and abroad.4

The East European Immigrant as Gypsy

A variety of musics marketed as “Gypsy” have gained an increased following within both

the United States and Europe due to increased marketing within the world music niche.

However, like the image of the immigrant who leaves a homeland, the “Gypsy” is

marketed as if he belongs nowhere and answers to noone. The Gypsy is a curiosity and

his/her energy is a draw. This culturally diffused identity, presented as an amalgamation

of everything and nothing, opens a perceived circle where anyone can enter and

experience creative energy. Carefree and unrestricted by social and physical boundaries,

this fusion in popular music draws on a variety of instruments, vocal traditions, rhythms,

and embellishments that projects an idea of a life free from social, historical, and

economic constraints. Like the immigrant who has left the Soviet Union or Yugoslavia

and cannot return to a nation-state that no longer exists, the Gypsy and the East

European immigrant are inclined to create a socio-cultural micro-cosmos that functions

within itself, innovating by incorporating and fusing a wide-range of cultural elements

from within themselves.

East European immigrants who have come to the United States since the fall of

socialism have dealt with numerous stigmas regarding East European identity in the United

States. From the the late 19th century to World War II, East European immigrants were

among the largest group of poor, uneducated migrants to the United States. Portrayed in

American popular culture as having a lack of access to education, economic betterment, and

political representation, East European immigrants of the 20th century aimed to assimilate,

to shed the stigma of village-based traditionalism (Rubin and Melnick, 2006). A 2007

——————-- 92 | Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town”

4 A song titled “Gypsy part of town” was released in 2004 by J.U.F. ( Jüdisch-Ukrainische Frendschaft),
a collaboration between members of Gogol Bodello and the Gypsy punk group Balkan Beat Box. The song
features Middle Eastern vocal embellishments that aim to further orientalize the already “Gypsyfied” frames
of performance by repositioning the sounds in a context that evokes identities that reach beyond the U.S.
and Europe.



television commercial for Comcast Digital Cable attests to the continuing stereotypes that

Americans have regarding East Europeans. The commercial features “The Slowskys,” two

turtles who are overwhelmed by the digital revolution and prefer slower-paced digital service.

The name identifies the turtles as ethnically Polish (“slow” plus “sky”, a typical ending for

a Polish surname) and taps into cultural stereotypes regarding Polish-Americans as “slow,”

meaning backwards and dumb.

In contrast, the majority of East European immigrants in the last twenty years are

educated and enjoy relative economic success in the United States. As such, many East

European immigrants have increasingly begun to rebel against the pressure to culturally

assimilate into American society. The immigrant accent, food, and way of being, once

shunned in public discourse, are thus embraced in American popular culture, particularly in

films and music. This is illustrated very well in the film “Borat: Cultural Learnings of

America for Make Benefit Glorious Nation of Kazakhstan” in which Sasha Barren Cohen

parodies the trope of the Eastern European Other through the manifestation of a fictional

character from Kazakhstan. The film appears to make fun of the East Europa on many levels.

The title of the film purposefully makes use of improper grammar to capitalize on the

stereotype that immigrants cannot master the dominant language. The quality of the filming

alludes to the lack of technological development within the film industry during the Soviet

era. Cultural nuances such as humor, clothes, dinner etiquette, gender and race relations are

set-up to show the perceived backwardness of a person from the former Soviet Union.

However, in creating various improvised scenarios, the film inverts these tropes to show the

high levels of anti-Semitism, racism, and homophobia that prevail in American society. In so

doing, the film evens out the playing field between the majority and East European

immigrants to show that white Anglo-Saxon Americans have no basis to judge or criticize

others because they are no more “American” than others. “American” is understood here as

open-minded, cultured, accepting, and free from the constraints of “tradition” that immigrants

are perceived as being hindered by. In fact, the Central European/Eastern European/Central

Asian comes across as smarter, economically resourceful, and able to integrate him/herself in

new environments without losing a sense of self.

In similar vein, there is an increased attention in American popular culture to “white”

Americans for their perceived lack of “color,” contributing to what I call “white America’s

Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town” | 93 ——————--

5 Many white students in my world music courses at the University of Pittsburgh express their anxieties that
they do not have a hyphenated ethnic identity, whether Slovak-American, Italian-American, or Irish-Ame-
rican.



crisis of hyphenation.”5 The 2002 Hollywood blockbuster film “My Big Fat Greek Wedd-

ing,” which celebrates a union between a Greek-American woman and a white American,

focuses on the positives of ethnic heritage, a large family, food, and merriment. White

Americans are mocked through humor and pitied because they are perceived as lacking

“culture,” a framework through which all “normal” people express their innermost human

emotions of joy, laughter, and tears. Such sentiments are clearly evidenced in Gogol

Bordello’s song “American Wedding” from the 2007 album “Super Taranta”.

Have you ever been to American wedding?

Where’s the vodka, where is marinated herring?

Where’s the musicians that got the taste?

Where’s the supply that’s gonna last three days?

Where’s the band that like Fanfare

Gotta keep it going 24 hour!

Ta-tar-ranta-ta-ta

Super taran-ta taran-ta ra-ta ta

Instead it’s one in the morning

and DJ’s patching up the cords

Everybody’s full of cake

Staring at the floor

Proper couples start to mumble

That it’s time to go

People gotta get up early

Yep, they gotta go

Ta-tar-ranta-ta-ta

People gotta get up early

And she’s got a boyfriend

And this whole fucking thing

Is one huge disappointment

——————-- 94 | Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town”



And nothing gets these bitches going

Not even Gipsy Kings

Nobody talks about my Supertheory

Of Supereverything!

So be you Donald Trump

Or be an anarchist

Make sure that your wedding

Doesn’t end up like this

Ta-tar-ranta-ta-ta...

I understand the culture’s of a different kind

But here word “celebration” just doesn’t come to mind!

Ta-tar-ranta-ta-ta...

Have you ever been to American wedding?

Where’s the vodka, where is marinated herring?

Where’s the musicians that got the taste?

Where’s the supply that’s gonna last three days?

Where’s the band that like Fanfare

Gotta keep it going 24 hour!

The video to “American Wedding” opens with a drab room filled with guests dressed

in black and white attire. The character of Eugene Hütz, dressed initially in similar fashion

to the guests, expresses his disdain and disappointment at the lack of revelry. Changing into

his court jester-like yellow and black striped pants, he joins a group of Gypsy women dressed

in colorful Russian Gypsy Teater Romen influenced costumes sitting in another part of the

room. Expressing his disgust to them, he moves to change the tablecloths, food, and clothes

of the wedding participants. He motions for the Gypsy women to teach the guests how to

dance, by shaking their shoulders, dancing in a group and jumping to the rhythm of the

Romen influenced music rather than dancing as couples with slow movements. By the end

of the song, the guests have been “transformed” and the physical change in the color of the

room signals the altered flavor of the celebration.

Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town” | 95 ——————--



In this song, having fun in a Gypsy and/or East European immigrant style implies

acting in ways that may seem different or deemed inappropriate by people who do not have

that shared experience of social singing, dancing, and drinking. Yet the fun of the other is

most alluring, most appealing, and seemingly somewhat dangerous. By opening oppor-

tunities for others to engage in their type of fun, the outside group shifts the power dynamic

in terms of who constitutes public values of normalcy in regards to behavior and expression

of self. Like the Gypsy, the East European immigrant is embraced as being more colorful,

vibrant, and exhibiting “culture”.

Both the Gypsy and the East European immigrant resound within Gypsy punk music

as citizens of the world. This postmodern perception of individualism allows Gypsy punk

musicians to draw on discourses of the original, powerful, and the authentic in terms of

musical style, performance aesthetics, and marketing. As Gogol Bordello extends their

influence into Latin America, releasing their newest album with Portuguese vocals, samba,

and Spanish guitars inspired by the band’s recent experiences living and working in Brazil, it

behooves ethnomusicologists to analyze the ways in which cultural aspects of “Gypsyness”

resound with new audiences across the globe. What messages does samba-infused Gypsy

punk carry in milieus that have fewer direct cultural notions of Gypsy experiences and East

European immigrant identities? It seems that one thing is for certain – only localized

ethnographic research that focuses on in-depth audience experiences can shed light on the

ways in which cultural notions of “Gypsyness” have come to influence new developments in

popular music throughout the world.

References

LAUSEVIC, Mirjana. 2007. Balkan Fascination: Creating an Alternative Music Culture in

America. Oxford: Oxford University Press. ISBN 0-19-517867-X.

MALVINNI, David. 2004. The Gypsy Caravan: From Real Roma to Imagined Gypsies in

Western Music and Film. New York: Routledge. ISBN 978-0415969994.

RUBIN, Rachel and Jeffrey MELNICK. 2006. Immigration and American Popular Culture:

An Introduction. New York: New York University Press. ISBN 978-0814775530.

SILVERMAN, Carol. 2007. “Trafficking the Exotic with “Gypsy” Music: Balkan Roma,

Cosmopolitanism, and “World Music” Festivals. In: BUCHANAN, Donna. Balkan

Popular Culture and the Ottoman Ecumene. Toronto: Scarecrow Press, ISBN 978-0-8108-

6021-6.

——————-- 96 | Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town”



Videography

Borat: Cultural Learnings of America for Make Benefit Glorious Nation of Kazakhstan.

2006. Directed by Larry Charles. 20th Century Fox.

Gypsy Caravan: When the Road Bends. 2007. Directed by Jasmine Dellal. Little Dust

Productions.

My Big Fat Greek Wedding. 2002. Directed by Joel Zwick. IFC Films.

The Pied Piper of Hützovina. 2006. Directed by Pavla Fleischer. Apt Films.

The Slowskys (commercial). www.theslowskys.com

Discography

Gogol Bordello. Gypsy Punks: Underdog World Strike. 2005. Side One Dummy Records.

Gogol Bordello. Super Taranta. 2007. Side One Dummy Records.

Gogol Bordello. Transcontinental-Hustle. 2010. American.

J.U.F. ( Jüdisch-Ukrainische Frendschaft). Gogol Bordello vs. Tamir Muskat. 2004. Stinky

Records.

Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town” | 97 ——————--



Resumé

Adriana Helbig
„Všechny nás spojuje romská část města“: Poromšťování identity 
východoevropského přistěhovalce v gypsy punkové hudbě v USA

Undergroundová hudební scéna v USA je od počátku devadesátých let 20. století ovlivněna

styly vycházejícími z rytmických a melodických rysů balkánské a romské hudby. Na gypsy

punkové hudební scéně, která vychází z newyorské klezmerové scény, se podílejí imigranti

z východní Evropy, Američané východoevropského původu, bílí Američané i američtí židé.

Tato scéna zároveň spojuje představy o Romech s identitou východoevropských imigrantů.

Zhruba v posledních deseti letech se výrazně zvedl zájem o žánry balkánské a romské hudby,

což souvisí mimo jiné s šířením hudby z východní Evropy na webových stránkách jako

MySpace, Facebook, YouTube a další. Skupiny hrající tyto žánry začaly vystupovat i na mno-

hých festivalech v USA; například známý Caravan Festival (1999, 2001) hostil hudebníky jako

Maharaja z Indie, Fanfare Ciocarlia a Taraf de Haïdouks z Rumunska, Antonio el Pipa Fla-

menco Ensemble ze Španělska, nebo Esma Redžepova z Makedonie. Následkem této popu-

larizace především americká mládež začala vnímat balkánskou hudbu sice jako původně ven-

kovskou hudbu, ve které se však uplatňují i moderní hudební nástroje, aranžmá a texty. Gypsy

punk si pak z těchto tradic půjčuje jednotlivé prvky jako jsou struktura verše a refrénu, výraz-

né užití akordeonu, houslí a kytary, instrumentální improvizace a vokální vsuvky. Nicméně

gypsy punkový styl, reprezentovaný kromě jiných skupinou Gogol Bordello, funguje spíše jako

určitá forma postmoderního kabaretu, který v sobě spojuje estetické rysy punkové hudby, na-

mířené proti establishmentu, s eklektickými kostýmy, mezi kterými najdeme všechno možné,

od vojenských čepic z éry Sovětského svazu až po šátky břišních tanečnic a pruhované kalho-

ty ve stylu dvorních šašků.

Frontman skupiny Gogol Bordello, Eugene Hütz, původně pochází z ukrajinského Ky-

jeva, v důsledku černobylské havárie však byla rodina nuceně přestěhována. Sám Hütz pak žil

v uprchlických táborech v Rakousku, Itálii, Polsku a Maďarsku, tři roky před tím, než se do-

stal do New Yorku v roce 1999. Tyto různé části své osobní historie Hütz využívá k budování

vlastní image jako člověka, který sice nemá nikde opravdové kořeny, zato se však cítí doma

kdekoliv, přičemž se především prezentuje jako kočovný Rom a tuto identitu nadřazuje statu-

su imigranta ve Spojených státech.

Gypsy punková hudba je oslavou etnické rozmanitosti v tom smyslu, že v rámci ní jako

pestrého multilingvního a multikulturního postmoderního kaleidoskopu zvuků dochází k roz-

——————-- 98 | Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town”



mazávání a vzájemnému propojování symboliky romských a východoevropských přistěhoval-

ců. V článku se Adriana Helbig zabývá tím, proč a jak k tomuto míšení dochází. Gypsy pun-

ková hudba podle ní „poromšťuje“ identitu východoevropských přistěhovalců do USA. Přita-

huje navíc členy mainstreamové americké společnosti, kteří prožívají jistou krizi ve vztahu

k vnitřně identifikované absenci vlastní „kultury“. Aura ne-zakotvenosti, vy-kořeněnosti, ko-

čování a protřelosti světem obklopující vše romské dává možnost připojit se k tomuto hudeb-

nímu stylu i těm hudebníkům a posluchačům, kteří sami nemají s východoevropskou romskou

identitou jako takovou vůbec nic společného.

Srbská etnomuzikoložka Marjana Lausevic zabývající se světovou popularitou balkán-

ské hudby a tance, kterého se společně účastní celá určitá skupina lidí, uvádí, že důvodem této

popularity v USA je právě společný charakter těchto tanců, který dává příležitost komunikovat

v rámci určité komunity i lidem, kteří jinak neudržují žádné etnicky založené sociální vztahy.

Helbig k tomu dodává, že rostoucí popularita balkánské hudby mezi bílými Američany se dá

vysvětlit také rozšířením hudby ovlivněné Balkánem v mainstreamové americké popkultuře.

Jako příklad uvádí soundtrack k filmu Borat (2006) s hudbou rumunské dechovky Fanfare

Ciocarlia, Esmy Redžepové a Koćani Orkestar z Makedonie a také s několika skladbami Go-

rana Bregoviće a skupiny Mahala Raï Banda z Bukurešti.

Helbig připomíná – a na příkladu Eugena Hütze, součástí jehož hudebního vzdělání

evidentně není to, že by nějak výrazně hrál s Romy, demonstruje –, že kategorie romské hud-

by je velmi široká a neexistuje skupina nebo jeden konkrétní žánr, o kterém by se dalo říci, že

romskou hudbu nejlépe reprezentuje. Proto je také pro různé skupiny lidí relativně snadné

romskou hudbu interpretovat a prezentovat. Dá se tudíž říci, že hudebníci jako Eugene Hütz

užívají termín romská hudba jako prodejní značku, skrze kterou mohou ve Spojených státech

získat podíl na trhu s world music. K tomu jim pomáhá i fakt, že na scéně world music se do

velké míry stírají hranice mezi „autenticitou“ a „interpretací“ a autentickým romským hudeb-

níkům se na ní nedostává příliš prostoru.

Adriana Helbig si všímá komercializace romské hudby a souvisejících změn v pojetí její

definice (tuto část článku trefně nadepisuje titulkem Romská hudba jako prodejní značka

v západní populární hudbě). Strategie prezentace romské hudby jako hudby tradiční, popu-

lární i fúzované byla vytvořena krátce po rozpadu Sovětského svazu v devadesátých letech

20. století, kdy se na západním trhu s world music začaly ve větší míře prosazovat vlivy rom-

ské hudební tradice ze zemí post-komunistického bloku. Postupně vytvořené marketingové

označení “romská hudba” zahrnuje všechny následující charakteristiky: 1) jakákoli hudba in-

terpretovaná hudebníky romského původu; 2) romská hudba hraná Romy nebo Neromy;

3) fúze tradiční a populární hudby, která vstřebává prvky různých romských hudebních výra-

Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town” | 99 ——————--



zů, textů a může být produkována Romy či Neromy; nebo 4) romské styly dále diferencované

podle pohlaví, věku, socio-ekonomického původu a země, ze které pochází jejich interpret.

Zdá se však, že mladé americké publikum nepochybuje o autentických kořenech gypsy pun-

kové hudby a věří, že tento styl vychází z rozličných stylů romské hudby střední a východní

Evropy. V tomto smyslu je dle Adriany Helbig romská hudba vnímána jako kategorie, jejíž

obsah si může doplnit každý sám na základě svých vlastních emocí, představ a zkušeností.

Účast etnických Romů na takové hudební produkci přitom není nutná; naopak, neromští

umělci zde často uplatňují své vlastní představy o tom, co romská hudba je nebo jaká by měla

být. Tak o své zkušenosti mluví i Hütz v dokumentárním filmu „The Pied Piper of Hützovi-

na“ (Strakatý pištec z Hützoviny) – svojí hudbu z nedostatku znalosti samotné romské hud-

by založil na fúzi různých prvků tradiční i populární hudby a při pozdější návštěvě romských

osad konstatuje: „Všechno, co jsem si vymyslel, je tady v podstatě reálné.“

Adriana Helbig si dále všímá paralel mezi tím, jak jsou v americké společnosti vnímá-

ni Romové a východoevropští přistěhovalci. Na gypsy punkové scéně je nejrozšířenější před-

stava Roma jako kočovníka, tj. člověka, který pochází odjinud, všude se cítí jako doma, ale ve

skutečnosti nepatří nikam. Z některých úhlů pohledu se zdá, že představy o Romech se na

gypsy punkové scéně mísí s představami o přistěhovalcích z východní Evropy. V americké

popkultuře je přistěhovalec kulturně identifikován jako osoba, která mluví a jedná na základě

jiných hodnot. Stejně jako Romové, kteří jsou historicky marginalizovanou skupinou, jsou

i přistěhovalci v USA sice společensky odmítáni, ale jejich exotická kultura je – do určité míry

– akceptována. Pojetí Roma a východoevropského přistěhovalce se tudíž v rámci amerického

trhu s world music do značné míry překrývá: imigrant, který opustil Jugoslávii nebo Sovětský

svaz, se – stejně jako Rom – nemá kam vrátit, protože stát, ze kterého odešel, už mezitím za-

nikl. Proto imigrant i Rom inklinují k vytvoření svého vlastního sociokulturního mikrosvěta,

který do sebe nasává širokou škálu dalších kulturních prvků.

Historická marginalizace a ostrakizace Romů má také jistou paralelu ve vnímání při-

stěhovalců z východní Evropy americkou majoritní společností: od konce 19. století až do

druhé světové války tvořili imigranti z východní Evropy největší skupinu chudých a nevzděla-

ných přistěhovalců do USA. Aby se zbavili stigmatu vesnického tradicionalismu, chtěli se ve

20. století co nejrychleji asimilovat do většinové americké společnosti. Naproti tomu většina

východoevropanů, kteří přišli do Spojených států v průběhu posledních dvaceti let, je vzděla-

ná a v Americe relativně ekonomicky úspěšná. Proto se mnoho z nich začalo postupně bouřit

proti tlaku kulturní asimilace. Jejich kdysi znevažovaný přízvuk, kuchyně a způsob života si

nyní užívá pozornosti americké popkultury, a to hlavně ve filmech a v hudbě. Příkladem je

i film „Borat“, který v posledku naznačuje, že bílí anglosaští Američané nemají právo soudit

——————-- 100 | Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town”



a kritizovat přistěhovalce z východní Evropy, protože sami nejsou o nic více kulturní, tole-

rantní a prosti „tradic“, kterými jsou údajně imigranti omezeni. Imigrant z tohoto porovnání

nakonec vyjde jako chytřejší, ekonomicky zdatný a schopný se adaptovat do nového prostře-

dí, aniž by ztratil sebe sama.

Adriana Helbig také upozorňuje na souvislost s krizí identity bílých Američanů. Na

příkladu filmu „Moje tlustá řecká svatba“ ukazuje, že v dnešní době jsou vyzdvihována poziti-

va etnického dědictví a bílým Američanům je naproti tomu vyčítán nedostatek takovéto kul-

tury. I Romové a přistěhovalci z východní Evropy jsou považováni za zajímavé a pestré lidi,

kteří milují život, a – jak naznačuje text a klip k písni „American Wedding“ (Americká svat-

ba) od Gogol Bordello – umí se narozdíl od bílých Američanů bavit. Jejich zábava ale není

v žádném případě uzavřená, proto každý, kdo má zájem, se může připojit a stát se její součás-

tí. Ostatně totéž platí i o americkém pojetí romské hudby.

Eliška Vránová

Adriana Helbig | “All Connected Through the Gypsy Part of Town” | 101 ——————--





Nerecenzovaná část





Když někdy vyjde najevo, že se ve svém etnomuzikologickém bádání zaměřuji na Českou re-

publiku, tak lidé, kteří vědí, že jsem Romka, obvykle předpokládají, že „studuji Romy“. To je

však poněkud nepřesné. Romové nejsou přímo předmětem mé disertační práce, píši o nich

pouze kontextuálně. Zdá se mi příznačné, že právě toto často vyvolává určité překvapení.

Z heuristických i etnografických důvodů totiž ve své disertační práci záměrně zaměňuji obvyk-

lou pozici Romů (jako studovaných Jiných) a Neromů (jako výzkumníků a normativních sub-

jektivit), přičemž svou pozornost soustřeďuji právě na neromské/bílé identity. Konstrukci

těchto rasových a národnostních identit z mého pohledu částečně určuje to, co můžeme čistě

teoreticky nazvat na straně většinové (bílé) školy odklonem od základních principů hudební-

ho vzdělávání, jak se praktikuje u Romů. Dalším prvkem, který tyto identity určuje, je téměř

absolutní vyloučení většiny minoritní hudby ze školních osnov a dále způsob, jakým jsou ve

škole prezentovány ne-bílé hudební styly a hudebníci, pokud už vůbec na jejich představování

dojde. Mnohé studie (a ne pouze ty od neromských autorů) se na Romy jako subjekty dívají

z hlediska toho, jak se liší od majoritní populace, a tento jejich pohled je někdy tak absurdní,

že vytváří rozdíly tam, kde ve skutečnosti žádné neexistují. Sama však ve své práci usiluji o víc

než o pouhé převrácení etnografického pohledu. Cílem tohoto článku není ozřejmit teoretic-

ká východiska mé disertace (jež pokrývá širší spektrum témat), ale doufám, že se mi v něm po-

daří obhájit logiku teoretického přístupu, který nastavuje zkušenost příslušníka menšiny ve

většinovém vzdělávacím systému jako hypotetický standard a majoritní vzdělávací systém na-

hlíží jako to, co se od tohoto standardu odlišuje.

V rámci terénního výzkumu jsem v České republice vedla rozhovory s padesáti uči-

telkami a učiteli, kteří vyučují hudební výchovu většinou na obou stupních základní školy.

Během těchto rozhovorů a pozorování ve třídách jsem si všímala struktury a obsahu výuky

Petra Gelbart | „Vždyť ten kluk se neumí ani podepsat“ | 105 ——————--

1 Tento článek vznikl jako příspěvek na konferenci International Council for Traditional Music ve Vídni
v roce 2007. Děkuji překladatelce z angličtiny.

| Petra Gelbart

——— „Vždyť ten kluk se neumí ani podepsat“:
——— Srovnání českého a romského systému
——— hudební výchovy1



a učebních materiálů předmětu hudební výchova a snažila se řízenými dotazy zjistit, jaká je

u učitelů znalost repertoárů etnické hudby a vůle s tímto materiálem pracovat. Zajímaly mne

také jejich postoje k lidem pocházejícím z menšinového prostředí. Často stačilo velmi málo

nebo vůbec nic a učitelé mi sami začali sdělovat své přesvědčení o geneticky nebo behaviorál-

ně dané odlišnosti Romů a dalších příslušníků menšin od bílých lidí, potažmo Čechů. V jed-

né základní škole na Moravě mi učitelka hudební výchovy řekla, že s repertoárem romské

nebo jiné etnické menšiny vůbec nepracuje. Zmínila se, že má ve třídě jednoho romského

žáka, a proto jsem se jí zeptala, zda ho někdy podpořila v tom, aby v hodině představil něco

z etnicky specifické hudby svojí rodiny. Učitelka namítla, že se tento desetiletý chlapec neumí

ani podepsat a (proto) že by ani nesvedl zazpívat písničku před celou třídou. Romské děti jsou

v České republice běžně umísťovány do škol pro děti s mentální retardací bez ohledu na jejich

intelektuální potenciál. Formulace, kterou tato učitelka použila při popisu studijních problé-

mů daného chlapce, byla zjevným nadsazením, už proto, že se jednalo o běžnou základní

školu. Její přezíravá poznámka však byla zajímavá v kontextu toho, že většina názorů, se kte-

rými jsem se setkala, se blížila názoru jiné učitelky: „No však víte, Romové, muzika, to je něco

pro ně. Čeština (jako školní předmět) jim nejde, ale něco zahrát bez not, na to mají obrovský

talent.“ Zdá se, že – tedy alespoň v České republice – panuje všeobecný názor, že Romové ne-

mají zájem o školní vzdělání, ale hudbu a hraní mají „v krvi“. Každý z nás se zajisté s takovým

názorem setkal. A tento nepřezkoumaný „selský rozum“ se promítá i do způsobu, jakým se

romská hudba a hudba jiných etnických minorit prezentuje pedagogicky – jako prvotní, pře-

dem nepromyšlená, jednoduchá, vášnivá, případně pomocí dalších adjektiv, jež se významově

vztahují spíše k tělu, než k mysli. Dostáváme se tak k mnohem širšímu tématu, kterým se já

(a další badatelé) zabývám jinde. Pro tuto chvíli je však především důležité, že tento postoj

předem určuje také způsob dělení hudby, jak jej prezentují české učebnice a osnovy hudební

výchovy – na „lidovou tvorbu“ a umění, na nízké a vysoké, primitivní a kultivované, neškole-

né a studované apod. Je také důležité poznamenat, že dokud se bude takové dělení používat

k zakrývání složitostí typických pro jakýkoli vysoce propracovaný systém produkce hudby,

bude skutečná podstata hudebního vzdělávání a repertoárů praktikovaných v takových pro-

středích, jakým jsou romské komunity, neromským učitelům stále unikat.

Procentuální zastoupení Romů v populaci mladých Čechů sice roste, ale je stále příliš

nízké, takže z hlediska proporcionality není důvod, proč by měla romská hudba mít v osno-

vách nějaké výraznější zastoupení. Jsou ale i jiné důvody. Mnoho studentů a někteří učitelé za-

pojení do mého výzkumu prohlásili, že hudební výchovu jako výukový předmět nemají rádi

nebo ji neuznávají – takže o co zde běží, nejsou pouze nepochybně diskutabilní ideály multi-

kulturního vzdělávání, ale také otázka, nakolik jsou současné pedagogické přístupy a metody

——————-- 106 | Petra Gelbart | „Vždyť ten kluk se neumí ani podepsat“



v hudební výchově efektivní. V následujícím textu nebudu předstírat nestrannost a pokusím

se zde rozehrát hru, ve které vytvořím jako součást záměny normativních standardů systém

hodnocení založený na postoji menšiny. Budu zkoumat český přístup k hudební výchově, při-

čemž mým výchozím bodem bude romský způsob hudebního vzdělávání.

Jak se Romové hudebně vzdělávají? Romská hudební výchova není v žádném případě uzavře-

ným systémem, pokud zde vůbec lze o systému mluvit. Domnívám se, že v tom, jak jsou Ro-

mové vyučováni ve svých komunitách hudbě, bychom u většiny z nich našli společné rysy, ač-

koliv se přirozeně chci vyvarovat obvyklé chybné představy o homogenitě všech skupin Romů

a Sintů a dalších romských subetnických skupin – jako by nebyli vysoce stratifikovanou etnic-

kou skupinou s celou řadou odlišných tradic a praktik, které mohou naopak sdílet s jinými et-

nickými skupinami. Stejnou námitku můžeme vznést proti termínu „česká hudební výchova“,

která samozřejmě také není ryze česká, ale jsou tu např. vlivy německé kultury. V této práci

pojmem „romská hudební výchova“ označuji metody pozorovatelné (tedy alespoň v České re-

publice) v rámci romských institucí jako je hudebnická rodina, zájmové kroužky nebo přípra-

vy na vystoupení vedené profesionálními romskými hudebníky. Při komparaci české a romské

hudební výchovy se nebudu zabývat žádnými dalšími specializovanými institucemi ani jedné

z kultur, ale spíše se podívám na to, jaké místo zaujímá hudební výchova v rámci obecněji po-

jatého životního vzdělávání a výchovy. Ačkoliv to nemohu tvrdit s určitostí, je pravděpodob-

né, že zmíněný romský chlapec, který se údajně neumí podepsat a už vůbec by nezvládl za-

zpívat před třídou písničku, prošel důkladnější hudební průpravou než mnozí jeho spolužáci.

(Romská hudební výchova se bohužel rychle vytrácí stejně jako rodiny praktikujících hudeb-

níků, a proto je možné najít třídy, kde romské dítě nebude po hudební stránce vzdělanější než

ostatní neromské děti). Romská hudební výchova, jak jsem ji já osobně zažila a měla možnost

extenzivně pozorovat, zahrnuje několik složek: výrazové schopnosti, větší či menší podíl prak-

tické hudební teorie, multikulturní rozhled, který vede k oceňování určitých klasických hu-

debníků a mistrů, a zapojení pohybu do rytmické výchovy.

Výrazové prostředky mohou být vokální, instrumentální nebo obojího druhu. Metody

výuky hry na nástroj a nezbytné teorie by zasluhovaly podrobnou analýzu, pro kterou však

není v tomto článku prostor. Čemu se však budu věnovat, je výuka zpěvu, se kterou má boha-

tou zkušenost většina romských dětí, a to nejen z hudebnických rodin. Stylové normy komu-

nity definují určité typy zabarvení hlasu (např. sípavý nebo ostrý), hlasitosti, improvizační

nebo jinak flexibilní rytmické vzorce a jejich kombinace s dalšími nástroji, které vytvářejí rej-

střík celé řady emocí a dalších sdělení. Melodické ozdoby jsou téměř daností i u relativně ne-

školených amatérských zpěváků. Kromě náročnějších melizmat, zvýšených a snížených tónů,

Petra Gelbart | „Vždyť ten kluk se neumí ani podepsat“ | 107 ——————--



mikrotónů a dalších, jsou to primárně glissando a přírazy, bez kterých by i jednoduchá rychlá

píseň zněla jaksi neúplně. Stejně jako v mnoha jiných oblastech, základní ideou produkce

hudby je účast všech přítomných, i když míra jejich zapojení může být různá. Rozvoj určitých

dovedností každého člena komunity (nehledě na jeho talent) dále podporují např. různá zvo-

lání a plynulá hlasově-rytmická improvizace, začleněná buď přímo zpěvákem do zpívané me-

lodie, nebo jako externí rytmický doprovod (jedná se o zvolání typu: „ej, de“ a „joj“ jako např.

v „ej, de čhavale, joj, džan te sovel“ – ačkoliv tato praxe je už u mladších generací na ústupu –

a [tlesk] „hop, hop, dživ tu more hopa…“). Oboje jsou schopné zvládnout i jinak hudebně na-

prosto nenadané tříleté děti. Dalším prostředkem s obdobnou funkcí je novodobý a rychle se

rozšiřující beatbox, kterému se romští chlapci věnují v daleko větší míře než jejich neromští

vrstevníci. Vytleskávání sudých nebo lichých dob je další způsob, jak se děti učí hudebnímu

doprovodu, stejně tak základní taneční prvky. S přibývajícím věkem se děti mohou formálně

nebo neformálně naučit další, komplikovanější pohyby. Dívky, které mají mnohem méně pří-

ležitostí hrát na nástroj, se často učí tradiční taneční kroky a stylizovanou choreografii, kte-

rá je k vidění v romských tanečních a divadelních souborech, zatímco chlapci mají často

v oblibě breakdance. Pro ty děti, které si vyberou zpěv, případně se mu věnují zároveň s hrou

na nástroj a tancem, je naprostým základem spontánně vytvořit a uzpívat dvoj- nebo troj-hlas.

Základní harmonické postupy, založené na paralelních terciích, běžně ovládá mnoho rom-

ských dětí, teenagerů a dospělých.

Podívejme se nyní optikou standardu romského hudebního vzdělávání na český systém

a uvidíme, jak se dokáže vyrovnat výše popsanému romskému vzoru. Hudební výchova je na

českých základních školách povinným předmětem téměř po celou dobu školní docházky

a jsou jí většinou vyhrazeny dvě vyučovací hodiny týdně. Vyučující mají v hodinách k dis-

pozici množství zpěvníků a existuje také několik učebnic. Tyto učebnice jsou bohaté na pří-

klady, teoretické, historické a další informace a vyvolávají dojem, že hudba je skutečným stu-

dijním předmětem. Avšak pokud se s těmito učebnicemi při výuce vůbec pracuje, pak velmi

výběrově, přičemž se akcentují především datace a názvy děl, zjevně ve shodě s tradičním čes-

kým pojetím času jako postupné řady očíslovaných roků.

Více než polovina času byla v hodinách hudební výchovy, jichž jsem byla svědkem, vě-

nována zpívání českých písní nebo písní přeložených z angličtiny, a to téměř vždy v unisonu.

Děti při tom seděly v lavicích a text zpívaly ze zpěvníků nebo zpaměti. Ve výjimečných přípa-

dech se žáci při zpěvu mohli pohybovat, a to buď tak, že si stoupli, nebo vsedě hráli na hu-

dební nástroje. Nejčastěji však zůstaly všechny dostupné hudební nástroje někde zamčené

a nijak se nepodporoval ani žádný další rytmický nebo pohybový doprovod. Mladí Češi ne-

mají až do doby tanečních nebo jiných formálních hodin tance mnoho příležitostí naučit se

——————-- 108 | Petra Gelbart | „Vždyť ten kluk se neumí ani podepsat“



tancovat a mnoho nezíská ani základní rytmickou dovednost, která je s tímto aspektem vzdě-

lání spojená.

Při výuce vokální techniky se čeští učitelé většinou řídí instrukcemi, které si žáci mo-

hou sami přečíst i v učebnicích – tón se tvoří v hlavě, má být jasný, ne příliš hlasitý ani příliš

tlumený, nemá být dyšný atd. Tento sborový styl zpěvu se dle mého pozorování nijak neměnil

ani v závislosti na zpívaném hudebním žánru. Zdá se, že český systém hudební výchovy klade

hlavní důraz na jednotu výrazu a určitou fyzickou ukázněnost, kterých se dosahuje pomocí od

sebe vzájemně nerozlišitelných vokálních poloh a tělesných pohybů zúčastněných. V rozporu

s ideály, které jsou vytyčeny v některých materiálech Ministerstva školství, nejsou na českých

základních školách (a rovněž ani na základních uměleckých školách) děti vedeny ke zvládnutí

improvizačních technik nebo vokálních či jiných ozdob, a produkce hudby tak má tendenci se-

trvávat spíše ve sféře přesné imitace, místo aby šlo o tvůrčí činnost. Hudební dovednosti, kte-

rých dítě nabyde v rámci výuky na české základní škole, značně pokulhávají za technickou od-

borností, kterou si je v mnoha romských komunitách možné prostě osvojit v běžném životě.

Zbývající čas typické hodiny hudební výchovy byl vedle již zmíněného zpěvu věno-

ván výkladu o zejména českých, německých a rakouských skladatelích nebo základním po-

jmům evropské hudební teorie (intervaly, stupnice, délka not). Žáci si do sešitů potichu opi-

sovali text z tabule a učitel je vyvolával, aby odpověděli na otázku typu kdo, kdy a co v rámci

hudební historie.

Některé třídy psaly testy zaměřené na jmenování not, hudebních nástrojů a dalších sou-

částí hudební teorie, ale tyto poznatky se ve výuce nikdy v praxi nepoužily, ani se s nimi jinak

kreativně nepracovalo. Faktem je, že výuka hudební nauky nedosáhla takové hloubky, aby

u žáků mohla zapříčinit patologickou uměleckou pasivitu, což se může u hudebně gramotných

studentů občas stát, ale na druhou stranu ji ani nevyvažovala praktická cvičení, kdy by žáci

mohli kompozičně spojovat různé hudební vzorce. Ačkoliv se školní výuka zaměřuje na zá-

kladní ovládnutí notového zápisu, z praktického hlediska je její přínos zanedbatelný v porov-

nání s mírou osvojení hudební teorie, které dosahuje stále ještě poměrně velké procento mla-

dých Romů a Romek, kteří se začali učit hrát na hudební nástroj v jiném než školním

prostředí.

Seriózní popis a kritika českého systému hudebního vzdělávání by musel být narozdíl

od toho, co na tomto malém prostoru uvádím, mnohem podrobnější a vyváženější. Proč zde

tedy vůbec uvádím takto zjednodušený popis dvou různých takzvaných vzdělávacích systémů

a stavím je do opozice? Zcela jistě mi nejde o pomýlenou ventilaci pocitu etnické hrdosti nebo

ukřivděnosti. Činím tak především proto, že se upřímně domnívám, že by česká hudební vý-

chova mohla značně získat integrací některých prvků jiných modelů, například toho romského,

Petra Gelbart | „Vždyť ten kluk se neumí ani podepsat“ | 109 ——————--



který je zde navíc po ruce. Že by větší variabilita učebních materiálů a příležitosti aktivně se

výuky účastnit přinejmenším zvýšily status hudební výchovy mezi studenty, není třeba zdů-

razňovat. Už to by zlepšilo efektivitu učebního procesu. Mnoho samotných učitelů hudby

zřejmě podléhá rozšířenému názoru, že hudební výchova je jakýsi odpočinkový či doplňkový

předmět, stejně jako např. tělesná výchova, a proto se na hodinách také mnoho studentů nu-

dilo, a to i v případech, kdy jejich učitelé přistupovali k výuce se zápalem a emocionální účas-

tí (samozřejmě jsem zaznamenala i světlé výjimky z tohoto pravidla).

Podívejme se na jinou stránku odlišnosti českého a romského systému hudebního vzdě-

lávání, pomocí které lze možná vysvětlovat větší zájem o hudbu u romských dětí. Jde o zále-

žitost kánonu a hudebních kategorií: zkrátka jaký druh hudby se vyučuje a jakým způsobem.

Romský model (beru v potaz Romy na celém světě) vede k oceňování celé řady hudebních sty-

lů, od jihoamerické po hudbu středního Východu a zahrnuje nekonečné množství dalších ob-

lastí světa. Mezi vědomě jmenované či nejmenované „mistry“ jsou pak zde zahrnováni jak

romští hudebníci jako například Django Reinhardt, tak i evropští orchestrální a operní skla-

datelé, ale i bollywoodské hvězdy nebo Louis Armstrong či Stevie Wonder. Současně s tím

vznikají i další specializovanější styly, jako např. různé jazzové fúze, jež jsou doménou zejmé-

na intelektuálněji zaměřených romských tvůrců.

Zatímco romská hudba má svoje vlastní kategorie, kritické tradice a respektované in-

stituce, v rámci kterých jsou děti hudebně vzdělávány, české pedagogické nálepky jsou rigid-

nější a navíc – v porovnání s romským standardem – vytvořené na základě nahodilé logiky.

Všudypřítomným příkladem tohoto nedostatku logiky je neměnné učebnicové dogma, které

staví do protikladu „hudbu jako umění“ a „hudbu neuměleckou“ – kam je řazen např. jazz

nebo indická klasická hudba. Jazz nebo „exotickou“ hudbu zmiňují české učebnice vůbec jen

okrajově. Český model hudebního vzdělávání je oproti tomu romskému úzce vázaný nejen

geograficky, ale i kategoriemi rasy a etnicity, částečně proto, že vlády v jeho rámci podporují

a prosazují nacionálně laděná a elitářská díla, jako např. opery. Důsledkem může být velmi na-

hodilé formování hudebního vkusu v režii jednotlivých škol. Učební materiály používané

v hodinách hudební výchovy jsou velmi provinční, omezené kánonem orientovaným do mi-

nulosti a nacionalismem orientovaným na stát a jemu kulturně blízké evropské souputníky.

Výběr písní určených ke zpěvu, které z toho kánonu vybočují, je určovaný etnicitou autorů

(v podstatě jde většinou o bílé Čechy mužského pohlaví), a tudíž ve výuce příliš nezohledňu-

je různorodost stylů, která je žádoucí pro zdravý intelektuální a osobnostní vývoj studentů.

Zatímco romský model hudebního vzdělávání je ve své šíři propojen jak s minulostí, tak

i s moderní praxí, mnozí čeští učitelé jsou podezřívaví vůči současné popularitě a současnému

sociálnímu významu hudby. V kontrastu s českým systémem hudebního vzdělávání, který lpí

——————-- 110 | Petra Gelbart | „Vždyť ten kluk se neumí ani podepsat“



na statické tradici založené na mono-kulturní minulosti, systémy hudebního vzdělávání jako

je ten romský, pracují s materiálem z různých geografických oblastí a zdůrazňují vzájemnou

prostupnost historie a současného vývoje. Tím pomáhají lidem (bez ohledu na barvu jejich

pleti) objevovat svoje místo jako inherentní etnické „menšiny“ v rámci větší, nevyhnutelně se

globalizující společnosti. Romský přístup je tak více v souladu s moderními vzdělávací trendy,

které jsou postulovány v řadě dokumentů Evropské unie i české vlády. Díky své aktuálnosti zá-

roveň u studentů vzbuzují zájem o studium hudby (ať již v rámci formální nebo neformální

výuky).

Poslední otázka související se zkoumáním českého vzdělávacího systému z romské per-

spektivy může být vodítkem k procesům utváření identit. Nazírání „bílého“ systému hu-

debního vzdělávání optikou příslušníka minority nám umožňuje zaměřit se na to, co tento

akademický obraz sebe sama vynechává, především v případě charakteristik, jež jsou často při-

suzovány jiným etnicitám. Pokud například člověk reflektuje takovou náplň výuky, která pre-

zentuje nějakou menšinovou skupinu jako divokou, neuspořádanou a nekontrolovaně podlé-

hající emocím, nelze si zároveň nepovšimnout, že jiné příklady téhož chování – například

reakce publika na premiéře Svěcení jara v roce 1913 nebo masová hysterie návštěvníků rocko-

vých koncertů – výuka buď pomíjí úplně, anebo je prezentuje tak, aby vypadaly kulturně.

Nebo obráceně: „Jiná“ hudba musí být diskurzivně uzavřena v registru primitivní, jednoduché

a neumělecké, aby tradiční, etnocentricky definované kategorie zůstaly nedotčené. Lidová

hudba je součástí české identity a rockové koncerty součástí identity bílé. K tomu se přidru-

žují další tendence, jako je např. implicitní budování neromské identity pomocí obrazů řádu,

klidu, intelektuálního vývoje atd., a dále tichý předpoklad, že majoritní způsob vzdělávání je

vždy lepší než vlastní způsob vzdělávání praktikovaný v rámci dané menšiny. Obzvlášť v pří-

padě Romů se zpochybňuje samotná existence jakékoli formy takového vzdělávání, s výjim-

kou blíže nedefinovaného „intuitivního učení se“. Nacionalismus, hrdost na vysoké umění,

jež je pohodlně rasově ohraničeno, vyloučení veškeré „ne-bílé“ hudby s výjimkou jazzu, kte-

rý Češi kulturně dokázali vstřebat, to všechno přispívá k budování české společenské entity

a její identity jako kultivovaného, moderního člena EU. Avšak oficiální evropské ideály mul-

tikulturalismu ve vzdělávání a veřejném životě nejsou ve skutečnosti do tohoto sebenazírání

nijak začleňovány.

Tyto fenomény odhalují existenci určitých meta-identit, otevřených, uzavřených, multietnických,

monoetnických a dalších, ke kterým může vyučování vést, nebo je může problematizovat. De-

ficit, spočívající v naprosté ignoranci jakéhokoliv romského skladatele a hudby ve školních

osnovách a v pokračujícím opírání se o stereotypní zjednodušování například pomocí nálepek

Petra Gelbart | „Vždyť ten kluk se neumí ani podepsat“ | 111 ——————--



„primitivní“ a „horkokrevný“, způsobují daleko větší škodu, než samotná exkluze a stigmati-

zace menšinových skupin. Tyto nedostatky dokládají neschopnost rozvíjet základní vzděláva-

cí schopnosti, jako jsou kritické myšlení nebo naslouchání svému okolí. Rozbor nedostatků

českého systému hudební výchovy z hlediska hypotetického standardu romské hudební vý-

chovy je užitečným protějškem k práci těch romistů, sociologů a speciálních pedagogů, kteří

úmyslně či nevědomky intelektuální úsilí Romů nebo příslušníků jiných menšin snižují. Roz-

šířený názor, že Romové mají ve vzdělávání speciální potřeby a jako skupina potřebují projít

převýchovou, přímo vyzývá k vyvážení, a to například pomocí studia speciálních vzdělávacích

potřeb učitelů a studentů pocházejících z většinových etnik. Akademici vedou debaty o nízké

zaměstnanosti mezi Romy a jejich nezájmu o vzdělání, přičemž oboje porovnávají s domně-

lými hodnotami většiny, avšak jen zřídka slýcháme, že by někdo hodnotil neochotu učitelů ab-

sorbovat nový materiál v kontextu romských hodnot jako stejnou deviaci. Asi by stálo za to

pokračovat tam, kde jsem dnes začala já.

Z anglického originálu přeložila Nikola Ludlová

——————-- 112 | Petra Gelbart | „Vždyť ten kluk se neumí ani podepsat“



Městečko Saintes-Maries-de-la-Mer na jihu Francie se každoročně stává na konci května dějištěm

velkolepé pouti, na kterou se sjíždějí Romové z celé Evropy. Vzdávají zde úctu Svatým Mariím

(podle provensálské legendy blízkým příbuzným Panny Marie – Marii Salomé a Marii-Jacobé)

a patronce Sáře – ochránkyni nenáviděných. Vzniku pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer a jejímu

průběhu se věnovala již Angela Postolle v článku „Saintes-Maries-de-la-Mer (Francie) / Koléb-

ka romského křesťanství, nebo usurpace provensálské pouti?“ v časopise Romano džaniben 1-

2/1998.

Maria Bartz v Saintes-Maries-de-la-Mer pobývala v roce 2008 s cílem zaznamenat, v jaké

podobě je na pouti přítomna hudba a jaké plní pro zúčastněné funkce. Následující text je výběrem ka-

pitol z diplomové práce „Formy, funkce a praxe náboženství a hudby v kultuře Romů: Výzkum pou-

ti v Saintes-Maries-de-la-Mer“, kterou autorka v roce 2008 obhájila na Institutu Hudební a me-

diální vědy na Humboldtově univerzitě v Berlíně. Kapitoly vybrala a z německého originálu

přeložila Eva Zdařilová.

Formy a funkce romské hudby na pouti

Hudba jako podstatná součást pouti hraje roli na několika úrovních. Při náboženských obřa-

dech se na jedné straně hraje tradiční romská hudba specifická pro tu kterou skupinu, a na

straně druhé jsou Romy i Neromy přednášeny liturgické zpěvy. Mimo náboženskou oblast je

romská hudba přítomna jak na veřejné profesionální, tak na interní soukromé úrovni. Násle-

dující text je věnován znázornění romské hudby a zkoumání jejího charakteru a funkce, stej-

ně jako způsobu přednesu v závislosti na situaci a sociálním prostředí pouti v Saintes-Maries-

de-la-Mer (dále jen Saintes-Maries).

Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer | 113 ——————--

| Maria Bartz

——— Formy a funkce hudby při pouti
——— v Saintes-Maries-de-la-Mer



Komerční a sociálně kritické funkce hudby na veřejné úrovni

Na veřejné úrovni přispívá hudební prezentace Romů výrazně k folkloristicko-exotickému

obrazu pouti tak, jak jej prezentuje obec i sdělovací prostředky, a je jednou z příčin vysoké

návštěvnosti a silné medializace pouti. Hudba hraná mimo náboženské ceremonie a určená

veřejnosti je přítomna už během samotných příprav. Na pouti pak začínají různé romské sku-

piny hrát už v dopoledních hodinách po ranních obřadech v kostele v jeho blízkosti na ná-

městí Place de l’Église. Pro některé profesionální hudebníky je hraní na pouti jejich živností.

Skupina Urs Karpatz (Karpatští medvědi) je jako jediná hudební formace angažovaná přímo

správou Saintes-Maries a od 21. května hraje ve městě denně. Vedle jednotlivých spontánních

prezentací další, tentokrát manušské formace z Alsaska a jedné rumunské dechové kapely1,

vystupuje pravidelně na různých místech v obci ještě rodinná kapela z Rumunska, Raspoutine,

pro kterou hraní na pouti také představuje hlavní zdroj příjmu. Celkově lze na veřejné úrovni

vypozorovat dominanci romské hudby z jihovýchodní Evropy. Obměňující se publikum se

skládá z Romů z různých subetnických skupin, stejně jako z Neromů (turistů, novinářů, míst-

ních obyvatel).

Skupinu Urs Karpatz založil v roce 1993 bývalý krotitel medvědů z Bretaně, Dimitri

Sergueï Lazar, a v současné době vystupuje na celé řadě festivalů a koncertů. Formace vydala

už osm alb a disponuje rozmanitým instrumentálním a vokálním repertoárem. Ten se skládá

z tradičních tanců a písní jihovýchodní Evropy (s texty v romštině), z děl klasické hudby (např.

pasáže „Uherských tanců“ od Brahmse) přeformovaných improvizacemi, a z vlastních kom-

pozic.2 Instrumentálnost skupiny odpovídá částečně tradičnímu obsazení maďarské romské

kapely: dva houslisté (sólista a doprovod), kontrabasista, klarinetista a hráč na cimbál. K tomu

patří ještě hráč na akordeon a dva zpěváci, respektive hráči na perkuse, z nichž jeden přebírá

i roli manažera a během vystoupení prodává CD-nosiče. Obsazení a hudební repertoár for-

mace na jednu stranu demonstruje inspiraci hudební tradicí Romů z Maďarska a zároveň za-

hrnuje další stylové směry z jihovýchodní Evropy. Za všechny jmenujme např. taneční písně3

——————-- 114 | Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer

1 Žánr tzv. Balkan Brass (dechová kapela s převážně žesťovými nástroji) pochází ze Srbska a je rozšířený také
v Makedonii a částečně v Rumunsku a v Bulharsku. Tento žánr sjednocuje vlivy turecké vojenské hudby
s vlastními elementy romské hudby. Filmy Emira Kusturici (např. Time of the Gypsies, Černý kocour, bílá
kočka, Underground) přispěly díky své filmové hudbě vycházející z tohoto žánru podstatně k jeho populari-
tě i mimo Balkán. Obšírněji ke vzniku a stylovým atributům romské hudby na Balkáně viz Svanibor Pettan
(Pettan, 2000: 225-245).
2 Např. píseň „Sara-La-Kali“, která byla složena k poctě patronky Sáry.
3 Taneční písně převážně v přímém taktu se vyznačují především svým přednesem bez textu, ve kterém je
napodobována instrumentální hra. Tyto na osminkách postavené písně jsou zpěváky rozkládány na syn-



olašských Romů, které Urs Karpatz také interpretují, s typickým vokálním basem, doprovodným

luskáním prsty a mlaskáním jazykem, se stepovanými tanečními vložkami a zvolávanými sla-

bičnými formami. Mimo to hrají i instrumentální hudbu s nádechem orientálních vlivů, jako

jsou komplexní rytmy a rychlá, dlouhá a hudebně kompaktní sóla (klarinetu a houslí) s tóno-

vými kroky menšími než půltón.

Skupina Raspoutine se skládá ze dvou houslistů (jedny housle jsou elektrické), jednoho har-

monikáře a jednoho kytaristy. Na rozdíl od Urs Karpatz zahrnuje její čistě instrumentální re-

pertoár vedle tradičních maďarských tanců a populárních kousků z klasické a lidové hudby

(např. hebrejské písně „Hava nagila“, nebo ruské písně „Kalinka“) také hudební kousky ve stylu

manušského jazzu. Hudební znaky skupiny Urs Karpatz a Raspoutine se překrývají se stylis-

tickými specifiky romské hudby. Často jsou v rámci jednoho kusu nasazovány kontinuálně

vzrůstající a náhlé změny tempa; pomalý, rytmicky volně aranžovaný začátek, nesený jedno-

duchými melodiemi sólových nástrojů (housle, klarinet), který je doprovázený běhy a rozkla-

dy4 rytmických nástrojů (cimbál, akordeon, kytara) a nechává už tušit téma; začátek, který se

dále vyvíjí do rytmické taneční pasáže hrané ve vysoké rychlosti, ve které se téma obměňuje.

Extrémní zvyšování tempa s sebou přináší změnu v náladě: hudební výraz se transformuje

z melancholického a dramatického do rozjařeného, nekontrolovaného a živého charakteru.

Toužebná a napjatá nálada začátku je posílena synkopami tónů melodie, díky nimž vyznívá

další pokračování a následné vyústění ještě naléhavěji. Kontinuální napětí je udržováno náh-

lými změnami tempa v rámci jednoho kusu (z části i opakovanými), nepředvídatelností

a oscilováním mezi bohatě kontrastními náladami. Hudebníci přítomní v Saintes-Maries na

veřejné úrovni také často využívají sólového přednesu virtuózních variací tématu – jak již bylo

zmíněno, charakteristického znaku tradiční romské hudby. Takový styl využívá při hře např.

houslista Paola ze skupiny Raspoutine, v níž je téma houslí obměňováno a zdobeno tremoly,

trylky a glissandy. Prostřednictvím zpracování jednoho tématu různými hudebníky vzniká do-

jem soutěže ve virtuozitě mezi jednotlivými členy kapely. Názorná je např. improvizace jedné

pasáže z „Uherských tanců“ od Brahmse skupinou Urs Karpatz, kdy je téma „Uherského tan-

ce“ v podání houslí a klarinetu pozměňováno: zpočátku je hudební stylový směr ještě velice

blízko původnímu tématu, následně je transformován přes swingový rytmus až do manušské-

ho jazzu. Klarinet se ujímá tématu a improvizuje – podporován výrazně vystupujícími motivy

Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer | 115 ——————--

kopované šestnáctinky a doprovázeny tzv. mundbassy: nepřízvučné osminky zdůrazňované krátkými ostrými sla-
bikami (bb, hh), které hráči vykřikují do sevřené dlaně a vznikají tak zvuky podobné trubce. Také doprovodné
tleskání dlaní a luskání prsty, na kterém se podílejí i posluchači, je pro přednes tanečních písní typické.
4 Tzv. arpeggio – tóny jednoho akordu jsou hrány plynulým pohybem za sebou (a ne zároveň).



kontrabasu – ve stylu severoamerického hot jazzu; původní téma však zůstává neustále rozpo-

znatelné.

Způsob hudebního přednesu a vystupování Urs Karpatz je výrazem jejich profesionali-

ty. Zatímco hudebníci skupiny Raspoutine jsou oděni individuálně a občas hrají jen ve třech

nebo ve dvou – z části se na hudebním vystoupení podílejí i další právě přítomní Manušové

a Gitani5 – je oděv skupiny se stálým angažmá jednotně černý, u některých doplněný černými

klobouky. Formace je pevně daná a vždy kompletní. Během prezentace jsou k dispozici různá

CD v profesionální studiové kvalitě, zatímco skupina Raspoutine nabízí k prodeji vypálené

CD, jehož přebal je zčásti fixován lepidlem až na místě, a během vystoupení se vybírají pení-

ze do klobouku. Podstatně širší repertoár Urs Karpatz ilustruje také jejich komerční zkuše-

nosti. Jejich hudební vystoupení se vyznačuje technickou dokonalostí a harmonickou souhrou.

Vystoupení skupiny Raspoutine, i přes jejich méně profesionální přístup, však není publikem

žádáno o nic méně. To souvisí na jedné straně s intenzivně nasazenou virtuózní a expresivní

hrou houslisty Paola, a na druhé straně s improvizovanou atmosférou a malým obsazením

skupiny, která staví na přímém kontaktu s publikem.

Hudba byla částečně k slyšení i v místním obecním domě, v rámci výstavy fotografií Romů od

Thérése Chevalier.6 Při vernisáži přednáší jeden mladý Gitan rytmicky, ve stylu rapu, sociál-

ně kritickou báseň s názvem „Jsem Gitan“. Následně jeden rumunský Rom zpívá za doprovo-

du kytary populární písně katalánské rumby, nebo „Bamboleo“ proslavené skupinou Gipsy

Kings. Návštěvníci vernisáže se skládají převážně z členů regionálních sdružení podporujících

kulturu Romů, sociálních pracovníků, obecních politiků, duchovních z oblasti pastorace

Romů a novinářů. Turisté a Romové zde nejsou téměř přítomni.

Romská hudba prezentovaná na veřejné úrovni může pro profesionální a poloprofesionální

hudebníky zastávat funkci komerčního média, zároveň však i zde hudba plní i sociální funkci,

když se stává komunikačním médiem mezi různými skupinami Romů a Neromů. Publikum

veřejných hudebních vystoupení v Saintes-Maries totiž tvoří skupiny lidí z různých kultur

a s odlišným sociálním pozadím. Stylově různorodý repertoár je přizpůsoben převážně prů-

měrnému očekávání návštěvníků a splňuje rozšířenou představu o typické „cikánské“ hudbě,

která ji spojuje právě s maďarskými čardáši a interpretacemi děl klasické hudby. Témata

a skladby jsou většinou populární. Posluchači tak nabízejí možnost jejich znovuobjevení a na

——————-- 116 | Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer

5 Z části se zapojují i spřátelení hudebníci s dalšími nástroji, např. s kontrabasem s kovovou šňůrou na prá-
dlo místo strun.
6 Angažovaný člen sdružení Notre Route, který se zasazuje za Romy v regionech Provence a Camargue.



druhou stranu zaručují, díky „romské“ transformaci těchto známých témat, exotickou folklo-

ristickou atmosféru celé události. Tu vedle vnějších aspektů (snědý vzhled hudebníků apod.)

vytváří v hudební rovině zejména působivá expresivní virtuozita, napínavé změny tempa a in-

tenzivní hudební výraz. Obec, stejně jako samotní hudebníci, tak záměrně využívají existující

klišé, zejména pro zvýšení zisku. Hudební akt se v tomto případě pro romské hudebníky stá-

vá spíše účelovou racionální činností než aktivitou vedoucí k dalšímu uměleckému vývoji. Čím

lépe jejich repertoár a režie představení vystihne vkus publika, o to větší mají příjmy.

Pro Paola není hudba, kterou se skupinou Raspoutine prezentuje, žádnou velkou výzvou –

slouží k výdělku a k zábavě. Jinak hraje nejraději jazz s „opravdovými Manuši“.7 Paolo hraje

v dalších kapelách v Montpellier, s nimiž vystupuje na festivalech a koncertech.8 Jeho otec, ji-

nak druhý houslista skupiny Raspoutine, mi jednoho rána zahrál sólo, které je podle jeho slov

„něčím extra“. Na otázku, jaké má píseň pozadí, odpověděl, že za normálních okolností není

určena gádžům. Tato příhoda ukazuje fakt, že repertoár dané kapely, určený ke komerčnímu

účelu, se může odchylovat od jejich interního repertoáru. Hudba hraná na veřejnosti, o které

by se bylo možné na první pohled domnívat, že má mezi Romy a Neromy zprostředkující so-

ciální funkci, však nutně oba tyto světy nemusí vůbec spojovat. Může naopak pouze posilovat

stereotypní představu majoritní společnosti o Romech – způsobem přednesu cíleně přizpůso-

beném očekávání publika a posíleném hranou exotikou. Za určitých okolností tedy konflikty

jen povrchně překrývá. Na druhou stranu však i takto hraná hudba poskytuje i možnost indi-

viduálního projevu, např. v improvizacích, do kterých může hudebník vnést své osobní dojmy

a inspirace. Skupina Urs Karpatz, která se těší již určitému mezinárodnímu věhlasu, se může

například umělecky kreativně vyjádřit vlastními kompozicemi a seznámit posluchače případ-

ně s dosud neznámými formami romské hudby. Jednou takovou skladbou je „Sara-la-Kali“ –

skladba, která ale díky částečně „archaickému“ výrazu nemusí nutně oslovit všechny poslu-

chače. Hudba tak získává i funkci prostředníka mezi kulturami. Výše zmíněný rytmický před-

nes básně na vernisáži ukazuje i na sociálně kritický charakter hudby hrané v rámci oficiální

části poutě. Sociálně kriticky orientovaná hudba však tvoří na pouti v Saintes-Maries jen ne-

patrnou část a je přijímána jen malou skupinou zasvěcených (vedoucí sdružení, duchovní, no-

vináři, jednotlivci z řad Romů).

Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer | 117 ——————--

7 „Ale… já nehraju s [Raspoutine] pořád … normálně hraji s Manuši, s opravdovými Manuši! Mám skupi-
nu v Montpellier, a pak mám skupinu v Carcassonne a tak to různě dělím, víš? A tady, to je jen pro zábavu,
moc si tu nevyděláš.“
8 Mimo jiné hraje se skupinou Traio Romano, která hraje tradiční romskou hudbu z jihovýchodní Evropy
a vystupuje po celé Evropě na festivalech a koncertech.



Na hudbě prezentované na veřejné úrovni lze v Saintes-Maries také pozorovat inovativní hu-

dební postoj jejích romských interpretů. Paolovy elektrické housle zapojené do tradiční ro-

dinné kapely, rumba, kterou hraje Rom z Rumunska a Gitan rapující na vernisáži výstavy, stej-

ně jako integrace stylových prvků jiných hudebních žánrů do tradičního repertoáru – to

všechno jsou příklady pro nenásilné zacházení s hudebním vystoupením, které podléhá urči-

tým pravidlům s komerční resp. účelovou funkcí.

Sociální funkce hudby a hudba ve funkci formování identity 
na veřejné a interní úrovni

Romská hudba zaujímá na pouti ústřední místo i mimo komerční rámec celé události, a to jak

na interní, tak i na veřejné úrovni. Od pozdního odpoledne začínají oficiální Urs Karpatz se

stálým angažmá střídat spontánně vystupující skupiny Gitanů a Manušů, zatímco skupina

Raspoutine pokračuje ve své obchodní aktivitě i v odpoledních a večerních hodinách, teď už

však v závislosti na tom, kde najde místo. Výše zmíněná dominance romské hudby z jihový-

chodní Evropy, která je u komerčních skupin zřejmá, se odráží i na repertoáru francouzských

romských hudebníků, kteří hrají manušský jazz a katalánskou rumbu. V průběhu večerních

mší, které se od 19. května konají vždy od půl deváté a jsou přenášeny reproduktory na ná-

městí před kostelem, které zaplňují Romové z různých skupin a turisté a duchovní v oblasti

pastorace Romů. Náměstí slouží jako místo večerního setkávání. Slovům a hudbě hrané na

mších však není věnována přílišná pozornost; hodně romských rodin během pobožnosti opa-

kovaně s dětmi do kostela vchází a vychází. V okolních restauracích i během mše dále hrají

Gitani.9 Hudební produkce kolem kostela intenzivněji ožívá po večerním obřadu. S výjimkou

skupiny Raspoutin tato produkce nesleduje žádný komerční účel, slouží jen k potěšení, vytvo-

ření atmosféry a pocitu pospolitosti. Často na jednom náměstí najednou vystupují i dvě sku-

piny, vždy v protilehlých rozích. Obvykle se jedná o formace hrající manušský jazz a rumbu –

a kolem nich se shlukuje dav jejich příznivců.

Lze pozorovat, že publikum Gitanů tvoří především členové interní skupiny a jen jednotlivě

se mezi nimi objevují turisté. Hudebníci, převážně muži, hrají katalánskou rumbu smíše-

nou s prvky flamenca. Prostá instrumentace je složena ze dvou kytar, zpěvu a hry na cajon –

——————-- 118 | Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer

9 V restauracích se zdržují převážně gitanští hudebníci hrající katalánskou rumbu – což je výrazem jejich
dlouholeté tradice hudební produkce v regionu Camargue.



dřevěné krabice, na které hudebník vsedě bubnuje latinskoamerické rytmy (např. rytmy salsy

a samby). Repertoár se skládá z populárních písní jako je „Bamboleo“ a z dalších kompozic in-

terpretovaných i Gipsy Kings. Zpěvu (v katalánštině a ve francouzštině) se spontánně a částeč-

ně improvizovaně ujímají různí přítomní. Ani hra na kytaru není pevně vyhrazena jedné oso-

bě – také u kytary se v průběhu vystoupení vystřídají různí, méně či více kompetentní hráči,

kteří jsou vystoupení přítomni. Věk účinkujících se pohybuje od velmi mladých, asi šestnácti-

letých zpěváků a hráčů na kytaru, až po přibližně šedesátileté muže, což demonstruje silně

rozvinutou rodinnou tradici Gitanů, kteří jsou na večerních setkáních často zastoupeni ve

všech generacích. U skupin hrajících rumbu hraje velkou roli i tanec. Především ženy a dívky

tančí improvizované flamenco, přičemž muži často zpěvem oslovují jednu ženu, kterou tímto

vyzývají k tanci. Nejedná se – na rozdíl od původní kubánské rumby – o párový tanec, spíše se

tanečník/tanečnice vyjadřuje obdobně jako ve flamencu, tedy individuálně, a přítomní jej/ji

podporují zvoláními a rytmickými palmas10. Pospolitost skupiny a identitu jednotlivce s ohle-

dem na skupinu podporuje aktivní účast tančícího, tleskajícího, zpívajícího a vykřikujícího

publika, stejně jako dynamický hudební akt. Ten není vázaný na konkrétní hudebníky a před-

nášející a posluchači jsou v něm volně variabilní. Celý dav většinou prochází ulicemi obce

a zastavuje se a hraje na různých místech, což v jiné rovině znázorňuje pohyblivost hudební-

ho aktu gitanských skupin. U gitanských formací stojí v popředí strhující rytmus, tanec a vy-

soká expresivita hlasu spíše než virtuózní improvizace. Výrazově silný zpěv integruje celé tělo,

mimiku, gestikulaci a pohyb. Celkově je zřetelný vztah zpěvu k tělu a emocím.

Jedna z mála zpěvaček mezi gitanskými ženami je mezi Romy oblíbená jihofrancouzská

Gitanka Negrita, která, stejně jako Manitas de Plata, na pouť přijíždí každoročně. Negrita má

celou obec fanoušků, která sestává z příbuzných a spřátelených Gitanů a následuje ji na kaž-

dém kroku. Její vystupování je i díky její okouzlující garderobě srovnatelné s vystupováním hu-

dební hvězdy. Ještě před jejím příjezdem se spekuluje o přesném čase, kdy dorazí, a o místě je-

jího pobytu. Její vystoupení jsou vždy velmi spontánní a mezi členy různých skupin Romů na

pouti platí za senzační. Její zpěv je působivý a expresivní a posluchače – z velké části jde o gi-

tanské ženy – přivádí až k pláči. Hraje tradiční flamenco a katalánskou rumbu11 stejně jako

vlastní kompozice, ve kterých reflektuje i svůj životní příběh ovlivněný autonehodou, po níž

následovala amputace nohy. Její zpěv je vázaný na individuální náladu a konkrétní situaci.

Stává se tak, že se celý večer zdržuje v baru, kde se hraje, ale i přes stálé výzvy se na hudebním

Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer | 119 ——————--

10 Tleskání do dlaní, pozn. red.
11 Na jejím posledním CD, které vyšlo ve Francii v červnu 2008, je také patrný vliv romské hudby z jihový-
chodní Evropy s texty v romštině. Negrita: Dema Tu, Iris Music, Juni 2008.



aktu nepodílí. Výrazově silný zpěv závislý na individuálním rozpoložení znázorňuje přiroze-

nost, s jakou Romové vyjadřují své silné emoce, a zároveň zakořenění muzicírování ve své

vlastní kultuře. Negrita profituje z pouti i z komerčního hlediska. Zatímco její vlastní hudební

prezentace se konají vždy spontánně a bez placení, příjmy jí garantuje stánek s občerstvením

a stánek s nápoji, které provozuje. Ty jsou umístěny vedle pódia, které nechává zřizovat u vjez-

du do obce, na ploše vyhrazené k táboření Romům, kteří na pouť přijeli, a kde hrají Gitani ka-

talánskou rumbu nebo zde vystupují různí DJs. Celý tento podnik kritizují z důvodu hlasitosti

zdejších vystoupení někteří duchovní, kteří se zároveň obávají postupného potlačení původ-

ního náboženského významu samotné pouti.12

Manušští hudebníci jsou většinou technicky zdatní. Jejich instrumentace sestává zpravidla

z kytary, jedněch houslí, jednoho kontrabasu a někdy i z cimbálu. Jeden starší Manuš, který se

pravidelně účastní různých hudebních představení, si z jedné tamburíny s blánou, na kterou si

přimontoval hudební těleso, vytvořil vlastní hudební nástroj. Repertoár souborů je silně ovliv-

něn Django Reinhardtem. Představení, vyznačující se improvizačním uměním hudebníků, je

srovnatelné s profesionálním vystoupením. Podíl hudebníka je zde jednoznačně určen, což zna-

mená, že je jasný předěl mezi hudebníky a posluchači. Jen ojediněle se publikum k produkci při-

pojuje rytmickým tleskáním nebo tancem, jedná se však o doprovodné činnosti, které nejsou na

rozdíl od gitanských skupin součástí samotného hudebního vystoupení. I publikum je různoro-

dější než u gitanských kapel – kromě Manušů se skládá také z turistů a novinářů.

Spontánně utvořené skupiny gitanských a manušských hudebníků, kteří jsou díky svojí hu-

dební produkci v centru obce pro veřejnost dobře vnímatelní, zůstávají většinou uskupeními

jedné subetnické skupiny, t.j. formacemi složenými buď jen z Gitanů nebo jen z Manušů.

Kolem půlnoci se skupiny rozpouštějí a obec se vyprazdňuje. Hudební vystoupení Gitanů po-

kračuje od 21. května každý večer až do noci ve dvou místních restauracích.

Stranou vesnice, na plochách vyhrazených k táboření Romům, je ústřední večerní náplní také

hudba a hraní.13 Kromě pódia zřizovaného Negritou, je hudba praktikována v soukromém

nebo polosoukromém kruhu, např. při narozeninách a jiných slavnostních příležitostech nebo

jsou jen oslavou vzájemného shledání. Informace o místě daného setkání se mezi Romy pře-

——————-- 120 | Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer

12 Pódium se nachází jen několik metrů od obytného přívěsu národního duchovního Clauda Dumase, před
kterým je každý podvečer pořádána mše. V přibližně stejnou dobu začíná i hudební vystoupení na pódiu.
13 Hudba je zde samozřejmě přítomna i přes den – ať již se jedná o hudbu (hlasitě) reprodukovanou nebo ži-
vou, hranou před zaparkovanými vozy.



dává během dne. Většinou se pak večer kolem velkého ohně sejde rodina, přátelé a další blíz-

cí zasvěcení, společně se hraje, jí a pije. Mezi posluchači se nachází i několik Neromů, kteří se

s Romy přátelí. Nezasvěcení kolemjdoucí nebo turisté se zpravidla – a obzvláště večer – v blíz-

kosti Romům vyhrazených ploch nezdržují, díky čemuž zůstávají oslavy v podstatě přísně in-

terní záležitostí. Tyto oslavy a společné hraní nejsou časově nijak ohraničeny a mohou se pro-

táhnout až do následujícího rána. Podle příležitosti se většinou společně sesednou převážně

mužští hudebníci14 z různých romských skupin dohromady tak, aby mohl být i repertoár smí-

šený, a dochází k fúzím flamenca, katalánské rumby a manušského jazzu. Ojediněle jsou zde

přítomni i neromští hudebníci, jako např. francouzský houslista jedné manušské formace,

nebo flamencový kytarista z Japonska. Při soukromých rodinných oslavách zůstávají subetnic-

ké skupiny pouze mezi sebou, s výjimkou několika málo pozvaných Neromů. Výše popsaná

interní hudební produkce se vyznačuje flexibilním přednesem. Časová délka prezentovaných

skladeb je různá, některé dosahují až šesti minut. Hudební výkon doprovází oslavu bez přeru-

šení a je součástí společně sdíleného času.

Hudba získává sociální funkci – podporuje pocit vzájemné sounáležitosti a utvrzování

vlastní identity. Přispívá k vytvoření uvolněné atmosféry, ve které se přítomní cítí dobře, a na

které se všichni podílejí – tancem, zpěvem, tleskáním atd. Interní hudební přednes se od ve-

řejných prezentací odlišuje méně virtuózní hrou; hudebník nemusí zapůsobit svým umem, ale

má příjemně uzpůsobit pospolitost přítomných. To lze zaručit především všeobecně známým

repertoárem, na němž se mohou popřípadě podílet i přítomní. Při oslavě narozenin jednoho

Manuše z Elsassu byl repertoár sestaven částečně z kompozic Django Reinhardta.15 Dále byly

při této slavnosti prezentovány lidové písně a francouzské šansony, které jsou většinou noto-

vány publikem. Hudební přání účastníků jsou flexibilně integrována do přednesu a opakova-

ně dochází i ke spontánnímu zapojení přítomných: např. jedna přibližně sedmdesátiletá Ma-

nuška převezme kontrabas, na němž laicky zahraje jednu jí známou židovskou píseň; děti,

které se učí hrát na hudební nástroj nebo zpívat, se také na hudebním aktu podílejí.16 Hu-

debníci je podporují tím, že navržená témata přejímají a hlasitost svých nástrojů uzpůsobují

ještě ostýchavému přednesu.

Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer | 121 ——————--

14 Výjimkou je jedna francouzská kontrabasistka, která hraje s Manuši z Elsassu.
15 Např. „Minor Swing“ od Django Reinhardta, v interpretaci jedné manušské formace z Alsaska.
16 Jedna přibližně osmiletá dívka zpívá manušsko/alsaskou lidovou píseň „Hraj, Balalajko“. Přednes doklá-
dá ranou integraci hudební prezentace v kultuře Romů.



Nekomerční hudební prezentace, praktikovaná v interním nebo veřejném prostoru, slouží

v Saintes-Maries na jedné straně k posílení soudržnosti rodin, resp. posílení společenství

v rámci vlastní skupiny, a částečně i posílení pocitu sounáležitosti k jiným subetnickým sku-

pinám. Na druhé straně je též výrazem životní radosti a způsobem zábavy. Přestože repertoár

hraný při těchto příležitostech není nutně odlišný od komerčního vystoupení, je více oriento-

vaný na skupinu a hudební přednes integrující přítomné je nenucený a rozverný.

Náboženská funkce hudby

Náboženské obřady na pouti v Saintes-Maries zahrnují různé hudební formy. Jednotliví

Romové prezentují hudbu náležící vlastní skupině; návštěvníci mše (Romové i Neromové)

zpívají tradiční francouzské liturgické zpěvy nebo písně komponované pracovníky v oblasti

pastorace Romů, které jsou z části doprovázeny romskými hudebníky.

Církevní slavnosti u příležitosti pouti zahrnují čistě rodinné ceremonie, dopolední obřady

organizované duchovními (křest, přijímání atd.) v obecním kostele, a jednou denně,

v podvečer, mši, která je od 19. května pořádána pod širým nebem v prostoru vyhrazeném

Romům. Dále se denně pořádá večerní pobožnost v kostele a poutní mše 24. a 25. května,

v jejichž rámci je spuštěn relikviář Marií z kostelní kopule, resp. následně transportován

zpět na své původní místo.

Při večerních pobožnostech v obecním kostele pastorační asistenti probírají různá té-

mata.17 Panuje uvolněná a přitom pohnutá atmosféra; nápadná je přítomnost velkého počtu

dětí rozličného věku, které jsou na mši se svými rodiči. Nežádoucí hluk je velmi výrazný a pře-

hlušuje zčásti farářovo kázání a modlitby i zpěvy, které se předzpěvují na mikrofon francouz-

sky. Kostel je plný; místa k sezení i k stání jsou zcela obsazená. Přítomní Romové často nesle-

dují mši po celou dobu jejího trvání, díky čemuž jsou kostelní dveře v neustálém pohybu: děti,

mladiství i dospělí chodí střídavě dovnitř a ven. Hudba večerních pobožností sestává převáž-

ně z písní vytvořených pastoračními asistenty, které se hrají i na mších konaných přes den

v prostoru vyhrazeném Romům. Vytištěné a svázané texty těchto písní jsou na pouti pro

všechny k dispozici.18 Texty jsou tematicky zaměřené na víru v Boha a Ježíše Krista, na prosby

——————-- 122 | Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer

17 Témata jsou: přijímání, nemoci, křest, zemřelí, přijímání Boží milosti a víra v Ježíše Krista.
18 Liederheft der Roma-Seelsorge: Les Saintes-Maries de la Mer – mai 2008, obdrženo v květnu 2008. Do-
hromady tento sešit obsahuje 43 písní.



adresované Matce Boží, svatým Mariím a svaté Sáře, ale také na rozličné výzvy adresované

Romům (v textech označovaných voyageurs19) jako je harmonické soužití mezi Romy a gádži,

svoboda, volnost pohybu.20 Jedná se o francouzské texty psané jednoduchým jazykem, do kte-

rých je místy vloženo několik řádků v romštině (např. Latcho Drom, bonne route21). Melodie

jsou díky krátkosti intervalů a frází chytlavé a snadno zpívatelné. Tečkované notové hodnoty,

stejně jako občasné, od předzpívávajících navozené rytmické tleskání, propůjčují písním po-

pulární charakter. Při večerní pobožnosti jsou zpěvy manušskými hudebníky rytmicky dopro-

vázeny hrou na bicí, kytaru a kontrabas, resp. se tyto písně střídají se sóly hudebníků ve stylu

manušského jazzu. Písně komponované přímo pro Romy s adresně upravenými texty a popu-

lárními rytmy, dokládají snahu pastorací přiblížit se kultuře Romů pomocí hudby.22 Účast

Romů na zpěvech je přesto nízká. Někteří Romové ze starší generace se na zpěvu těchto pís-

ní aktivně podílejí, mladší generace se však na tomto hudebním aktu podílí zdrženlivěji nebo

vůbec. Skromný podíl Romů na zpěvech poukazuje na fakt, že katolická církev působí spíše

zvenku než integrativně, pročež je mnohými Romy chápána jako církev „gádžů“.23 V kon-

krétním případě např. v rámci pastorace Romů zkomponují píseň pro Romy církevní pracov-

níci. Oproti hudbě letničního hnutí, jež je komponována Romy samotnými v jejich vlastním

jazyce a v rámci jejich hudební tradice, v případě působení katolické církve se jedná o „cizí“

kompozice, které sice povrchově nechávají tušit určité přizpůsobení, avšak ani hudebně ani tex-

tově nezrcadlí realitu oslovovaných romských skupin, a tudíž znesnadňují ztotožnění se s nimi

(problematiku dobře ilustruje např. použití pojmu voyageur pro společenství, které se stalo dáv-

no usedlým). Při večerním rozhovoru mi dvě Gitanky na náměstí před kostelem vysvětlily, že

katolická církev pro ně není autentická – má moc předpisů a pravidel, které nenechávají pro-

stor spontánnosti a individuálnímu projevu – a celou ji označily za „jedno veliké divadlo“.

Romové se také jen minimálně účastní mší denně organizovaných na Romům vyhra-

zeném území. Většinou se počet přítomných omezuje na pět až patnáct Romů, asistenti pas-

torace tvoří často většinu. Mezi zúčastněnými Romy výrazně převažuje starší generace, mladí

nejsou téměř vůbec přítomni. Průběh mší se liší, každý farář si je uzpůsobuje podle svého.

Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer | 123 ——————--

19 K užívání pojmu voyageur ve francouzském regionu více viz článek Kristiny Dienstbierové, Barbory
Šebové a Kateřiny Turkové Gitani v Perpignanu a okolí v Romano džaniben ňilaj 2008 – pozn. red.
20 Nejčastější písně jsou Prière à Sara, Gardez Confiance (biblický žalm), Notre Dame des Gitans a Sur ton che-
min. (Liederheft: s. 1, 2, 7, 11)
21 Liederheft: s. 8
22 Vysoký počet katolických Romů konvertujících k evangelickému letničnímu hnutí, které se vyznačuje
hudbou se silným výrazem, orientovanou na tradice dané skupiny, podněcuje i katolickou pastoraci k no-
vinkám.
23 Srovnej Dumas: s. 8



Duchovní zpravidla dbají na používání pokud možno všedního jazyka a kázání obohacují

o názorné příklady ze života a o množství písní z repertoáru pastorace. Občas je někdo z pří-

tomných Romů požádán, aby přečetl pasáž z evangelia. Mše na území vyčleněném Romům

jasně zrcadlí vztah jednotlivých farářů ke komunitě, na kterou se obracejí. Ten je vůči snaze

Romů přizpůsobit se pastoraci spíše skeptický resp. lhostejný. Při jedné mši např. několik ma-

nušských dětí z povzdálí celou scénu se zájmem pozorovalo. Dvě katolické sestry je pozvaly,

aby se připojily; klidně sedět a nemluvit však pro děti, které ještě nikdy nechodily do školy, ne-

bylo samozřejmostí. Na zpěvech se nemohly podílet, protože zpívané písně neznaly a farářo-

va slova jim byla také nesrozumitelná; smály se a povídaly si a sestry je neustále napomínaly.

Jiná mše zřetelně poukazuje na důležitost zapojení Romů do organizace a průběhu ob-

řadu, což výrazně přispívá k jejich účasti: tato mše je organizována duchovním, který velmi

podporuje individuální zapojení Romů: výběr písní je přenechán romským dětem, každý pří-

tomný dostane možnost osobně se na mši vyjádřit – ve formě komentáře, básně, hudebního

vystoupení atd. – což Romové, jejichž počet je zde v porovnání s ostatními mšemi relativně

velký, vděčně přijímají. Jedna Gitanka např. zpívá píseň, kterou složila pro svou čerstvě naro-

zenou neteř. Během hudebního přednesu nemá daleko k slzám. Tento příklad zdůrazňuje

centrální význam individuálního vyjádření v náboženské a hudební praxi Romů, které je

v rámci katolické pastorace možné realizovat jen omezeně. Nízká účast Romů na interních

mších a na zpěvech navržených pastorací poukazuje na již zmíněnou vzájemnou neznalost

Romů a Neromů, která je při bližším pohledu přítomná v mnoha oblastech celé pouti.

Náboženské slavnosti v obecním kostele nabízí některým romským hudebníkům částečnou

možnost individuálně se vyjádřit sólovými prezentacemi tradiční hudby nebo doprovodem

zpěvu návštěvníků. Zvláště u rodinných obřadů organizovaných pastorací hraje hudební tra-

dice vlastní skupiny, jako součást vyjádření víry, významnou roli. Například první přijímání

jednoho chlapce a jedné dívky už zmíněné manušské rodiny z Alsaska se odehrálo v úzkém

okruhu v obecním kostele, za přítomnosti hudební formace sestávající z kytary, houslí, kon-

trabasu a cimbálu. Její repertoár byl stejný jako u již zmíněné oslavy narozenin: dívka hrající na

oslavě narozenin na housle i nyní něco přednesla, jiná zpívala v doprovodu hudebníků píseň

k poctě svatých Marií ve francouzštině.

Tato stále interní hudba skupiny se neliší od interní hudby hrané mimo náboženský rá-

mec v repertoáru, ale spíše ve způsobu přednesu. Silně obměněná témata jsou prezentována

podstatně pomaleji a ponuře; vzniká dojem, že jeden tón se vlévá do druhého. Rytmický do-

provod je volný, málo taneční a vyznačuje se plynulými arpegiy. Jinak charakteristické, skrze

tempo a dynamiku velmi často vyvolávané protiklady se vynechávají, tempo i hlasitost je

——————-- 124 | Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer



držena na stejné úrovni a tu a tam pouze jakoby vlnovitě stoupají a zase klesají. Hudební ci-

tuplný výraz je introvertnější a méně virtuózní, ale zvučný. Jedná se o modlitbu vyjádřenou

hudbou, která díky svým nosným melodiím získává téměř meditativní charakter. Způsob

přednesu ukazuje, že se nejedná o účelovou prezentaci určenou nějakému publiku – vyjádře-

no slovy jednoho Sinta z Tours si „Bůh […] žádnou soutěž“ nežádá. Hudební přednes se v ná-

boženském rámci stává duchovním jazykem, kterým se za pomoci introvertního přednesu na-

vazuje spojení s Bohem.

I na poutních mších 24. a 25. května dochází k částečné integraci tradiční hudby manušských

skupin. Vedle toho na nich hrají významnou roli také liturgické zpěvy, na kterých se podílejí

předzpěváci, doprovodní hudebníci a další návštěvníci (vedle Romů ve velkém počtu také

místní neromští obyvatelé). Mše vedené biskupem z Aix-en-Provence a místním farářem,

mají každý rok stejný průběh. Podíl hudby na obřadech v kostele je podstatně vyšší než podíl

mluveného slova. Zpěvy, většinou ve francouzštině a částečně v provensálštině,24 sestávají pře-

vážně ze sborového refrénu zpívaného celým shromážděním, který se střídá buď s krátkou slo-

kou přednesenou duchovním, nebo s jedním ze žalmů. Některé zpěvy připomínající litanie

jsou velmi dlouhé. Např. píseň „Salut O Saintes Maries“ zpívaná na závěr mše před procesím

sv. Sáry sestává z 26 slok se čtyřmi verši a alternujícím refrénem. Mezi každou slokou je pout-

níky ve sboru zvoláno ústřední motto pouti Vives les saintes Maries, vive sainte Sara25.

24. května se kostel kompletně zaplní – vedle Romů tu je i velký počet turistů a novi-

nářů. Návštěvníci se v kostele tísní už několik hodin před začátkem mše. Štáby s kamerami se

snaží dostat co nejblíže k oltáři a ke kryptě a samotní poutníci jen těžko hledají místo.26 Ob-

řad zahrnuje spuštění relikviáře Marií na květinami ozdobených provazech a vynesení sochy

sv. Sáry z krypty. Mše je otevřena liturgickým zpěvem „O Grandes Saintes Maries“ doprová-

zeným kostelními varhany. I následující církevní písně jsou doprovázeny varhany. Panuje vzru-

šená slavnostní atmosféra, poutníci již během úvodního zpěvu zvolávají hlavní heslo pouti

Vives les saintes Maries, vive sainte Sara a celé shromáždění je po nich opakuje. Mluvené slovo

duchovních lidé téměř nevnímají; poutníci napjatě čekají na slavnostní spuštění relikviáře.

Vedle liturgických zpěvů prezentuje francouzský předzpěvák spolu s několika členy pastora-

ce, píseň komponovanou ve stylu populární hudby, rytmicky je doprovází na kytaru jeden

Gitan ve stylu katalánské rumby. Před spuštěním relikvií přednáší místní farář evangelium

Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer | 125 ——————--

24 Např. Provencau e Catouli, srovnej Pilgerheft: s. 44.
25 „Ať žijí svaté Marie, ať žije svatá Sára!“
26 Část kostelních lavic je označena cedulemi s nápisem „Rezervováno pro kočovníky (voyageurs)“



o vzkříšení Ježíše Krista a připojuje legendu o svatých Mariích a svaté Sáře. Farář během

evangelia pravidelně Sv. Marie a Sáru vzývá již zmíněným zvoláním a shromáždění ho po něm

opakuje. Při spouštění relikviáře zazní latinský Magnificat k poctě svatých celého regionu Pro-

vence: Dvanáct strof přednesených duchovními alternuje s refrénem zpívaným obcí, ke které-

mu je vždy připojeno motto Vives les saintes Maries, vive sainte Sara. Atmosféra je nyní téměř

bujná, což se odráží i na přednesu: nyní energický zpěv je plný entusiasmu, verše jsou zvolá-

vané jásavě a hlasitě. Přítomní Romové se prodírají na místo spuštěného relikviáře, s dlouhý-

mi, někdy až padesáti centimetrovými svícemi v rukou, natahují se k němu, pokorně se ho do-

týkají a líbají, vyslovují svá přání, modlí se a pláčou. Obdobně emocionálním způsobem je

uctívána i socha svaté Sáry vynesená na bárce z krypty kostela předtím, než je procesím vyne-

sená skrze dav ven z budovy kostela.

Bárku s patronkou Sárou nesou každý rok stejní nosiči. Razí si cestu davem čekajícím

před kostelem, sestávajícím především z turistů, místních obyvatel a novinářů. Následují je du-

chovní a Romové, nesoucí obrazy sv. Sáry (některé vlastnoručně namalované) a květinami

ozdobené kříže. Poutníci jsou očekáváni strážci, tzv. Gardians sedícími na koních, kteří pa-

tronku a její nosiče doprovázejí přes celé město až k moři. Během procesí je stále poutníky

a duchovními zvoláváno hlavní poutní heslo. Manušští hudebníci (převážně kytaristé) dopro-

vázejí písně pastoračních asistentů, které jsou zpívány duchovními a v podstatně menší míře

poutníky. Hudba hraje během procesí jen skromnou roli. U jeho cíle vstupují nosiči se sochou

až po kolena do moře, obkrouženi jezdci-strážci, a biskup z Aix-en-Provence soše požehná.

Mnozí Romové se v oblečení noří do mořské vody; podle jejich představ má voda v této chvíli

ochranný účinek. Na kraji silnice podél celé trasy poutního procesí a především na pláži stojí

tisíce návštěvníků vybavených kamerami, dychtící po podívané. Procesí se po požehnání vra-

cí stejnou cestou do kostela, kde je figurína umístěna zpět na své stanoviště do krypty. Reli-

kviář svatých Marií je vystaven v kostele až do mše následujícího dopoledne.

Průběh mše 25. května, která předchází dalšímu, tentokrát klidnějšímu a podstatně menšímu

poutnímu procesí k požehnání soch svatých Marií (účastní se ho převážně poutníci z blízké-

ho okolí a ojediněle i Romové) je velice obdobný průběhu mše z předcházejícího dne. Někte-

ré místní ženy jsou oděny do krojů Arlésienne a panuje tu slavnostní nálada. Před vynesením

relikviáře Romové přednáší přímluvy, na které shromáždění (pod vedením předzpěváků) od-

povídá zpívaným veršem. Při vynášení relikviáře opět opakovaně zní oslavné vzývání svatých

Marií a svaté Sáry, mnozí Romové se při vynášení relikviáře projevují stejně emocionálně jako

v předešlý den.

——————-- 126 | Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer



Během poutních mší je možno pozorovat mnohem vyšší a emocionálnější účast Romů na li-

turgických zpěvech než při večerních a interních mších pořádaných pastoračními pracovníky.

To souvisí zřejmě s tím, že spuštěním a vynášením relikviáře a následným procesím dosahuje

celá pouť svého vrcholu. Dále se nabízí domněnka, že při pouti tradičně zpívané liturgické

zpěvy (často podstatně starší než nové písně pastoračních pracovníků) starší Romové, kteří se

pouti pravidelně účastní, lépe znají, protože jim byly předány už jejich předky. Aktivní účast

Romů na rituálech pouti, nejen v souvislosti s patronkou Sárou, ale i v souvislosti s uctíváním

Marií, dokládá centrální význam rituální praxe v kultuře Romů, v níž má zkoumané sacré vy-

sokou hodnotu. Rituály mohou být individuální povahy – emocionální výraz obličeje, osobní

přání, políbení sochy, resp. relikviáře – a mohou fungovat i kolektivně. Zde je třeba rozlišovat

rituály prováděné celým shromážděním věřících (Romy i Neromy), jako jsou liturgické zpěvy

a společné oslavné vzývání svatých Marií a svaté Sáry, od tradičních symbolických zvyků pou-

ze shromážděných Romů, např. vzpínání velkých zapálených svící směrem ke spouštějícímu

se relikviáři, nebo koupání v moři v rámci poutního procesí. Hudba praktikovaná Romy v ná-

boženské souvislosti je částí jejich kulturního jednání a může sloužit jako pojítko mezi Romy

a Neromy stejně jako mezi jednotlivými romskými etnickými skupinami. Důvodem, proč

bude daná hudební forma vnímána jako vhodná pro vyjádření víry, není její kvalita a původ,

ale její vložení do rituálního rámce: i původně cizokrajná hudba jako liturgické zpěvy katolí-

ků z Provence, pokud je vnímána jako součást rituálu, tak může sloužit vlastnímu autentické-

mu vyjádření víry. Rozhodující je funkce, která je hudbě připisována, a také to, co s ní je indi-

viduálně, stejně tak jako tradičně, spojováno.

Výzkum hudby, kterou Romové na pouti v Saintes-Maries praktikují v náboženské

souvislosti, ukázal kreativní transformaci na několika úrovních: prvky z náboženské praxe ma-

joritní společnosti Romové přebírají a integrují do své vlastní náboženské tradice; expresivní,

emocionální a bezprostřední náboženská praxe Romů, která se při pouti projevuje uctíváním

svatých a entusiastickými zvoláními a zpěvy, ukazuje fúzi prvků převzatých z jiné kultury

s prvky vlastní náboženské praxe. Aktivní přeměnu a přizpůsobení volně vybraného prvku ná-

boženské praxe majoritní společnosti na vlastní kulturní tradici představuje samotná patron-

ka Sára: její původ není známý a ani není rozhodující, Romové ji z nejasných příčin začali vní-

mat jako jednu z nich a vybrali si ji za patronku – přestože zde byla uctívána ještě před tím,

než se pouti začali účastnit. Přebrali a adaptovali také uctívání svatých Marií, původně kato-

lický zvyk praktikovaný místními obyvateli. Důležité však je, že zmíněné prvky (objekt uctí-

vání a jeho formy) transformovali odpovídajícím způsobem dle vlastních nároků – právě to

odlišuje adaptaci od čistého převzetí. V romské kultuře byla tradice (náboženského) rituálu,

která úzce souvisí s jejich hudební kulturou, v níž je hudba důležitou součástí rituálu nebo do-

Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer | 127 ——————--



konce rituálem samotným, pravděpodobně stěžejní už před jejich účastí na pouti v Saintes-

Maries; integrace zmíněných cizích prvků do vlastní tradice a způsobu života může být tudíž

vnímána jako přirozený proces.

Závěr

Hudba praktikovaná Romy na pouti v Saintes-Maries se na zde zkoumaných úrovních (ko-

merční/nekomerční, veřejná/interní, sekulární/sakrální) na jedné straně vyznačuje svým flexi-

bilním přednesem, jehož kvalita a způsob se přizpůsobuje dané situaci (účel, okolnosti a mís-

to hraní). Na straně druhé se v produkci hudby projevuje silná identifikace Romů se svou

vlastní tradicí: klasická hudba, francouzský šanson nebo liturgický zpěv hudebníci proměňují

skrze specifický přednes v osobité hudební vyjádření, ve kterém vždy zůstává rozpoznatelná

substance tradice vlastní kultury. Rozhodující je dobrovolné převzetí cizího prvku na základě

vnitřního přesvědčení. Jedná-li se o vnější zadání, může být integrace autentická identifikace

s daným cizím prvkem problematická – jak ukazuje příklad hudebních kompozic složených

z vnějšku za účelem pastorace Romů.

Literatura

DUMAS, Claude. 2007. Avec le Christ, au service du peuple tsigane: les défis pour l’évangélisation

et la promotion humaine, à la lumière des Orientations pour une Pastorale des Tsiganes… Řím.

(nakladatelství a ISBN neuvedeno)

PETTAN, Svanibor. 2000. Gypsies, Music, and Politics in the Balkans: A Case Study from

Kosovo. In Music, Language and Literature of the Roma and Sinti. Baumann, Max Peter

(ed.). Berlin: Verlag für Wissenschaft und Bildung. ISBN 3861356422

Liederheft der Roma-Seelsorge: Les Saintes-Maries de la Mer. Květen 2008. (nakladatelství

a ISBN neuvedeno)

Pilgerheft zur Wallfahrt. Květen 2008. (nakladatelství a ISBN neuvedeno)

Internetové odkazy ze dne 4. 10. 2008

URL: http://www.accentonic.net/fr-urs.html

URL: http://www.myspace.com/traioromano

——————-- 128 | Maria Bartz | Formy a funkce hudby při pouti v Saintes-Maries-de-la-Mer



„Tahle Japonka mluví romsky líp než já,

i když já jsem Rom… To je asi ta globalizace...“

Když slavný rakouský hudebník Harri

Stojka mluví o svém dětství ve 21. ví-

denském okresu, ve Floridsdorfu, jeho

tvář potemní: „To byla hrůza... peklo!“

Jako dítě zažil Harri Stojka to, co do-

dnes zažívá mnoho Romů v postkomu-

nistických zemích. Skutečnost, že se mu

podařilo stát se jedním z nejslavnějších

rakouských hudebníků, se zdá být ma-

lým zázrakem.

S Harrim a jeho ženou Valerií

jsem se setkala v typické vídeňské kavár-

ně, nad hlavami nám visela upoutávka

na operetu „Cikánský baron“, uváděnou

v roce 1900. Při několika lehkých kolách, Harriho očividně nejoblíbenějším nápoji, mi vyprá-

věl o svém dětství, své práci hudebníka a také o rasismu, se kterým se setkal.

Harri Stojka, vlastním jménem Harald Stojka, se narodil v roce 1957 v poválečné Vídňi

v 21. okresu, v oblasti, kterou sám označuje jako romskou osadu či romské ghetto. Zde, po-

blíž Alte Donau (Starého Dunaje), se po válce usadili Romové, kteří se vrátili z koncentrač-

ních táborů. Mezi nimi bylo i několik členů dříve velké rodiny Stojků, mj. babička a otec Har-

riho. Majoritní společnost je však mezi sebe nepřijala a toto málo přeživších se tak vrátilo do

atmosféry rasismu a romofobie. To už mladý Harri zažil na vlastní kůži. Na dobu, strávenou

ve Floridsdorfu, kdy si na něj gádžové ukazovali prstem, vzpomíná jen nerad. „Pro gádže ve

Barbara Tiefenbacher | Portrét Harriho Stojky | 129 ——————--

| Barbara Tiefenbacher

——— Portrét Harriho Stojky

| Harri Stojka se svou ženou Valerií, Vídeň 2009 | 
foto Barbara Tiefenbacher | 



Floridsdorfu jsme platili za ty, kteří smrdí, kteří kradou a kteří mají vši. Ve Floridsdorfu jsme

byli jenom ‚cikáni.‘ Dnes už je to jinak. Dnes jsem Harri Stojka.“ 

Když v padesátých, šedesátých a sedmdesátých letech cestoval Harriho otec po Rakous-

ku a prodával koberce, musel svou identitu tajit. Svou tmavou pleť vysvětloval tím, že pochází

z Persie anebo Itálie. Nechtěl, aby jeho děti zažily šikanu a rasismus, které prožil on sám. Z toho

důvodu se doma také nemluvilo romsky, i když romština byla pro Harriho otce mateřštinou.

I když Harri dnes lituje, že se romsky nenaučil, má pro rozhodnutí svého otce porozumění.

Po několika letech se Harriho otec rozhodl odstěhovat spolu se svou rodinou od

zbytku široké rodiny z Floridsdorfu na druhou stranu Dunaje, do 6. okresu. I když byla tato

lokalita poměrně blízko, znamenalo stěhování velký zážitek a zároveň rodině přineslo zlepše-

ní životních podmínek.

Prodchnuté rasismem bylo nejen prostředí ve Floridsdorfu. S šikanou se Harri potýkal

i ve škole, a to jak ze strany gádžovských spolužáků, kteří ho bili, tak ze strany samotných uči-

telů, kteří ho bezdůvodně trestali. Neférové jednání učitelů mu dodnes leží v žaludku, ale na

druhé straně má pro něj vysvětlení: „Byli to ještě staří náckové.“

O tom, že se školní kariéra romských dětí ve střední Evropě příliš neliší, svědčí i sku-

tečnost, že byl Harri, stejně jako mnoho jeho bratranců, zařazen do zvláštní školy. „Tam as-

poň nedocházelo k šikanám ze strany gádžovských spolužáků, tam jsme si byli všichni rovni.

Věděli jsme, že jsme odpad.“ 

Společenského uznání se jeho rodina dočkala až v souvislosti s Harriho hudební drá-

hou, když se o něm sousedé a lidé z okolí dočetli v novinách.

K samotným začátkům hudební kariéry se váže úsměvná historka. Otec Harrimu da-

roval dětskou plastovou kytaru s tím, že synek musí cvičit tak pilně, až se mu bude kouřit od

prstů. Harri cvičil a cvičil a byl už úplně zoufalý, protože mu od prstů stále žádný dým ne-

stoupal. Ale i bez něj otec viděl, že má syn talent, a dále ho podporoval.

První vystoupení měl Harri už v roce 1970 ve vídeňském Volksgartenu (Lidová zahra-

da), kde účinkoval spolu se svým bratrancem Janem. Pro celou rodinu to byla velká událost.

Ze začátku hráli po diskotékách, a to až do doby, než je jejich starší bratranec, kytaris-

ta Karl Ratzer, přijal do své kapely. Právě v této kapele se pak Harri, který byl do té doby sa-

moukem, naučil hrát profesionálně.

V průběhu své hudební kariéry Harri hrál – a stále hraje – různé žánry: rock, reggae,

free-jazz, romskou hudbu aj. Sám ale říká, že se cítí poněkud „hloupě“, když ve svém věku

(bude mu 52 let) hraje ještě rock.

Pro poslední CD „Garude Apsa“ nahrál romskou hudbu z Evropy. Romské texty pro

tento projekt napsala slovenská romská umělkyně Ivana Ferencová. Harri, který patří k ví-

——————-- 130 | Barbara Tiefenbacher | Portrét Harriho Stojky



deňským Lovárům, se jako dítě setkal jenom s romskou hudbou své komunity a v té se žádné

hudební nástroje nevyskytovaly, provázel ji pouze zpěv (rubato).

V současnosti spolupracuje se srbským romským houslistou Mošou Šišićem, společně

nahráli CD s balkánskou taneční hudbou. Stejně rozmanitý jako Harriho hudební repertoár

je i výčet zemí, kde koncertuje – takřka po celém světě, od Indie a Bali přes New York až po

zapadlou rakouskou vesnici. Pravidelně také hraje na benefičních koncertech pro lidi v nouzi

– nerozlišuje přitom, zda jde o emigranty žijící v Rakousku, nebo o Romy na Slovensku.

„Kdybych měl peníze, rád bych jim nějaké dal, ale nemám. Tak pořádám aspoň koncerty, to

je jediná forma pomoci, kterou jim můžu v rámci svých možností poskytnout.“ Kromě této

podpory benefičními akcemi založil spolu s manželkou Valerií organizaci Gipsy Music Asso-

ciation (Svaz romských hudebníků), jehož úkolem je být platformou pro romské hudebníky.

Dnes patří Harri Stojka mezi nejznámější rakouské hudebníky. Je vůbec prvním Romem,

který se otisky svých rukou a nohou zvěčnil na „Walk of Stars“ ve vídeňském Gasometru.

I navzdory této skutečnosti se však Harri i v průběhu své kariéry setkal s rasismem. Při

některých vystoupeních mu posluchači nadávali do špinavého Cikána a posílali jej, ať jde rad-

ši točit pivo. Zejména na rakouském venkově sedmdesátých a osmdesátých let byli ještě mno-

zí diváci zcela soustředěni na tradiční rakouskou kulturu. Ale i zde se už v posledních letech

podařilo rozšířit pohled na svět a v souvislosti s tím vzrostlo i porozumění pro kulturní roz-

manitost, a tím i pro romskou kulturu.

Harri Stojka je v současném Rakousku jedním z nejznámějších zástupců romské ko-

munity a jistě hodně přispěl k jejímu společenskému uznání. Ve své tvorbě však nepracuje se

stereotypy a romským folklórem, které chtějí gádžové často vidět. Je sám sebou – Harrim

Stojkou – hudebníkem, manželem, kuřákem, Rakušanem – a také Romem.

Více informace o Harrim a jeho hudbě (i v angličtině) na:

http://www.harristojka.com/

http://www.myspace.com/harristojka

http://www.myspace.com/mosasisicharristojka

Barbara Tiefenbacher | Portrét Harriho Stojky | 131 ——————--



Delain Le Bas se narodila v roce 1965, po-

chází z romské rodiny. Vystudovala Krá-

lovskou akademii výtvarného umění (Royal

Academy of Arts) zaměřenou na umění

a design, kde se věnovala textilu. Vystavuje

samostatně i v rámci souborných výstav

např. v Británii, Francii, Itálii a USA. Se

svým manželem Damianem žije v Západ-

ním Sussexu.

Damian Le Bas se narodil v roce 1963 do

rodiny irských Travellerů. Navzdory obtížné

situaci, ve které žil, byl přijat na Králov-

skou akademii výtvarných umění, kde se

věnoval textilu, zároveň ale dál tvořil kresby tužkou a olejovými pastely. Jeho díla jsou vystavová-

na v rámci souborných výstav např. v Irsku, Británii, Francii, Švédsku, USA a Japonsku.

Po e-mailu se ptali Peter Wagner a Helena Sadílková.

Z jaké oblasti pocházíte? V jakém typu komunity jste vyrostli? Jak vzpomínáte na svoje dět-

ství a dospívání?

Delaine:

Moje rodina je v podstatě usazená v Sussexu v jižní Anglii a širší okruh žije ještě v Hampshi-

ru a Surrey, což jsou sousední hrabství. Moje nejbližší rodina včetně prarodičů žije na stejném

místě, jako my. Mám ale také příbuzné, kteří pořád žijí v karavanech a obytných autech a kte-

ří nikdy nebydleli v baráku v normální ulici.

Na dětství a dospívání mám úžasné vzpomínky. Někteří příbuzní tehdy ještě mohli za-

parkovat svůj karavan jen tak u silnice, další žili na pozemku, který vlastnili, v karavanech

——————-- 132 | Nemůžeme čekat, až budeme v kurzu | rozhovor s Delaine a Damianem Le Basovými

| Petra Gelbart

——— Nemůžeme čekat, až budeme v kurzu
——— Rozhovor s Delaine a Damianem Le Basovými

| Delaine a Damian Le Basovi při vernisáži 4. výstavy Land of 
Human Rights / < rotor > Graz, Rakousko, 4. října 2008 

/ foto J. J. Kucek | 



a v domech, které si sami postavili, což byly takové malé boudy. Výzdoba, materiály, světla, to

všechno si živě dodnes vybavuji. Zápach plynových lamp v karavanech, hřejivý a uklidňující

pocit, že jsme všichni spolu, ačkoliv na malém prostoru. Zvuk deště na střeše karavanu a po-

zorování zajíců z okna za brzkého rána. Dřina při sbírání brambor s mými bratranci, nebo vy-

bírání a nakládání hnoje na prodej, trhání jahod v létě. Typické drobnosti na oblečení a v úče-

sech, látky a barvy. Dobré i špatné časy, členy rodiny, kteří už umřeli, ale stále žijí v mojí mysli.

Damian:

Já pocházím z Yorkshiru v Anglii, to je hrabství, kde žila moje matka. Otcova rodina je z Lon-

dýna. Až do deseti let jsem vyrůstal s matčinou rodinou, která žila v příbytku s plechovou stře-

chou plném náboženských ikon a předmětů. Žili jsme pohromadě se strýci, tetami, prarodiči

a bratranci. Spousta Cikánů1 tehdy žila na vlastním pozemku – jako moje babička s dědou –

nebo v sociálních bytech, ve kterých jsme bydleli ještě donedávna. Tyhle časy, kdy jsem žil

s rodinou svých rodičů na venkově, byly neopakovatelné. Všechno skončilo, když mi bylo de-

set. Přestěhovali jsme se na jih, rodiče se rozešli, máma to nezvládla a já pak žil se svojí cikán-

skou babičkou a ztratil svoje dětství v ulicích.

Jak si vaši rodiče vydělávali na živobytí? Jaké jsou typické profese vaší rodiny?

Delaine:

Moje máma samozřejmě trávila většinu času péčí o nás (jsem nejstarší z pěti dětí), táta dělával

na stavbách, asfaltoval, dělal pokrývače. Často pracoval s mými prastrýci. Prarodiče pracovali na

farmách, na chmelu, prodávali květiny na trhu (to jsme v různých dobách dělali všichni). Máma

nás v létě brala s babičkou na sklizně ovoce. Moji bratři teď pracují všichni ve stavebnictví.

Damian:

Začnu u svých prarodičů, ti třeba prodávali koně, zedničili, čistili komíny, zahradničili, sklíze-

li ovoce nebo dělali různé dělnické práce. Moje máma tuhle tradici narušila tím, že v šedesá-

tých letech nastoupila na univerzitu a stala se učitelkou. Učila až do svých pětačtyřiceti let, kdy

ji postihlo krvácení do mozku. Teď je jí sedmdesát a je nesmírně pyšná na to, že její vnuk –

náš syn – je první v rodině, kdo vychodil Oxbridge.2 Otec absolvoval vojenskou službu, pro-

dával karavany a také chodil do večerní školy pro učitele.

Nemůžeme čekat, až budeme v kurzu | rozhovor s Delaine a Damianem Le Basovými | 133 ——————--

1 V rámci překladu jsme se vzhledem k původu obou autorů rozhodli k přesnému převodu termínů Gypsy /
Rom / Traveller, jak je v rozhovoru používají Le Basovi a jak jsou v běžném úzu v Británii používány, kdy se
termínem Gypsy (Cikán, cikánský) označují jak komunity etnických Romů, tak i dalších skupin včetně (ir-
ských) Travellerů. Zatímco Damian Le Bas nejčastěji pro označení svojí rodiny a komunity používá právě
termín Gypsy, Delaine mluví pouze o „komunitě“ (the community) – pozn. red.
2 Termín Oxbridge se používá pro souhrnné označení dvou nejprestižnějších britských univerzit v Oxfordu
a Cambridgi – pozn. překl.



Jak se za poslední tři generace změnil život vašich rodin? 

Delaine:

Ačkoliv mnoho věcí zůstalo stejných, čas se nikdy nezastaví, a tak se musely vymyslet nové

způsoby, jak přežít. V současné celosvětové recesi to mají nejtěžší právě lidé, kteří se živí spí-

še „ze dne na den“, ale na druhou stranu se zase snáze přizpůsobují.

Všichni, kdo v naší komunitě vyrostli, ovládají už odmalička spoustu praktických do-

vedností, ale protože jim chybí formální vzdělání, nemohou si najít práci mimo komunitu.

V rámci základního vzdělání se všichni naučí číst a psát, ale nad dalším vzděláním se stále

ohrnuje nos, z pohledu rodičů je vnímáno jako způsob, jak „ztratit dítě“. Mladší generace

ohromně využívá nových technologií a to cítím jako možnost, jak podnítit vzdělávání v rám-

ci komunity, aby se v rámci komunity lidé učili navzájem, a tím ji posouvali kupředu, zároveň

ale zůstávali stále pohromadě. Internet také nabízí prostor pro poznávání historie skrze zku-

šenosti starší generace pro potřeby generací budoucích, sdílejí se informace a fotografie. Na-

příklad moje neteř často sedává před počítačem s mojí babičkou a prohlížejí si fotografie,

které dali na internet třeba nějací další příbuzní.

Damian:

Donedávna jsem neměl pocit, že by se náš život s Delaine nějak lišil od života našich prarodi-

čů, přestože máme magisterský titul z Akademie. Když jsem dodělal školu, dalších deset let

jsem prodával květiny na rohu a dělal pokrývače. Ale pořád jsme byli nějak „namočeni“ v umě-

ní a teď jsem vděčný, že nemusím dělat manuální práci jako moji prarodiče.

Vstoupilo nějakým způsobem do života vašich rodin romské politické hnutí?

Delaine:

Když můj táta koupil pozemek, na kterém dodnes s mámou žijí, místní vesničané sepsali pe-

tici za „zbavení se Cikánů žijících na okraji vesnice“. Vyvinula se z toho nekončící mnohaletá

sága provázená články v bulváru a návštěvami úředníků z obecního úřadu. I v Anglii se brzy

naučíte, že pravidla místních úřadů závisí na tom, kdo jste. Během kampaně pro parlamentní

volby v roce 2005 si konzervativci zaplatili celostránkovou inzerci, jak v bulváru, tak v serióz-

ním tisku, volající po zrušení platnosti zákona o lidských právech pro Cikány, Romy a Tra-

vellery ve Spojeném království. Noviny byly plné rasistických vtipů a nenávistných článků, do-

konce běžel i televizní pořad, který rozdmýchával proticikánské nálady. Tehdy někdo nastříkal

sprejem na plot pozemku mých rodičů „Vyžeňte cigoše“, „Arun do práce“3 a hákové kříže. Ni-

kdo s tím nic neudělal, ani s těmi rasistickými vtipy a propagandou, které byly všude, kam jste

——————-- 134 | Nemůžeme čekat, až budeme v kurzu | rozhovor s Delaine a Damianem Le Basovými

3 Arun je obvod v západním Sussexu, pojmenovaný po řece Arun – pozn. překl.



se podívali. Moji rodiče se skutečně báli, hlavně o svoje vnuky a vnučky – moje malé synovce

a neteře, jelikož rasistických útoků ve školách i jinde přibývalo. Zdálo se, že rasistické postoje

vůči romské komunitě jsou pořád vnímány jako přijatelné i ve Spojeném království. Podávat

stížnosti v rámci stále stejného systému, jako to dělali všichni, je ztráta času, to už jsme vy-

zkoušeli. Umění, které jsem pro sebe objevila, je pro mě způsob, jak se s těmito záležitostmi

vyrovnat, a také způsob, jak ostatní s jejich rasismem konfrontovat. Po rozhovorech a work-

shopu, které proběhly v rámci mojí nedávné výstavy „Hon na čarodějnice“, několik studentů

umění, kteří výstavu navštívili, napsalo na svůj blog, že je přinutila přemýšlet nad rasistickými

postoji, o kterých si mysleli, že je ani sami nezastávají. Myslím si, že umění může měnit spo-

lečenské vnímání a posouvat nás kupředu, má sílu zprostředkovat toto poselství jak jemným

tak občas i konforntačním způsobem s pozitivními účinky.

Damian:

Romské politické hnutí ani dnes nezasahuje do života mnoha britských Cikánů, pouze v ur-

čitých oblastech, kde jednotlivci pomáhají s plánováním, soudním vystěhováním, sociálním

bydlením a v oblasti vzdělávání.

Byli jste ve škole jediní Romové? Jak vnímala vaše rodina skutečnost, že se poohlížíte po ús-

pěchu a snažíte se ve škole? 

Delaine:

Ve škole jsem byla vlastně jediná, protože ostatní děti z komunity do školy nechodily, a pokud

ano, tak velmi nepravidelně. Doma na mě nikdo netlačil, abych do školy chodila, zejména pak

na střední škole ne, takže moje docházka byla mizerná. Ani ne tak proto, že bych se nechtěla

učit, ale spíš kvůli rasismu, který tam byl na denním pořádku nejen ze strany spolužáků, ale

i vyučujících. Přihlásila jsem se na uměleckou školu, protože jsem se původně zajímala

o módu. Vždycky jsem milovala oblečení, obzvlášť v prostředí, kde jsem vyrůstala. Moji rodi-

če samozřejmě nechtěli, abych šla na vysokou školu, to si asi dovedete představit: byla jsem

nejstarší dcera, která by měla pomýšlet na manželství, ne jít studovat a ještě navíc uměleckou

školu. Při přijímacím pohovoru jsem pak musela dost tvrdě bojovat – kvůli mojí předchozí ne-

dostačené docházce mě totiž vůbec nechtěli vzít, ale navzdory těm zameškaným hodinám se

mi podařilo udělat několik zkoušek, především z angličtiny a literatury. Ovšem studium na

univerzitě pro mě nebylo vůbec jednoduché: když jsem byla doma, musela jsem vařit, uklízet

a starat se o sourozence. Neměla jsem vůbec čas na práci do školy, a tak jsem musela každou

minutu strávenou ve škole velmi tvrdě pracovat. To zase šlo dost na nervy mým spolužákům.

Brzy se ode mě separovali, protože vůbec netušili, že žiji dva velmi rozdílné životy, a nechá-

pali, proč se nezapojuji do nejrůznějších mimoškolních aktivit jako ostatní.

Nemůžeme čekat, až budeme v kurzu | rozhovor s Delaine a Damianem Le Basovými | 135 ——————--



Damian:

U nás ve škole bylo víc cikánských dětí, ale ne moc. Já jsem ve škole nebyl moc úspěšný. Má-

lokdy jsem do školy chodil a nakonec jsem byl v 15 letech vyloučen, aniž bych udělal nějaké

zkoušky. Teď je mi jasné, že jsem tak zničil obrovské úsilí a práci svojí mámy. Určitě ji to dost

ničilo. Dnes se za to nesmírně stydím,4 ale tehdy jsem byl strašně divoký, tak to prostě bylo.

Co vás přimělo ke studiu umění?

Delaine:

Bylo to něco odlišného, byl to prostor, kde jsem mohla být prostě sama sebou a svobodně se

vyjadřovat k tomu, jak se ve světě cítím.

Damian:

To, že jsem se rozhodl studovat, byla spíš náhoda než předem promyšlený tah. Neměl jsem

žádné vzdělání a nebavilo mě pořád pracovat manuálně. Jeden kamarád mi navrhnul, abych

zkusil jít na uměleckou školu. Proč ne, postupně jsem se začínal pohybovat ve špatné společ-

nost a škola mi pomohla, abych se nedostal do průšvihu a posléze do vězení. Když jsem se roz-

koukal, zjistil jsem, že tu školu miluju. Nebylo to tam jako na školách předtím a moje vzdo-

rovitá povaha tady byla spíše výhodou.

Jak jste se seznámili? Připadali jste si bližší díky společné kultuře?

Delaine:

Potkali jsme se na vysoké škole, což byl zázrak sám o sobě.

Damian:

Byl to osud, jinak se to nedá vysvětlit – jediní dva Cikáni na celé škole. Byla to opravdová lás-

ka. Myslím, že nás sblížilo, že pocházíme ze stejné kultury, protože jsme tam byli jako dva

outsideři, kteří ale vypadali lépe a byli talentovanější než zbytek gádžů na celé škole.

Váš syn měl ve škole vynikající výsledky. Nějak zvlášť jste ho připravovali?

Delaine:

Našeho syna vždycky zajímaly knihy a historie, už odmalička. Kupovali jsme mu knihy a bra-

li jsme ho do muzeí, kdykoliv jsme mohli. Dostal stipendium na velmi dobré škole, měl vý-

borné výsledky, což mu umožnilo jít na Oxford, kde získal červený diplom.

——————-- 136 | Nemůžeme čekat, až budeme v kurzu | rozhovor s Delaine a Damianem Le Basovými

4 V orig.: „I’m ladged up about it.“ – pozn. red.



Damian:

Náš syn tím překonal svou babičku učitelku. My jsme pro to neudělali nic zvláštního. Sám se

tak narodil, my jsme ho podporovali a můžeme na něj být jenom hrdí.

Co dělá teď? Čekali byste, že bude dělat to, co dnes dělá?

Delaine:

Je členem Romské divadelní společnosti (Romany Theatre Company), píše pro ně scénáře a zá-

roveň s nimi hraje. Píše do Travellers Times, což jsou online noviny pro naši komunitu ve Spo-

jeném království.

Vždycky jsme ho podporovali ve všem, co ho zajímalo. Pro nás je a vždycky bylo nej-

podstatnější, aby byl šťastný v tom, co dělá.

Damian:

Nedávno taky dělal asistenta režie v jedné hře ve West Endu. Byl od začátku zapojen do Gyp-

sy, Roma, Traveller History Month5 a společně s Thomasem Actonem redigoval knihu All

Change, kterou nedávno vydala Univerzita v Hertfordshiru.

Pociťovali jste někdy nějakou svoji odlišnost? Jak jste se s tímto pocitem vyrovnávali?

Delaine:

Než jsem začala chodit do školy, nic zvláštního jsem nepozorovala, až na základní škole jsem

si začala všímat některých věcí. Když jsem začala v roce 1970 chodit do školy, měly jenom

holky z romské komunity propíchnuté uši. Teď je to běžné, ale tenkrát to tak nebylo, takže to

hned vypovídalo něco o tom, kým jsem. Ale po pravdě řečeno, když si na to vzpomenu, moc

jsem se o to tehdy nestarala. Moji kamarádi ve škole vypadali každý nějak jinak a prostě jsme

byli spolu. Užívala jsem si tehdy všechen čas strávený s příbuznými a širokou rodinou, navště-

vovali jsme nejrůznější příbuzné na různých místech a ve všelijakých příbytcích.

Nikdy jsem neskrývala, kým jsem, už jako dítě jsem vypadala jinak, protože mě prostě

oblékali moji rodiče. Třeba jsem se tak necítila, ale nikdy jsem se nebála mluvit o tom, anebo

bránit to, kým jsem a jak žiji. Ve škole jsem kvůli tomu pak měla často potíže. Nereagovala

jsem na učitele, pokud moje jméno nevyslovili správně, protože mi připadalo, že by měli mít

větší zájem, a často jsem se prala s klukama, kteří měli pocit, že na mě můžou pokřikovat

nadávky. Zpětně si myslím, že jsem se tehdy rozhodla využívat svou odlišnost jako dobrou

možnost, jak si jít svou vlastní cestou. Vypěstovala jsem si „hroší kůži“ a měla jsem spoustu

odhodlání nenechat se ignorancí svého okolí porazit.

Nemůžeme čekat, až budeme v kurzu | rozhovor s Delaine a Damianem Le Basovými | 137 ——————--

5 Celostátní organizace na podporu kultury a historie Romů a Travellerů, viz http://www.grthm.co.uk –
pozn. red.



Damian:

Vždycky jsem vnímal svou odlišnost. Vždycky jsem šel cikánskou cestou. Mám v sobě ne-

spoutanost, kterou nemůže zkrotit ani Delaine, ani umění. Myslím, že si svoji odlišnost

uvědomíte právě, když najednou někde stojíte sám za sebe – nikdo vám nevěří a vždycky

si připadáte jako outsider. Nemyslím si, že bychom se dostali takhle daleko, kdybychom se

s Delaine nepotkali. Vzájemně jsme si pomáhali.

Gádžové umějí být k Romům krutí. Člověk by ve světě umění čekal opak, ale my s De-

laine jsme zjistili, že to právě v tomhle světě může být z tohoto pohledu skoro nejhorší. Ale

věděli jsme o svém nadání a rozhodli se, že nebudeme tiše sedět v koutku.

Co vaši sourozenci a rodina?

Delaine:

Pro mě je právě toto těžké nějak komentovat. Žádný z mých sourozenců nemá dokončené

vzdělání, takže máme každý dost odlišnou zkušenost. Jsem také jediná z mojí generace v celé

široké rodině, kdo chodil na vysokou školu, takže je velmi těžké mluvit o tom, jak to pociťo-

vali oni.

Damian:

Naše rodiny umění nikdy moc nerozuměly. Myslím, že je to tím, že je to pro ně něco nového

a nepatří to k tradici, ale mladší Cikáni považují umění za alternativu k cikánskému aktivis-

mu – i když i na něm se právě my dva vlastně dost podílíme, ačkoliv jsme to nikdy nijak ne-

plánovali.

Je pro vás váš romský původ důležitý? Jakým způsobem? A v jakých situacích?

Delaine:

Osobně, jako umělkyni, mi to po mnoho let dodávalo sílu, jakou jsem ani netušila, že mám.

Stala jsem se tak velmi odolnou vůči rasismu, který je pořád běžný i ve „všemu otevřeném“

světě umění. Cítím to tak, že moje práce musí vycházet ze mě, zevnitř, a musí být tvořena ne-

závisle na uměleckých „módních vlnách“. Možná tak budu schopná pomoct mladším genera-

cím najít cestu, po které by mohly jít, a posunovat vše pozitivním směrem.

Damian:

Můj romský původ je pro mě velmi podstatný. Přesně jak to říkala moje tetička Patricie:

„To je základ tebe samotného.“ Během druhé světové války, kdy gádžové neměli žádné

nebo jenom přídělové maso, měla moje rodina vždycky spoustu králíků a zajíců. Umím rych-

le zhodnotit nastalou situaci a jsem připravený udělat, co je potřeba, aby ji člověk zvládnul,

stejně jako to dělávaly generace předků přede mnou.

——————-- 138 | Nemůžeme čekat, až budeme v kurzu | rozhovor s Delaine a Damianem Le Basovými



Kdy jste začali propojovat svou identitu se svým výtvarným stylem?

Delaine:

Vždycky jsem vyráběla různé věci, kreslila jsem a psala. Všechno je to propojené, žiju, jím

a dýchám to, co dělám, takže prostě není žádná dělící čára mezi tím, kým jsem, a co dělám.

Damian:

Myslím, že se to stalo přirozeně samo, protože takhle prostě žijeme. Ale naše práce vypovída-

jí i o spoustě jiných věcí, než jsou jen romské záležitosti.

Jak vnímáte romství v sobě a ve vaší rodině? Co zůstává, co se ztrácí a co se proměňuje?

Delaine:

Můžu mluvit jen sama za sebe. Všechno se dramaticky změnilo za posledních pár generací.

Ohromný vliv mají například změny ve způsobech obživy nebo to, že nejde žít pohromadě

jako velká rodina. Je to něco, co se těžko vyjadřuje – něco, co víte, že vás odděluje od ostatních,

ale zároveň víte, že jste díky tomu součástí něčeho jiného. Jazyk pociťuji jako něco velmi pod-

statného, co je potřeba udržet a podporovat za každou cenu, protože to je naše historie.

Damian:

Je tady ohromný tlak na rozšíření dialogu s gádžovskou společností, aby měli Cikáni stejně sil-

ný hlas jako Židé. Je potřeba, abychom respektovali gádže, kteří se do komunity přiženili, a ty,

kteří s námi bojovali a pracovali na tolika záležitostech. Nesmíme nad nimi ohrnovat nos.

Jak jste se vzájemně ovlivnili v kontaktu s vnějším světem, v tvorbě, v hodnocení událostí

okolo vás?

Delaine:

Pravděpodobně byla větší šance vyhrát v loterii než možnost, že se s Damianem potkáme.

Oba nás to zachránilo v mnoha směrech. Jednoduše – umožnilo nám to prožít naše sny, chce-

te-li. Pro kohokoliv mimo komunitu, která je v mnoha ohledech pořád jaksi z jiných časů, je

stále těžké plně porozumět jejím složitým mechanismům a drobným nuancím. Ale protože

pracujeme mimo ni, dává nám možnost, alespoň jak to cítím já, velmi osobitého nazírání na

svět.

Damian:

Naše práce se vyvíjela společně. Moje práce se staly uznávanými dříve než práce Delaine, ale

já jsem vždycky věděl, že Delaine patří mezi nejlepší moderní umělce. Oba se navzájem pod-

porujeme a povzbuzujeme.

Nemůžeme čekat, až budeme v kurzu | rozhovor s Delaine a Damianem Le Basovými | 139 ——————--



V literatuře zůstává jakási kontinuita s tradiční (orální) kulturou. Jak je to s výtvarným

uměním?

Delaine:

Osobně vnímám výtvarné umění jako pokračování orální tradice ve vizuální podobě. Otevírá

nám možnost zasáhnout širší publikum, zpravit ho o kráse a specifické estetice vycházející

z naší komunity, stejně tak jako možnost pojednat o širších problémech například rasismu

a pronásledování. Umění má sílu otevřít diskuzi, která se toho všeho týká, a pomáhá vzdělá-

vat širší společnost.

Damian:

Jako Cikán si nemůžu pomoct a používám k tvorbě všechno, co se mi hodí: mapy, různé ma-

teriály na koláže, náhodou nalezené cizí obrazy a malby. Ale inspirovat se tradicí a používat

tradiční motivy je pro mě vždycky potěšením.

Kterou část vaší tvorby je možné považovat za pokračování toho, co jste viděli ve vaší kultu-

ře? A co je naopak na vašich pracích zcela nové, co se od tradic oprošťuje (např. používáte-li

tabuizované symboly, gesta a podobně).

Delaine:

V rámci umění určitě existuje specifická estetika vycházející z naší komunity. Specifický způ-

sob spojování věcí dohromady, umísťování, používání motivů nebo specifických materiálů.

Někdy je to zcela zřejmé, jindy nenápadnější, ale často je to viditelné pouze pro někoho, kdo

z komunity pochází. Někdy jako umělkyně cítím, že se zabývám věcmi, o kterých možná

ostatní nechtějí mluvit, ale kterými je potřeba se zabývat. Ale cítím, že jsou určité oblasti, kte-

ré by měly být respektovány a pro ostatní by měly zůstat uzavřené, nepoznané. Naše historie

je plná pronásledování, je to historie přežívání a velká část z toho, co se o nás neví, je právě to,

co nám pomohlo přežít.

Damian:

Tradice se pořád mění, stále se objevují a zase mizí nové symboly a nová tabu. Něco zůstává

stále stejné. Tradice je důležitá, ale je nutné jít s dobou, abychom udrželi krok a přežili. Sou-

částí romské hudby jsou teď punk a hip hop. To samé se týká mě a Delaine ve výtvarném

umění – to, co děláme, je moderní, ale místy tam stále probleskuje tradice.

——————-- 140 | Nemůžeme čekat, až budeme v kurzu | rozhovor s Delaine a Damianem Le Basovými

6 Paradise Lost byl název výstavy romského pavilonu prezentujícího díla romských výtvarných umělců z celé
Evropy na Bienále výtvarného umění v Benátkách v roce 2007. Více viz: http://www.romapavilion.org –
pozn. red.



Jaké jsou vaše dojmy z výstavy Paradise Lost6, jaké byly a jsou vaše naděje? Jaký měla romská

účast na Bienále výtvarného umění v Benátkách ve vašem životě význam?

Delaine:

Ve stejném roce, kdy probíhal Paradise Lost, jsme byli pozváni také na Pražské bienále s vý-

stavou Refusing Exclusion (Odmítání vyloučení), takže výstava Paradise Lost byla součástí ně-

čeho, na čem už jsme pracovali. Benátské bienále je celosvětovou platformou pro výtvarné

umění, díky tomu pavilonu se tam světu umění vůbec otevřela myšlenka romského umění,

a ukázalo se, že existují neškolení romští umělci, kteří tvoří pouze v rámci svojí komunity,

i takoví, kteří tvoří v rámci již uznávané oblasti performačního umění. Vnímám to jako jed-

norázovou věc, kterou se nikdy zcela nepodaří zopakovat: šestnáct umělců z osmi různých ev-

ropských zemí otevřelo diskuzi o „panevropském“ pavilonu i o celém problému nacionalismu,

protože ostatní pavilony na Bienále jsou vždy „národní“ a prezentují umění jednotlivých zemí.

Od Paradise Lost brzy uplynou tři roky a rasismus v Evropě vůči komunitě se za tu dobu jen

opět vystupňoval. Byl to tedy významný krok, ale stále jsme na začátku cesty, která povede ke

změně pohledu a posunu kupředu. Vnímám to tak, že každý podobný projekt by měl sledovat

i nějaké dlouhodobější cíle, které by podpořily budoucí generace našich lidí. Jednorázové akce

nás nikam neposunou. Pocházet z komunity, to není žádná „módní záležitost“, která potřebu-

je čekat, kdy bude zase v kurzu – rozhodně ne, pokud každodenně prožíváte tvrdou realitu ta-

kového bytí. Potřebujeme realizovat projekty s nějakou dlouhodobější perspektivou a dlouho-

dobějším trváním.

Damian:

Pro mě to znamenalo moc. Bylo to něco zcela mimořádného, setkat se se všemi těmi umělci

z celé Evropy. Mezi některými z nás se vytvořilo silné pouto a zůstali jsme i nadále v kontak-

tu. Doufám, že dokážeme udržet plamen, který Paradise Lost zažehl, a že ve světě umění ten

náš cikánský oheň udržíme živý.

Jak hodnotíte celou myšlenku toho romského pavilonu – existuje podle vás něco jako „romské

umění“? Je něco společného, co se v tvorbě romských umělců objevuje? Nebo aspoň u někte-

rých umělců? 

Delaine:

Myslím, že bychom mohli mluvit o určité romské estetice (kterou teď spousta novinářů zmi-

ňuje), ale podtrhuji, že sama sebe považuji v tomto ohledu na prvním místě za umělkyni, tak-

že bych měla být schopná prezentačně obstát ve všech různých kontextech, do kterých moje

díla vhodně zapadají. V dílech těch různých autorů najdeme určité společné prvky – někdy

jsou zcela zřejmé, ale častěji jsou tak jemné, že je zaznamenají jen lidé zevnitř komunity.

Nemůžeme čekat, až budeme v kurzu | rozhovor s Delaine a Damianem Le Basovými | 141 ——————--



V rámci jejich témat často převládají ta, která se vztahují k událostem, které nějak komunitu

ovlivňují, ale já bych byla ráda, kdyby byla moje práce vnímána v mnohem širší perspektivě,

například v rámci témat jako jsou vyrovnávání se s předsudky, problematika rasismu, gende-

ru nebo bezdomovectví.

Jeden z principů a postojů vycházejících z komunity, který je mi velmi, velmi blízký, je

rozhodnutí nenechat se zaškatulkovat, uzavřít do krabice, spoutat, stát se otupělou a kon-

formní. Ani u svých děl nedopustím, aby se s nimi stalo něco takového.

Damian:

Romský pavilon byl jedinečnou událostí. Bylo to poprvé, kdy se na takové úrovni společně vý-

tvarně prezentovali skuteční „Cikáni“. Myslím si a doufám, že se z tohoto prvního romského

pavilonu stane legenda. Některá díla, která se tam objevila, úplně jasně spojovala určitá linie

přemýšlení. Například já a Gabi Jimenez7. Nám to připadalo, jako bychom byli pracovali spo-

lu, aniž bychom o tom věděli. Pokouším se pro budoucí cikánské umělce rozjet něco trvalej-

šího, než byl tento Pavilon.

Z angličtiny přeložil Petr Hauzírek

——————-- 142 | Nemůžeme čekat, až budeme v kurzu | rozhovor s Delaine a Damianem Le Basovými

7 Gabi Jimenez, výtvarník pocházející z gitanské rodiny, žije ve Francii: viz rozhovor a výtvarná příloha Ro-
mano džaniben ňilaj 2008 – pozn. red.



Paní Zlatica Rusová zaslala v létě roku

2009 do redakce našeho časopisu čtrnáct

krátkých próz psaných v romštině a ve slo-

venštině. Nabízíme čtenářům na ukázku

čtyři z nich. Pro různorodost nebylo vůbec

snadné z próz vybrat. Některé texty jsou

koncipované jako pohádky, jak je známe ve

středoevropském regionu (s poučením na

závěr), jiné mají strukturu pověstí nebo

tradovaných báchorek. Všem textům jsou

společné motivy čerpající z prostředí rom-

ských rodin a bohatý jazyk obsahující jak

slovní spojení typická pro svůj žánr, tak

i osvěžující nové formulace.

Formou rozhovoru bychom čtenářům rádi přiblížili i autorku samotnou. Anna Žigová vedla

v létě 2009 s paní Rusovou korespondenční rozhovor, který je doplněn i částí rozhovoru z listopadu

téhož roku, kdy autorku v Kameňanech navštívili Eva Zdařilová a Petr Rubák. Na úvod pak otis-

kujeme pár slov, které nám o sobě paní Rusová napsala sama.

Jak v rozhovoru, tak i v povídkách jsou v romštině zachována specifika nářeční variety1 paní

Rusové, která pochází z oblasti středního Gemeru z okresu Revúca. Doufáme, že tento způsob zápi-

su nechá zároveň nahlédnout do různorodosti romštiny a čtenářům romské verze nebude na obtíž.

Zlatica Rusová | 143 ——————--

1 Pod vlivem standardizovaného zápisu severocentrálního dialektu romštiny zapsala autorka své první prózy
bez vokalických délek. Později však tento zápis přehodnotila a vyjádřila potřebu délky zaznamenávat, což
jsme autorce zpětně umožnili i u zde otištěných textů. U sloves v imperfektu nebo futuru má značení délky
dokonce foneticky distinktivní platnost (seděla jsem – me bešás místo me bešavas, srov. např. my sedíme –
amen bešas).

| Petra Gelbart

——— Zlatica Rusová

| Zlatica Rusová, Kameňany / listopad 2009 | 
foto Eva Zdařilová | 



Vičinav man Zlatica Rusová, hin mange jepaš šel te ochto berša. Phirďom avri základno

sikjarďi. Hin man trin čhave. Má hin so le trinen pumaro fajto, man hin eňa le čhavengere

čhavóre. Vaš mange hine jekbuter pr’akada világo.

Bešav andro cikno gavóro Kiva (Kameňany). Berša bešás Piešťanende. Sar múja míro

dad, ájam míra tarnedera pheňaha pále te bešen andr’amáro gav. Phenďam amenge, hoj na

mukaha amára dajóra te la nasvaja trinta pheňaha korkóren. Gondoľinďom mange, hoj šegi-

tiná míra dake. No, ačhija pe, so pe te ačhen, nasvajijom. Sasťarav man pri rakovina. Míro na-

svajipen mange na kerel má pháripen pro jílo. Na kerel mange pháripe te phenen, hoj hin

mange rakovina. Hin man fajto, so man ikerďa andr’oda jekbareder pháripe. Jekbuter man

ikerďa míro rom. Akada nasvajipen man sikjarďa te gondolinen. Buter mange ikrav o dživi-

pen. Akana dživav sako ďives lošaha. Pajikerav vaš sako ďives, hoj sjom míra fajtoha. Sjom

lošaji, hoj o baro Del mange šegítinel.

Šegítinel mange te írinen míre romane paramisa. Mindík mange rakhav idejo te íri-

nen, mindík kanak mange avel valeso pri goďi. Le čhavengere čhavóre, kanak dikhen, hoj va-

lesavi paramisa doirinďom, mindík pumenge préko genen. Te hin i paramisa lačhi, lošaren,

no te hin aci, hoj pe báre na tecinel, phenen upre.

Na džanav, so te írinen pal mande, írinďom talam sa, adá sjom me te míro fajto. No, na

del mange te na phenav, hoj báre sjom lošaji, hoj hin má redakcija Prahate, no te pri Sloven-

sko. Mek bareder sjom lošaji, hoj hin amen ase goďavera manuša, so keren akaja búťi. Báre

lošaji sjom sakone sikjarde romane manušestar. Akada amenge kampel – sikjarde romane

manuša. Pajikerav.

Zlatica Rusová

San tumen bara fameľijatar?

Sjom andal o báro fajto te hírešno. Míro phuro dad sja báro lavutári, te míro dad. O dadóro

sja štáre čhavórendar, jekh sja čhajóri. U míri dajóri sja ťiež báre fajtostar. Sja Gícatar, lakero

dadóro sja báro lavutári, pindžarlas le ceji veďa. Kana peske mro dad lija míra da, avka pumen

pindžarde prekal mra dakero dad, mer so duj sle lavutára.

Kana sanas mek cikňi, dživenas mek tumari baba the tumaro papus? Pametinen, so tumenge va-

kernas, sar pes dživelas čirla?

Avka hin, me míre phure prapapu pindžarás. But paramisa šunďom lestar. Valesave írinďom,

valesave biskerďom u vaš oda hin írinde aversoval. Báre but šunďom lestar, sar vakerlas, sar

dživlas jov, kana sja cikno u sar avri bárija. Pindžarnas le savóre Roma, hoj džanelas báre

——————-- 144 | Zlatica Rusová



Jmenuji se Zlatica Rusová, je mi padesát osm let. Vychodila jsem základní školu. Mám tři

děti. Všechny tři už mají své rodiny, mám devět vnoučat. Jsou pro mě tím nejcennějším na

světě.

Bydlím v malé vesničce Kameňany. Dlouho jsem bydlela v Piešťanech. Když umřel můj

otec, vrátily jsme se spolu s mladší sestrou zpět do naší vesnice. Řekly jsme si, že nenecháme

maminku a naši nemocnou sestru samotné. Myslela jsem si, že mamince pomůžu. Ale co se

stalo, stalo se, onemocněla jsem. Léčím se s rakovinou. Moje nemoc už mi ale nedělá velké

starosti. Nemám problém říct, že mám rakovinu. Mám rodinu, co mě podržela v těch nejtěž-

ších chvílích. Největší oporou mi byl můj muž. Ta nemoc mě naučila přemýšlet. Více si vážím

života. Teď žiju každý den s radostí. Jsem vděčná za každý den strávený s rodinou. Jsem šťast-

ná, že mi Bůh pomáhá.

Pomáhá mi psát mé romské pohádky. Na psaní si vždycky najdu čas, vždy, když mě

něco napadne. Když vnoučata vidí, že jsem dopsala nějakou pohádku, vždycky si ji přečtou.

Když je dobrá, radují se, ale když se jim moc nelíbí, řeknou mi to.

Nevím, co o sobě více napsat, napsala jsem snad vše, to jsem já a moje rodina. Nedá mi

to ale, abych ještě nenapsala, že jsem velice ráda, že už je v Praze i na Slovensku takováto re-

dakce1. Ještě větší radost mám z toho, že máme takové chytré lidi, kteří se této práci věnují.

Jsem hrdá na každého vzdělaného Roma. To potřebujeme. Vzdělané Romy. Děkuji.

Zlatica Rusová

Pocházíte z velké rodiny?

Jsem z velké a slavné rodiny. Můj děda byl velký hudebník, můj táta taky. Tatínek byl ze čtyř

dětí, jedna byla holčička. A moje maminka byla také z velké rodiny. Pochází z Hucína, její ta-

tínek byl slavný hudebník, znal ho celý kraj. Táta se s maminkou seznámil skrze jejího otce,

protože oba byli muzikanti.

Když jste byla ještě malá, žili ještě vaši prarodiče? Pamatujete si, co Vám vyprávěli o tom, jak

se dříve žilo?

Ano, já jsem zažila i svého pradědu. Slyšela jsem od něj hodně pohádek. Některé jsem napsala,

některé jsem pozapomněla, a proto jsou napsané jinak. Hodně jsem se z jeho vyprávění do-

zvěděla, jak žil, jak byl malý a jak vyrůstal. Znali ho všichni Romové, protože uměl moc hezky

Zlatica Rusová | 145 ——————--

1 Redakce časopisů Romano džaniben a Romano nevo ľil – pozn. red.



šukáre te vakeren o paramisa. Vakerlas čak romane. Odá mek dživnas ola phúre Roma. Sar

ola phúre Roma avri múle, má na sja, ko te vakeren. Čáčo hin, hoj o Roma má andro gav dža-

nás te bešen. Má na sjam savóre ekhetáne. Savóre ekhetáne o Roma sjam, kanak valeko kerel

bijav vaj valeko merel. Kanak vartáľinas, avka pe leperkerel, so kanak savo Rom kerďa

budžanšágo, vaj ko kaha avri thoďa.

U sar pes oda ačhiľas, hoj tumaro prapapus chudňas te vakerel o paramisa?

Jov valekana, kana sja tarno manuš, avka múja leske i romňi u áčhile leske štár čhaja. Cikne.

U te kamelas, hoj te keren leske ola čhajóra khere oja buťóri, so kampija te keren, te sikja-

ren len, avka furt phenelas: „Te kerena i búťi, so kampla, kijaraťi tumenge phená parami-

sa.“ Oka oja čhajóra kamnas, sig pumenge kernas, no u má kija raťi džanas leha avri u va-

kerlas lenge.

Pandik sikile iž ávera čhavóre te phiren. Kana sja ňilaj, avka má džanas savóre, o cikne

čhavóre, avka vakerlas lenge ala paramisa. No pandik šunde te ávera manuša, o tarne čhave

phiravnas o kašta, kernas bári jag, bešnas keril i jag, no u jov vakerlas o paramisi. Ale o čha-

jóra le k’oda ňuminde, hoj jov kezdinďa ala paramisi te vakeren. Jov ala paramisa vakerlas

báre but berša.

Kanak múja, sja leske para jekh šel berša. But manuša le pindžarnas sar manuše, so

džanel te vakeren paramisa. Báre kamlas le čhavóren. O Roma pumenge báre ikrenas. Na čak

vaš odá, hoj sja leske but berša, te vaš odá, hoj džanlas le Romenge te den te goďi, kanak sle

brígate. Me le pindžarás sar cikňi čhajóri. No gondoľinav pre leste sar pre láčhe manušeste.

Me le kedav akanak sar goďavere manuše andr’odá idejo.

Kana tumen sikhľiľan te genel, chudňan te genel peršo o paramisa?

Kanak džanás má te genen, genás savóro. Kňiški mange na cinkernás. Sja man jekh láčhi

phuri gadži, savi man davkerlas o kňiški pro geňipen. Sle odá purane romaňa, save báre ka-

mav. U kamav te akana. Kamav sako láčhi kňiška. So kamás, avka šunkerás sako raťaha och-

tongero kurke, davkernas paramisa andro radijovo.

Vakernas o paramisa the tumare čhavenge?

Genás te vakerás. Mire trine čhavórenge genkerás te avri gondoľinkerás paramisa. Aľe va-

kerás čak slovenski. Andr’odá idejo vakernas o meštri, kanak džanas andri sikjarďi, hoj na

džanen o čhavóre te vakeren slovenski. Na džanenas lenca te vakeren. Šaj pe phenel, hoj

amen o Roma korkóre amári čhib biskerďam. Romane vakerás, kanak amen ňiko na šunelas.

Kamás, te o čhavóre džanen láčhe slovenski. Amára čhibaha buter vakernas ola čoredera

——————-- 146 | Zlatica Rusová



vyprávět pohádky. Vyprávěl jenom romsky. To ještě žili ti staří Romové. Když tihle staří zem-

řeli, nezůstal už nikdo, kdo by vyprávěl. Je také pravda, že Romové už začali bydlet ve vsi. Už

nežijeme všichni pohromadě. Všichni se sejdeme jenom, když někdo vystrojí svatbu nebo ně-

kdo umře. Když vartujeme, tak se vzpomíná, co kdy který Rom udělal za kulišárnu nebo kdo

koho doběhnul.

Proč vlastně Váš pradědeček začal vyprávět pohádky?

Když byl mladý, tak mu umřela žena a zůstaly mu čtyři malé dcery. A když chtěl, aby ty dcer-

ky udělaly doma nějakou práci, která byla zrovna zapotřebí, aby si je naučil, tak vždycky říkal:

„Když tu práci uděláte, večer vám budu vyprávět pohádky.“ To ty dcerky chtěly, rychle si to

udělaly a večer už s ním šly ven a on jim vyprávěl.

Potom si zvykly chodit i jiné děti. Když bylo léto, tak už za ním chodily všechny malé

děti a on jim vyprávěl ty pohádky. A potom začali chodit i další lidé, kluci nanosili dřevo, udě-

lali velký oheň, sedělo se kolem něj a pradědeček vyprávěl. Ale k tomu, že pohádky vůbec za-

čal vyprávět, ho dotlačily ty jeho dcery. Pohádky vyprávěl dlouhou dobu.

Když umřel, bylo mu devadesát devět let. Hodně lidí ho znalo jako výborného vypra-

věče. Měl moc rád děti. Romové si ho velice vážili. Nejen proto, že mu bylo tolik let, ale i pro-

to, že uměl Romům poradit, když měli problémy. Já jej znala jen jako malá holčička. Vzpo-

mínám na něj jako na hodného člověka. Vnímám ho teď jako na svou dobu velmi moudrého

člověka.

Když jste se naučila číst, začala jste číst nejdříve pohádky?

Když už jsem uměla číst, četla jsem všechno. Knížky mně nekupovali. Knížky mi dávala jed-

na stará hodná gádžovka. Byly to staré romány, které mám moc ráda dodnes. Mám ráda kaž-

dou dobrou knížku. Co jsem měla ráda, byly pohádky v rádiu, dávali je každou neděli v osm

hodin večer, moc ráda jsem je poslouchala.

Vyprávěla jste pohádky i svým dětem?

Četla i vyprávěla. Mým třem dětem jsem pohádky četla i jsem si je pro ně vymýšlela. Ale vy-

právěla jsem jim je jen slovensky. V té době, kdy naše děti chodily do školy, si učitelky stěžo-

valy, že neumí mluvit slovensky. Nedokázaly se s nimi domluvit. Dá se říct, že jsme svoji řeč

my, sami Romové, zapomněli. Romsky jsme mluvili, jen když nás nikdo neslyšel. Chtěli jsme,

aby děti uměly dobře slovensky. Naším jazykem mluvili spíš ti chudší Romové. Ti Romové,

Zlatica Rusová | 147 ——————--



Roma. Ola Roma, so kamnas, hoj lengere čhavóre te džan pal o školi, musaj adá te kerde. Vaš

odá del pe te phenen, hoj amári romaňi čhib biskerďam. Ladž, no čáčo.

Kana chudňan te irinel?

Sar nasvajijom. Adá nasvajipe man chudňa, avka na džanás mange te rakhen than. Na sjo-

mas oleha virovňinďi, hoj so pe mange ačhija u so manca ela dureder. No ale gondolinďom

mange avka, hoj o dživipe džal dureder, má o čhave hin mange báre, má mire čhave náne so

te našaven, má hin len lengere famíliji, no u sar ela dureder, odá má ela čak pre lende.

Má kana sjomas mer tarneder, irinás mange poznámki vaj avka valeso, ale na sja man

pr’odá idejo. Mer sja man o čhave, andi búťi phirás but berša. No u akana aja choroba man avka

ňuminďa k’odá, hoj valeso musaj te kerav. Na birinás te keren, me phirás pr’aja chemoterapija,

báre but la musaj te kedňom. Ale na kamjom t’oven hijaba avka, hoj te pašjuvav ta te cidkerav

man pal o vodro. Avka kezdinďom te írinen. No u ájom pr’odá, hoj kerel mange odá láčhe pro

jílo. Asi sjom virovňiňďi. U šaj ovel, hoj adá nasvajipe mange kerďa –  hoj na darav, te na man-

ge valeko phenel, soske odá írines te odá náne láčho. Ma írin, nane tut pr’oda. Darás alestar.

U šaj ovel, hoj ada nasvajipe mange kerďa: No, irin, dikheha, so ela.

Khatar tumen len o idei, pal soste kamen te irinel?

Lijom, so miro phuro prapapu vakerlas, te dav len pro papíri te na pumen biskeren. Th’avka

valesave biskerďom, vaš odá len musaj te írinďom pal míro. Paš valesave mange šegítinde

o phure Roma, so mek dživnas u buter džanenas sar me. But mange šegítinďa míri dajóri.

Valesave kovi hin írinde avka, hoj aňi náne paramisa, ale hin poviedki, vaj baladi, vaj

sar. Andri jekh rozprávka írinav pal jekhe kašuke Romeste. Pandik áčhija kašuko, kana má

pal i vojna ája khére, mer i mina pašal leste čalaďa. Írinďom pal leste vaš odá, hoj sja báre láč-

hejíleskero u dikhlas o čóripe, i bríga pro Roma, i bokh, džalas u čorlas u phiravlas ole Ro-

menge. A kana ája i vojna, avka jov sja maškar o partizána u na ašťa. Jov báre but šegitinďa le

Romenge te avkake.

Šunel tumari fameľija rado, so vakeren? Genen, so irinen? So pr’oda phenen?

Hát, lošajon oleske, hoj írinav. Genen pumenge sako jekh míre paramisa. Phenen, te írinav

len báre but, te pindžaren len na čak o gadže, te pindžaren len amáre tarne manuša, so hin len

cikne čhavóre. Te džanen, so te genen pumare cikne čhavórenge.

Kana aven míre vnúčata, phenen: „Starká, čo si písala?“. Vakerav lenge te genav, te ase,

so korkóri avri gondolinav. Te dikhás, hoj na bešen šukáre vaj na pašjon šukáre, džanás, hoj

kampel préko te írinen, hoj náne lačhi i paramisi.

——————-- 148 | Zlatica Rusová



kteří chtěli, aby jejich děti měly nějaké vzdělání, se museli zařídit takhle. Proto se dá říct, že

jsme náš romský jazyk sami zapomněli. Je to ostuda, ale je to tak.

Kdy jste začala psát?

Když jsem onemocněla. Ta nemoc mě zlomila, nevěděla jsem, co se sebou. Nebyla jsem vy-

rovnaná s tím, co se mi stalo a co se mnou bude dál. No ale řekla jsem si, že život jde dál, že

děti už mám velké, že už nemají co ztratit, mají už svoje rodiny, no a co bude dál, to už bude

jen na nich.

Už když jsem byla mladší, psala jsem si poznámky nebo tak něco, ale neměla jsem na

to čas. Protože jsem měla děti, spoustu let jsem chodila do práce. No a ta nemoc mě k tomu

vlastně dotlačila, něco musím dělat. Neměla jsem sílu pracovat, léčili mě chemoterapií a mu-

sela jsem na ni chodit hodně dlouho. Ale nechtěla jsem zůstat jenom tak ležet a válet se v po-

steli. A tak jsem začala psát. A přišla jsem na to, že mi to dělá dobře. Jsem teď taková vyrov-

naná. A je možné, že mě k tomu přiměla ta nemoc – jen piš a uvidíš, co z toho bude – že se

nebojím, aby mi náhodou někdo neřekl, proč že to píšu, když to za nic nestojí.

Odkud berete náměty pro své psaní?

Zapsala jsem některá vyprávění mého pradědečka, aby se na ně nezapomnělo. I tak jsem ale

něco zapomněla, proto jsem některé musela napsat podle sebe. S jinými mi pomohli staří Ro-

mové, kteří ještě žili a pamatovali si víc než já. Hodně mi pomohla moje maminka.

Některé ty věci jsou napsané tak, že to ani nejsou pohádky, ale jsou to povídky nebo ba-

lady nebo co. V jedné té pohádce píšu o jednom hluchém Romovi. Ohluchnul, když už se po

válce vrátil domů, vybuchla vedle něj mina. Napsala jsem o něm proto, že to byl hrozně dobro-

srdečný člověk, viděl, v jaké bídě Romové žijí, těch starostí a hladu, a tak začal krást a nosil to

těm Romům. A když přišla válka, dal se k partyzánům a neutekl. Hodně Romům pomohl

i takhle.

Poslouchá Vaše rodina ráda, co vyprávíte? Čtou, co píšete? Co na to říkají?

Ano, mají radost z toho, že píšu. Čtou si každou mou pohádku. Říkají, abych těch pohádek

napsala hodně, aby je poznali nejen gádžové, ale i naši mladí lidé, kteří mají malé děti. Aby

měli, co svým dětem číst.

Když za mnou přijdou vnoučata, hned spustí: „Starká, čo si písala?“ Vyprávím jim a taky

jim čtu, i to, co si vymýšlím sama. Kdybych viděla, že u toho nevydrží sedět nebo ležet, vědě-

la bych, že ta pohádka není dobrá a že ji musím přepsat.

Zlatica Rusová | 149 ——————--



Miri pheň, oja phenel: „An, genaha, so írinďal!“ Vaj avel ke ma. Miri daj kamel te šu-

nen, ale joj phenel avka, hoj som nasvaji, hoj soske mange na pašľuvav. U me lake phenav:

„Ale mamo, me odá kamav te keren.“ „Jaj, ta ker, ale tu valekana paš odá bešes te štár pándž

óri!“ No ale odá náne štár pándž óri. Hin aso idejo, hoj odoj bešav dešendar kijaraťi. Kana

mange naláčhe hin, ušťav upre, bešav ko noutbuko u írinav.

Tumen chudňan te irinel pre koda noutbukos?

Kezdinďom le noutbukoha. Sja man poznámki írinde vasteha, ale pandik nasvajijom pro vas-

ta. Našťi írinav láčhe. Našťi ikerav but o pero a feder hi mange pr’odá noutbuko. Sikjijom

upre, i bóri man sikjarďa.

Džal tumenge lokes te irinel, abo hin oda vaš tumenge phari buťi?

Írinav bára lošaha. Hin odá míro kamiben. Na gondoľinav, hoj o íriben hin pháro. Andri

goďi hin mange valeso láčho te šukár, kana bešav le noutbukoha.

Andre savi čhib tumen irinen tumare paramisa peršo, ča slovačika, abo peršo romanes u paľis pre-

thoven?

No kana sar. Angutno, so írinďom, avka sja romaňi, ale na kerel mange odá problémo, hoj íri-

nav avka vaj avka. Valekana írinav romane u pandik te préko írinav andi slovensko u valeka-

na írinav slovensko u préko írinav andri romaňi čhib.

Kana tumen rado irinen o paramisa?

Lošaha írinav, te mange avel andri goďi valeso šukár te láčho, sostar hin šukar paramisi. Na

írinav čak te írinav. Írinav, kanak valeso šunav vaj dikhav, pandik mange írinav, sar me kamav.

Vaj akarkana džal valeso súno u gondoľinkerav, so pe delas olestar te keren, u írinav.

——————-- 150 | Zlatica Rusová



Moje sestra, ta zase říká: „Přines něco, přečteme si, co jsi napsala!“ Nebo přijde ke mně.

Moje maminka to taky poslouchá ráda, ale bere to zase tak, že jsem nemocná a proč si raději

nelehnu. A já jí říkám: „Ale, mami, já to chci dělat.“ „Jak myslíš, ale sedíš u toho někdy i čty-

ři pět hodin!“ No, ale to nebývá čtyři pět hodin. Stane se, že nad tím sedím do deseti do ve-

čera. Když mi není dobře, vstanu, sednu si k notebooku a píšu.

Vy jste začala psát na notebooku?

Začala jsem s notebookem. Měla jsem poznámky napsané rukou, ale pak jsem na ruce one-

mocněla. Nemůžu dobře psát. Nemůžu držet delší dobu pero, lépe mi to jde s notebookem.

Snacha mě s tím naučila pracovat.

Píšete ráda a snadno, nebo je to pro Vás těžká práce?

Píšu s velkou radostí. Je to moje láska. Nemyslím si, že je psaní těžké. Když sedím u note-

booku, hlavou mi jde něco dobrého a krásného.

V jakém jazyce pohádky píšete dříve, jen slovensky, anebo nejdříve romsky a potom je pře-

ložíte?

Jak kdy. První vyprávění jsem napsala romsky, ale nedělá mi problém psát tak i tak. Někdy

píšu romsky a potom to přeložím do slovenštiny a jindy píšu slovensky a přeložím to do

romštiny.

Kdy ráda píšete pohádky?

Ráda píšu, když mě napadne nějaký hezký námět pro pohádku. Když něco zaslechnu nebo

uvidím, tak si to potom napíšu podle sebe. Někdy se mi taky zdá sen, a přemýšlím, co by se

s tím dalo dělat, a pak začnu psát.

Zlatica Rusová | 151 ——————--



Sar o Rudi vitezinďa o lustro

Kaj sja, odoj sja, jekh romňi le romeha. Sja len štár čhaja. Ola čhaja sle báre šukár. O híro dža-

las pal lende pal i ceji veďa. I daj hin šukár th’o dad hin šukár, našťik oven o čhaja džungale.

Avka vakernas o Roma. Odá sja čáčo. O dad sja aso šukár, o romňa pal leste vakernas, hoj

hino jekšukareder murš maškar o Roma te pal i veďa. Na sja čak šukár, sja goďaver u džanlas

te šukár pri lavuta te bašaven. O ungrika raja kamenas čak le te bašaven. Na sja odá akarsavo

lavutári, kas kamnas o ungrika barvale manuša. Mer kanak jon mulatinenas, avka odá sja te

trin štár ďivesa. U so hin čáčo, hin odá, hoj jon te mulatinen džanenas. Na akarsavo lavutári

lenca avri ikrelas te bašaven. Savóre Roma vakernas, sar hin le Rudiske šukáre andro kher. Sja

angutno Rom pri veďa, so le sja andro kher lustro. U pal odá lustro tumenge vakerá, sar le

chuňa. Mer aci lóve le na sja, te cinel peske le jov korkóro.

Má savóre sovnas, kanak le Rudiske valeko marlas pri ablaka.

„Ušťi, Rudi,“ vičinlas o gádžo. „Kampel te bašaven le rajenge. Bičhade man vaš tuke.

Vičin ke tu mek valekas, kas kames. Čak siďar. Má užaren tut. Má me džav, tu jav ole ávreha,

kas tuke avri leha.“ Géja het. O Rudi sig ušťija upre, sig pe urďa upre, vičinďa peske le cim-

balmoši u siďarde ko grofo. Sar uštarde ko grofo andro kher, dikhja, hoj odoj sle ola jekhíreš-

nedere manuša pal i ceji veďa. Má sle savóre falato máte. Sar dikhle, hoj ále o lavutára, báre

lošajile. O grofo géja ko Rudi u phenďa leske: „Poťiná tuke, keci mangeha. Ma dara. Chude-

ha, so tuke mangeha. Odá tuke priminav me!“ U marlas pe andro kojin. Jekh ole barvale ma-

nušendar phenďa: „Ma priminker, phuč angutno, so kamel. Te džanel, vaš soske bašavla adá

rom.“ U kezdinďa te hasan, sar máto manuš. Le Rudiske, sar uštarďa ko grofo andro kher,

péja andro jakha o lustro. Báre pe leske tecinďa.

„No phen, Rudi, so kames?“ 

„Míro hírešno grofo, te tuke phená, rušeha pre ma.“ 

„Na, Rudi, na rušá. Te tuke priminel o grofo, avka paťa.“ 

„Láčhe, avka tuke phenav. Tecinel pe mange báre tíro lustro.“ O hírešne barvale ma-

nuša kezdinde báre te hasan.

„Láčhe Rudi, na sjal dilino. Chuňal man. No na rušav, te džanes, adá lustro hin báre

kuč, no te na le chudes avka lokone, avka thovas lav. Te avri ikreha te bašaven, so me mulati-

ná, no naštik áčhes préko te bašaven. Hiba akor chudeha o lustro, te me sigeder tele sová u tu

mek bašaveha.“ 

„Láčhe, sar phenen, avka ela.“ O barvale manuša hasanas, hoj o Rudi odá avri na ikre-

la, mer savóre džanenas, hoj o grofo džanel avri but te ikren, kanak mulatinel.

——————-- 152 | Zlatica Rusová



Ako Rudo vyhral luster

Kde bolo, tam bolo, bol raz jeden muž a jedna žena. Mali štyri dcéry a tie boli veľmi pekné.

Chýr o ich kráse išiel po celej doline. Mama pekná, otec pekný, nemôžu dcéry byť škaredé.

Tak hovorili Cigáni. A to bola pravda. Otec, ako o ňom hovorili ženy, bol najkrajším mužom

v osade. Nebol len pekný, ale bol aj veľký muzikant. Vedel krásne hrať na husliach. Maďarský

páni okrem neho nechceli nikoho iného na svoje zábavy. Lebo keď sa maďarský páni bavili,

a tí sa baviť vedeli, tak to bolo aj na tri, štyri dni. O Rudovi rozprávali aj to, ako má dom pek-

ne zariadený. Bol to prvý Cigáň, ktorý v tom čase mal luster v izbe. A o tom lustru vám chcem

práve napísať, ako sa k nemu dostal. Lebo toľko peňazí nemal, aby si ho kúpil.

Stalo sa jednej noci, keď už všetci spali, že im zrazu začal niekto búchať na okno. „Vstá-

vaj Rudy,“ volal gádžo, „treba ísť k pánom hrať. Poslali ma za tebou. A zober si so sebou nie-

koho, koho chceš, len sa ponáhľaj. Už ťa čakajú. Ja už idem a ty príď aj s tým druhým.“ Rudy

rýchlo vstal, obliekol sa, zavolal si cimbalistu a ponáhľali sa k pánovi. Keď vstúpili do miest-

nosti, Rudy si všimol, že sú tam tí najbohatší páni z celej doliny. Už mali všetci vypité. Keď

páni, videli, že prišli hudobníci, veľmi sa potešili. Pán gróf išiel k Rudovi a povedal mu: „Za-

platím ti, koľko budeš pýtať, neboj sa. To ti sľubujem ja!“ A bil sa pritom do pŕs. Jeden z tých

pánov povedal: „Nesľubuj, ale sa ho opýtaj, čo za to chce. Aby vedel, za čo bude hrať.“ Rudo-

vi, len čo vstúpil do domu, padol do oka luster. Veľmi sa mu zapáčil.

„No povedz, Rudy, čo za to?“ 

„Môj hrdý pán, keď vám poviem, budete sa hnevať.“ 

„Nie Rudy, nebude sa hnevať. Keď ti dá sľub pán gróf, tak tomu ver.“ Pridal sa druhý

pán.

„Dobre, tak vám poviem, páči sa mi váš luster.“ Hrdí a bohatí páni sa začali smiať.

„Dobre Rudy, nie si taký hlúpy, dostal si ma. No nehnevám sa, ale aby si vedel, tento

luster bol veľmi drahý. Aby si ho nedostal tak ľahko, tak sa stavíme, kto z nás dvoch bude sil-

nejší, kto viac vydrží. Ja tvrdím, že nevydržíš tak dlho hrať, kým ja sa budem baviť, a že neza-

spím skôr ako ty. Keď zaspím skôr, luster je tvoj. Keď zaspíš ty, pôjdeš domov bez lustru a ne-

dostaneš ani korunu.“ 

„Dobre, ako ste povedali, tak bude.“ Hrdí páni sa smiali, že to Rudy nevydrží, lebo ve-

deli, koľko vie vydržať pán gróf, keď pije.

Zlatica Rusová | 153 ——————--



Avka kezdinde. O Rudi bašavlas ďíji pre ďíjate. Jon pijenas, khelenas. Préko géja i rat, má

sja raťaha. O grofo ďijavlas, khelelas. O Rudi bašavlas. Ája i raťi, o raja chanas, pijenas. Bičhade

pumenge te vaš o džuvja. Ája i raťi, valesave má na birinenas, sovnas. O grofo dureder mulatin-

las. O Rudi má gondolinlas, talam avri na ikrá. Avka odá dičhol, hoj hijabaske bašavá. O cim-

balmoši má sovlas tel i cimbalma. O grofo pre leste hasalas. O Rudi kezdinďa te gondolinen, sar

odá te keren, te na bašavel hijabaske. Má sja angli jepaš rat, kanak kezdinďa te bašaven polóke

ďíja. Má savóre raja sovnas, o grofo sja upre u ďijavlas. O Rudi kezdinďa te bašaven romaňi ďíji.

Sar o grofo šunďa, diňa peske la te bašaven megin. O Rudi la bašavlas, bašavlas, bašavlas.

Avka o Roma vakernas pandik but berša, hoj i romaňi ďíji čhajóri romaňi sovjarďa le

grofo. Korkóro o grofo tele lija o lustro u diňa le Rudiske. „Le, tíro hino. Ňerindal paťivalo-

ne. U jekbuter pe mange tecinel odá, hoj džanes, soske hin le manušeske i goďi.“ U le Rudi

sja angutno Rom, so le sja lustro.

Ko o Roma sjam

Kanak sjomas cikňóri, avka mange míro phuro papu vakerlas pal píro apóši. Aso sja má phu-

ro, hoj má aňi na džanlas, keci hin leske berša. O Roma le báre kamnas, paťiv le denas. Šaj

ovel te vaš odá, hoj sja andro világo but berša, te andro angutno mariben, kaj but préko dži-

ďíja. Vaš odá sja iš áver. Džanlas le Romenge te šegítinen, goďi te den, kaj so te phenen, sar

so te keren. No so jekfeder kerlas u kerlas odá lošaha, vakerlas le čhavórenge paramisa. Jekh-

var chuňa jekhe cikne čhavóre, sar rovel.

„So roves?“ phučja lestar o phuro Gabo. Avka pe vičinlas.

„Marďa man o rašaj.“ 

„U soske?“ 

„Čhinďom mange phaba andre leskeri bar. Báre sjomas bokhalo.“ 

„Vaš odá tut marďa?“ 

„Hát, paťa mange.“ 

„Paťav tuke.“ Lija le čhavóre vastestar, ligeňa le ki jag u bešaďa le ke peste pri tekova.

„Bači Gabo, soske sjam o Roma ase čoróre? Soske amen o ávera manuša na kamen? Te

amen le Romen ulehas aci lóve, sar hin le gádžen, avka amen kamlehas.“ 

„Ma vaker avka, mro čhavóro. Džanes so, me tuke akana phená jekh paramisa pal

o Roma. Ola na sle čore. Šunker!“ Ke lende beškerde ávera čhavóre, romňa te o murša.

U o Gabo kezdinďa.

——————-- 154 | Zlatica Rusová



A tak začali. Rudy hral pesničku za pesničkou, páni sa bavili, spievali, tancovali. Prešla

noc, bolo ráno. Pán gróf spieval, tancoval, Rudy hral. Prišla noc, páni jedli, pili. Poslali si aj pre

ženy. Prišla zase noc, niektorí už nevládali, ale pán gróf sa bavil ďalej. Rudy si už myslel, že to

nevydrží. Tak to vyzerá, že budem hrať zadarmo. Cimbalista už spal pod cimbalom. Pán gróf

sa na neho usmieval. Rudy začal rozmýšľať, ako to spraviť, aby zadarmo nehral. Už bolo pred

polnocou, keď začal hrať pomalé pesničky. Ostatní páni už všetci spali, len pán gróf bol hore

a spieval. Rudy začal hrať cigánsku pesničku. Keď pán gróf počul pesničku, dal si ju zahrať

ešte raz. A Rudy ju hral a hral a hral.

A tak Cigáni rozprávali, že cigánska pesnička Čhajori romaňi, Dievčatko cigánske, ci-

gánska hymna, uspala grófa. Sám pán gróf zvesil luster a dal ho Rudovi: „Vyhral si poctivo.

A najviac sa mi páči, že vieš, na čo máš hlavu.“ A Rudy bol prvý Rom, čo mal luster.

Kto sme my, Cigáni 

Keď som bola malá, môj starý otec mi raz rozprával o svojom svokrovi. Ten bol tak starý, že

ani nevedel, koľko má rokov. Rómovia ho mali radi a dávali mu veľkú úctu . Možno aj preto,

že bol skúsený. Bol veľa rokov vo svete, aj v prvej svetovej vojne, kde všeličo prežil. Preto bol

aj iný. Vedel Rómom poradiť, ale čo najlepšie vedel a rád robil, bolo rozprávanie rozprávok de-

ťom. Raz prichytil jedného chlapca, ako veľmi plače.

„Prečo plačeš?“ opýtal sa starý Gabo. Tak sa volal.

„Zbil ma farár.“ 

„A prečo?“ 

„Odtrhol som si jablko z jeho záhrady. Veľmi som bol hladný.“ 

„Preto ťa zbil?“ 

„Áno, ver mi!“ 

„Verím ti.“ Zobral malého chlapca k ohňu a posadil si ho na klátik.

„Báči Gabo, prečo sme my cigáni taký chudobní? Prečo nás iný ľudia nemajú radi?

Keby sme mali toľko peňazí ako gadžovia, tak by nás chceli.“ 

„Nerozprávaj tak, chlapče môj! Vieš čo? Poviem ti rozprávku o Rómoch, ktorí neboli

chudobní. Počúvaj!“ Sadli si k nim aj druhé deti, ženy aj chlapi a Gabo začal.

Zlatica Rusová | 155 ——————--



Kaj sja, odoj sja, jekh romano kiraji. Ole kiraji sja jekh báre šukár čhaj. Báre sja barvalo. Le

barvajipnaha má na džanlas so te keren. Phirnas ke leste ávera kiraja. O romano kiraji delas

te richtinkeren, te pijen, te chan. Dúj, trin ďivesa te raťa pijenas, chanas, pro grasta pal o veša

naškernas. Avka dživlas o romano kiraji.

U o ávera Roma na dživnas goreder. Savóre Roma dživnas láčhe. Na avka sar o kiraji,

no láčhe. Jekh rat le kirajiskeri šukár čhaj géja súno, hoj avla jekh naláčho manuš. Odá ma-

nuš kamla le kirajiskera čha. Báre but kiraja la mangas, no ňisave na kamja. Savóre kiraja

džanas khére čučone, musaj te khelenas le kirajiha karťi. O karťi sle le kirajiskero jekbareder

kamiben. O karťi khelelas te jekh kurko. Jekh raťi géja le kirajiskeri čhaj pal o dad.

„Dade míro, musaj tuha te vakerav.“ 

„So pe áčhija, rakhjal tuke má valesave pirane?“ 

„Na, dade míro, čáčo hin aso, hoj sjomas súno, naláčho súno. Táha ma muk ke tu ňi-

kas. Dade míro, mojinav me ke tute, šun pre mande.“ 

„Čhajóri míri, tu sjal sar tíri dajóri, so múja. Te joj delas pro súne. Ma dara, táha k’a-

mende na mukaha ňikas.“ 

O áver ďives o kiraji raťastar pire manušenca géja andro veš. Pal o dílo ája khére, mek

pal o gras tele na géja, má nášte pal leste, hoj avel valesavo kiraji. Má so sja te keren. Ája, hoj

kamel la kirajiskera čha romňake. Ceji rat pijenas, chanas. O áver ďives leske sikavkerďa pire

grasten. Ase grasta na sle ňisave kiraji. Báre sja hirešno, hoj hin le ase kuč grasta. O híro dža-

las pal o celo világo. Sikavkerďa leske piro barvajipe. Kijaraťi megin pijenas, chanas. Raťaha

géja i čhaj pal o dad.

„Dade, priminďal, hoj na mukeha ňikas ke tute.“ 

„Mri čhajóri, akadá tut kamel romňake, náne džungalo u hino barvalo. Tecinel pe

mange.“

„Mange, dade, na. Me lestar darav. Kerla amenge bári bríga.“ 

O romano kiraji peske na diňa te phenen. Kijaraťi sar chale, pile, bešte ko karťi. Aso ma-

nuš pe mek na rakhja, so pro kiraji ňerinďas. Akana o romano kiraji na sja te bešen ko karťi.

I angutňi rat o áver kiraji ňerinďa. Ňerinďa le romane kirajistar savóro somnakaj, o ďemanti,

o lóve. I áver rat megin bešťa ko karťi. Hijaba rovlas i čhaj, te na le ávre kirajiha má bešel ko

karťi. Na šunďa pre ňikaste. I duťi rat megin bešte o kiraja ko karťi. Megin ňerinďa o áver kira-

ji. Ňerinďa savóro, so le sja, te le grasten. O manuša, o Roma, má rovnas, so kerďa o kiraji.

„Má na sjom soha te khelen.“

„Sjal soha mek te khelen. Hin tut mek šukár čhaj te o Roma.“ 

Bešte megin ko karťi. Sar šunďa i čhaj, so pe kerel, diňa te džanen le manušenge, le Ro-

menge, minďar te nášen, sako kaj šaj. Avka o Roma sig rakinde le čhavóren pro verdi, so len

——————-- 156 | Zlatica Rusová



Kde bolo, tam bolo, bol raz jeden cigánsky kráľ. Ten kráľ mal krásnu dcéru. Bol veľmi boha-

tý a už nevedel, čo robiť so svojím bohatstvom. Chodili k nemu aj iní králi a cigánsky kráľ dal

vždy nachystať veľkú hostinu. Dva, tri dni a noci pili, jedli a na koňoch po lesoch behali. Tak

žil rómsky kráľ.

Ale ani ostatní Rómovia nežili o nič horšie. Jednej noci sa kráľovej dcére prisnil sen, že

k nim na hrad príde neznámy zlý kráľ a že ju bude chcieť za ženu. Veľa kráľov ju predtým pý-

talo, no ona si žiadneho nevybrala. Všetci odišli naprázdno, lebo museli hrať s rómskym krá-

ľom karty. Karty boli kráľovou vášňou. Dokázal hrať aj celý týždeň. Raz večer išla kráľova dcé-

ra za svojím otcom.

„Otec môj, musím sa s tebou rozprávať.“ 

„Čo sa stalo? Máš už nejakého frajera?“ 

„Nie, otec môj, pravda je taká, že sa mi sníval zlý sen. Zajtra nepusť nikoho k sebe! Otec

môj, modlím sa za teba, počúvni ma.“ 

„Dcérka moja, ty si ako tvoja nebohá mama. Aj ona verila na sny. Neboj sa, zajtra ni-

koho nepustíme.“ 

Druhý deň kráľ išiel so svojimi ľuďmi do lesa. Keď sa vrátil, ešte ani s koňa nezišiel, už

za ním utekali, že ide k nim cudzí kráľ. No nedalo sa nič robiť! Celú noc pili, jedli. Druhý deň

kráľ ukázal hosťovi svoje kone. Také drahé kone nemal žiadny kráľ a bol na nich veľmi hrdý.

Ukázal mu aj celé svoje bohatstvo. Večer zase pili, jedli. Ráno išla kráľova dcéra za svojím ot-

com.

„Sľúbil si mi, že nikoho nepustíš k sebe.“ 

„Tento ťa chce za ženu a nie je škaredý. A je bohatý. Páči sa mi.“ 

„Mne nie. Ja sa ho bojím. Spôsobí nám veľkú biedu.“ 

Rómsky kráľ si nedal povedať. Večer, keď sa najedli a napili, sadli ku kartám. Ešte sa

nenašiel taký kráľ, čo by vyhral nad rómskym kráľom. Teraz si však rómsky kráľ nemal sadnúť

ku kartám. Prvú noc vyhral jeho hosť. Vyhral zlato, diamanty, peniaze. Druhú noc sadli zno-

va ku kartám. Darmo plakala kráľova dcéra, rómsky kráľ neposlúchol nikoho. ďalšiu noc krá-

li zase sadli ku kartám. Zase vyhral hosť. Vyhral všetko, čo mal kráľ, aj jeho kone. Rómovia už

plakali.

„Už nemám s čím hrať,“ nariekal rómsky kráľ.

„Máš s čím! Máš ešte dcéru a svojich ľudí.“

Sadli zase ku kartám. Keď sa dopočula kráľova dcéra, čo sa deje, dala na vedomie všet-

kým Rómom, aby utekali čo najrýchlejšie, ako vedia, preč zo svojej zeme. A tak Rómovia

Zlatica Rusová | 157 ——————--



sja feder u mukle pumen te nášen, kaj len o jakha lidžanas. Ňiko na džanel, kaj pe thoďa le ki-

rajiskeri čhaj. Šoha pal late ňiko na šunďa. U o Roma mukle pumen pal o celo világo. Mere

džanas, ňikhaj len na kamnas, mer sjamas te sjam áver. Mere džanas, ore len našavnas. Šaj sle

čak pro agor le gavenge, le forenge. Kednas amen, le Romen, hoj sjam frimeder sar o ávera

manuša.

Čačo hin, hoj sjam áver. Soske, mer sjam kaledera sar o gádže, hoj kamas o kham, ka-

mas o jaga, o čercheňa kijaraťi, o veša, ikras amenge i phuv, pal savi phiras pindrange. So ka-

mas jekbuter hin o ďijavipen, kheliben. Sjan čoróre, phenen o gádže, mer vaš lenge o barva-

jipen hin o lóve. No me phenav, hoj amen, o Roma, sjam báre barvale. Soske? Mer amen hin

federa jíle. Odá hin jekbareder barvajipen. Vaš odá me phenav, hoj amen, o Roma, sjam báre

barvale. Paťan adá, so phenav.

Bela

So tumenge akana vakerá, avka sja čáčo, no na savóro, no buter sja čáčo. Sja jekh Rom, odá

Rom sja má valekana áver, sar o ávera Roma akor. „Ma joven diline, mangen tumenge buter

vaš tumári búťi. Na sjan rabi, sjan manuša. Joven hírešne pre tumende, hoj sjan Roma. Roma,

no manuša.“ Avka gondolinlas o Bela. O Roma daranas, mer akor odá pe te keren aso na de-

las, sar o Bela má akor aso kamlas te keren. Sle lošale, hoj o gádže len denas valesavi búťi

u denas len valeso, te džanen o romňa khére valeso le čhavórenge te taven. Aso sja o čáčo.

Na jekhvar o Bela chuňa le hajdukendar. Jekhvar ale avri o richtári le hajdukenca.

O Roma má džanenas, so pe kerla. Ale le Romen te ňirinkeren. Ko džanlas mek te nášen,

andro veš pe te garuven, avka ole na ňirinenas. Te le dikhnas, hoj nášel, nášnas pal leste,

chudnas le u avka le márnas, ruginkernas andre manuše, pro pindre lenge sle urde čižmi. Kaj

ruginenas, odoj kalo than áčhlas. Šoroste len ačhavnas u pro kopas len ňirinenas. Te le cik-

ne čhavóren ňirinenas. Le Bela sja báre frima, kanak ňirinenas, mer furt našlas. O gádže le

pindžarnas, džanenas, hoj leha našťik akarsar te vakeren. Vaš odá sle pre leste chojarde. Jek-

buter o čhibalo. Phenelas: „Aso močkošno Rom u aso hírešno.“ Odá jekgoreder pe áčhija,

sar le Belaske nasvajija i daj. Báre naláčhe pr’odá sja raťi. O Bela našja raťi andro gav te vi-

činen le doktori. O doktori na ája, i daj ži raťaha múja. Sar o čhibalo šunďa, hoj o Bela sja

raťi andro gav, diňa le Bela le pandurenca te máren. Mer o Roma raťi má našťik džanas an-

dro gav. Aňi kanak jon kamnas. Raťaha musaj te užarnas pri phurďin, kim na harangozine-

nas. Sar doharangozinenas, avka šaj džanas ko chulaja andro gav te keren. Angil kijaraťate

ma musaj te sle khere. Kanak kijaraťi harangozinenas, má o Roma sle khére. Te kernas ži

——————-- 158 | Zlatica Rusová



rýchlo naložili na vozy svoje deti a všetko lepšie, čo mali, a utekali, kde ich nohy niesli. Nikto

nevie, kde sa podela rómska princezná. Nikdy o nej nikto nepočul. Rómovia sa pustili do ce-

lého sveta. Kadiaľ išli, nikde ich nechceli, lebo boli iní. Zovšadiaľ ich vyháňali. Mohli bývať

iba za dedinou alebo za mestom.

Áno, je pravda, že sme iní. Sme tmavší ako gadžovia, máme radi slnko, ohne, hviezdy

na nebi, lesy, vážime si zeme, po ktorej chodíme radi bosí. A čo máme najradšej, sú naše pes-

ničky a tance. Sme vraj chudobní, hovoria gadžovia. Pre nich je bohatstvom, keď majú peni-

aze. No ja hovorím, že my, Rómovia, sme veľmi bohatí. Pýtate sa prečo? Lebo my máme lep-

šie srdiečka. To je najväčšie bohatstvo. Preto ja hovorím, že my Rómovia sme bohatší. Verte

tomu, čo hovorím.

Bela

Čo vám teraz budem hovoriť, bola pravda, nie všetko, ale viac áno. Bol jeden chlap, Cigáň,

a ten bol iný ako ostatní Cigáni. Stále im hovoril „Nebuďte hlúpi, pýtajte si za svoju prácu

viac... Nie sme otroci, sme ľudia. Buďte hrdí na to, že ste Cigáni. Cigáni, ale ľudia.“ Tak roz-

mýšľal Bela. Ostatní Cigáni sa v tých časoch báli sa takto ozvať. Boli radi, že im gadžovia dali

nejakú prácu, aby mohli ženy deťom niečo dať jesť. Taká bola pravda.

Neraz Bela dostal od pandúrov. Raz prišiel richtár aj s pandúrmi na osadu a Cigáni už

vedeli, čo sa bude robiť. Prišli ich stíhať. Kto vedel ujsť, ten ušiel do lesa. Keď niekoho videli,

že uteká, utekali za ním a keď ho chytili, tak dostal. Dokopali ho. Na nohách mali čižmy, tak-

že kde kopli, tam to miesto hneď očernelo. Belu málokedy vystriehli, on vedel ujsť. Gadžovia

Belu poznali, vedeli, že s ním sa nedá rozprávať len tak. Preto sa na neho hnevali, najviac pán

richtár. „Taký špinavý Cigán a aký je hrdý,“ hovoril richtár. To najhoršie sa stalo, keď Belovi

ochorela mama. A čo bolo ešte zlé, že sa to stalo v noci. Bela v noci utekal do dediny po leká-

ra. Doktor neprišiel a mama mu do rána zomrela. Keď richtár počul, že Bela bol večer v de-

dine, dal pandúrmi Belu zbiť. Lebo Cigáni do dediny večer nesmeli ísť. Ráno čakali na mos-

te, kedy budú zvoniť, a až vtedy mohli ísť do dediny ku gazdom robiť. A večer po zvonení už

museli byť doma. Keď robili dlhšie, gazda to musel ísť povedať richtárovi. Hajdúsi zbili Belu

tak, že dva dni ležal v posteli. Veľmi ho zbili, keď taký veľký chlap, ako bol Bela, ležal v posteli.

Cigáni sa už dopredu báli, čo urobí Bela, keď vyzdravie. Aj tak sa stalo.

Zlatica Rusová | 159 ——————--



buteder paš o chulaj, avka musaj te džalas o chulaj te phenen le čhibaleske, hoj kerna ži but.

Avka marde o pandura le Bela, hoj dúj ďivesa andro vodro pašjolas. Marde le báre, te aso

báro murš sar o Bela sja andro vodro, pašjolas. O Roma má daranas, so kerla o Bela, sar avri

sasťola. Te avka pe áčhija.

Sar o trinto ďives andal o vodro ušťija, phenďa: „Me áčhijom džido, no o čhibalo mu-

saj te merel. U na chudá ke leste aňi le angušteha.“ Jekhvar raťaha kurke pumenge o Roma

rakhle agil o vudara sako jekh kachňa. Čalavlas pro vudar u vičinlas: „Žužar tuke la kachňa.

O póra andre hašin andri phuv, la kachňa garuv avka, te na la rakhen o pandura. La kachňa

tav čak pal o dílo.“ Te avka sja, o hajduka phirnas ži dílo pal o Roma, rodnas le kachňen. Sa-

koneske phirnas te dikhen andro pira, so taven. Le kachňen na rakhle. Sar o hajduka gele an-

dro gav, o romňa kezdinde te taven. O štárto ďives rakhle o Roma agil o vudara mas te po

jekha papiňa. O Roma andro gav šunde, hoj le čhibaleske našjile o bakre te o papiňa. Pro jekh

kurko našjija leske jekh balo, o duto ďives o duto balo. Má šundolas andro gav, hoj o čhibalo

hin andro vodro. Džanlas celo gav, hoj odá našťik ovel ňiko, čak o Bela.

No ňiko le na dikhja, aňi ňiko na chuňa. O čhibalo diňa avri te máren pri doba, hoj ko

le Bela chudla, ole dela but lóve. Sar oda šunďa o Bela, oja rat leske čorďa la gurumňa.

O Roma o mas hašinde andri phuv. Le čore Romen sja so te chan celo kurko. Sar o čhibalo

šunďa, hoj našjija leske i gurumňi, péja tele pri phuv u múja. Avka sar o Bela phenďa. O haj-

duka phirnas, rodnas pal o veša rita, ňikhaj le na rakhle. Avka pe garuvkerlas but kurke. Jekh-

var kijaraťi bešnas o Roma paš i jag, dikhen, avel o Bela. Báre lošajile te daranďile, te na le

chuden. „Ma daran, Romale, akana hin le gádžen áver búťi. U so, tumen na džanen?“

„U so, Bela, amen ňisostar na džanas. So pe kerel?“

„No, Romale, bári bríga pr’amende avel. Mariben ela. O Ňemci pr’amende čalade. Tá-

hastar tumenge mangerkeren le chulajendar jaro, krumpli, žiro, ko so tumen dela. Avka,

Roma míre, garuvkeren tumenge pro goredera ďivesa, mer merna andri bokh. Báre pháre ďi-

vesa pr’amende čorende aven.“

O romňa kezdinde báre te roven, o murša pháre voďa citkernas, so le Romenca kerna

o Ňemci. Te avka sja. Pro jekh kurko ále o Ňemci andro gav. O lukeste sle andri sikjarďi.

O jekbareder, vičinenas le herr general, bešlas paš o rašaj. Adá manuš jekhvar ája ko Roma le

lukestenca ta le meštraha. Meštra sja urdo gadende, so pre leste mek na dikhjam, sja kaleste

urdo. Kaji cholov, kalo gad, kaji mašja andri meň, kale čižmi. Našade le Romen andal o khe-

ra avri. O herr general kerlas pr’amende bári vika, na džanahas, so kamel. O meštra amendar

phučja, či na džanas valeso pal o partizana. Amen phenďam, hoj na džanas. Te iš džanďamas,

th’avka na phenďamas. O lukeste avri kene le muršen, le terne čhaven, našavnas len andro

gav. Andal o gav len ligenas pro Turčok upre pri Revúca, Brezno. Khére áčhile o romňa,

——————-- 160 | Zlatica Rusová



Keď tretí deň vstal z postele, povedal: „Ja som ostal na žive, ale richtár musí zomrieť

a nedotknem sa ho pritom ani prstom.“ Jednu nedeľu skoro ráno každý pred svojimi dverami

našiel kurča. Zabúchal na dvere a zakričal: ,,Očisti si kurča! Perie zakop do zeme a kurča scho-

vaj tak, aby ho hajdúsi nenašli. Kurča uvar až poobede!“ Aj tak bolo, hajdúsi chodili po do-

moch a hľadali kurčatá. Každému pozerali do hrncov, čo varí. Štvrtý deň Cigáni našli pred

dverami mäso a po jednej husi. Cigáni v dedine počuli, že richtárovi zmizli ovce a husi. O týž-

deň mu zmizlo jedno prasa a na druhý deň druhé prasa. Už sa rozchýrilo, že richtár je v po-

steli. Celá dedina vedela, že to môže byť len Belova práca. Ale nikto ho nevidel, ani ho nikto

nechytil. Richtár dal vybubnovať, že kto chytí Belu, tomu dá veľa peňazí. Keď to počul Bela,

ešte tú noc ukradol richtárovi kravu. Cigáni mäso zakopali do zeme. Chudáci mali celý týž-

deň čo jesť. Keď richtár počul, že mu zmizla krava, padol na zem a bol mŕtvy. Tak ako sľúbil

Bela, tak sa stalo. Hajdúsi ho hľadali všade, po lesoch, po lúkach, ale Belu nenašli. Veľa týždňov

sa schovával. Raz večer, keď všetci Cigáni sedeli pri ohni, pozerajú, ide Bela. Aj sa potešili, aj sa

zľakli. „Nebojte sa, Cigáni, gadžovia majú teraz inú prácu. A čo, vy neviete, čo sa robí?“ 

,,A čo, Bela? My o ničom nevieme.“ 

„No veľká bieda na nás ide. Vojna bude. Od zajtra si od gazdín pýtajte zemiačky, múku,

masť, kto vám čo dá, a odložte si na zlé časy, lebo zomriete od hladu. Veľmi zlé časy idú na

nás, chudákov.“ 

Ženy začali plakať a chlapi vzdychali, čo Nemci s Cigáňmi urobia. Tak aj bolo. Asi

o dva týždne prišli Nemci. Vojaci bývali v škole a herr generál, ako ho každý volal, býval pri fa-

rárovi. Tento človek aj s vojakmi a učiteľom prišli k nám na osadu. Pán učiteľ bol oblečený

v šatoch, aké sme na ňom ešte nevideli. Bol celý v čiernom. Mal čiernu košeľu, čierne nohavi-

ce, čierne čižmy. Vyhnali Cigánov z domov. Herr generál na nás kričal, veľmi vrieskal, no my

sme nevedeli, čo od nás chce. Pán učiteľ nám povedal, že sa pýta, či nevieme dačo o partizá-

noch. My sme povedali, že nevieme, a keby sme aj vedeli, aj tak by sme nepovedali. Vojaci vy-

brali mužov, mladých chlapcov a hnali ich z dediny do dediny smerom na Turčok, Revúcu

a hore na Brezno. Doma ostali ženy, starí ľudia a deti. Veľká bieda bola na Cigánoch. Nikto

Zlatica Rusová | 161 ——————--



o phure manuša, o cikne čhavóre. Bári bríga sja pro Roma. Ňiko na džanlas, kaj len lidžan.

O rašaj phenďa, hoj len lidžan, sar šunďa, pre valesavo alomaši, no pre savo, na džanďa te

phenen. Ňiko na džanlas, so lenca kerna o Ňemci. Jekh čhon predinďa, na džanenas, so len-

ca pe áčhija, dživen vaj na.

Angutno jiv kezdinďa te peren, kanak pumen khére sikade o angutne Roma, so nášte

le Ňemcenge. Po falato phirnas khére. Pokono ája khére pal o jekh čhon. Našte Breznostar.

Čak pal o Bela ňiko na šunďa ňič. O mariben má áčhija upre, bári loš sja vigik. Dugo idejo

predinďa, sar pe pri phurďin sikaďa o Bela. Báre lošajile o Roma. Akor dodžande o Roma, ko

lenge šegítinďa, hoj chune pumen o Roma khére. O Bela sja čila paš o partizana. Dodžanďa,

hoj o Ňemci lidžan bute Romen u maškar lende hine Kivakere Roma. Avka o partizana len

avri vatinde.

But bríga te čoripen o Roma préko gele, no o gulo Del lenge furt šegítinel. Čak o čoro

Bela ačhija kašuko. I mina pašal leste avri livinďa. No o Roma le báre kamnas te bári paťiv

denas. But berša džiďija, o híro maškar o Roma džal th’akana.

——————-- 162 | Zlatica Rusová



nevedel, kde ich vedú. Pán farár povedal, že ich vedú na vlakovú stanicu, ale na ktorú, to nik-

to nevedel. Nikto nevedel, čo s nimi urobia Nemci. Mesiac prešiel, my sme nevedeli, čo sa

s nimi stalo, či vôbec žijú.

Prvý sneh začal padať, keď sa ukázali prví Cigáni, ktorí utiekli Nemcom. Každú chví-

ľu niekto prišiel domov. Posledný prišiel asi po mesiaci až z Brezna. Len o Belovi nikto nič ne-

počul. Vojna skončila, všade bola veľká radosť. Dlhá doba prešla, kým sa Bela ukázal na mos-

te. Veľmi sa potešili Rómovia. Až vtedy sa dozvedeli, kto im pomohol dostať sa domov. Bela

už bol pri partizánoch, keď sa dozvedel, že Nemci vedú veľa Cigánov a medzi nimi sú aj Ka-

meňanský. Tak pomohli partizáni.

Veľa biedy a trápenie prežili Rómovia, no Pán Boh im vždy pomohol. Bela ostal hlu-

chý. Vybuchla blízko neho mína. No Rómovia ho mali radi. Veľa rokov ešte žil a chýr o ňom

ešte aj teraz žije.

Zlatica Rusová | 163 ——————--





Recenze / Anotace / Informace

Bruno Andresoiu, Adrian Ciocazanu (eds.) / Kastello – Palate ale rromilor din Romania

Ján Berky-Mrenica, Anina Botošová / Rómske piesne a múdre slová

Lenka Budilová, Marek Jakoubek (eds.) / Cikánská rodina a příbuzenství

Irena Eliášová / Naše osada

Thussy Gorischek / Der rätselhafte Tod des Geigers Joseph Roy (1920-1956)

Zuzana Jurková, Lee Bidgood (eds.) / Voices of the Weak. Music and Minorities

Václav Miko / Sto romských osobností

CD Street Sounds 2008

Soutěž Street Sounds





Bruno Andresoiu, Adrian Ciocazanu (eds.)
Kastello – Palate ale rromilor din Romania
(Kastello – Romské paláce v Rumunsku)
Igloo, Bukurešť 2008, 199 s., ISBN 978-973-88404-4-7

„Nemyslím si, že existuje člověk, který by prošel bez povšimnutí okolo paláců, které si v poslední době staví bo-

hatí Romové. Nemyslím si ani, že by se v Rumunsku našel někdo, kdo by nevěděl o obrovských domech s ne-

zaměnitelnými rysy: střechy s věžičkami a stupňovitými římsami, vágní směsice čínských pagod a perníkových

paláců z bollywoodských dramat.“1

Slova, kterými je uvedena kniha Kastello, začínají přesahovat hranice Rumunska. Zmínky o neuvěřitelných romských

palácích se začaly v českém tisku objevovat už před několika lety, zájem o ně pak zesílil s nedávným případem ne-

šťastné nehody romského chlapce z Rumunska. Vyvstávaly pak otázky typu: Co jsou vlastně ty tajemné paláce? Jak

vypadají? Kdo v nich žije? Jsou to romští králové? Proč si je staví? Kde na ně vzali peníze? Čím se živí? Na stejné

otázky se ptají i v Rumunsku. Lidé, kteří žijí tak blízko, a přece jim paláce zůstávají na hony vzdáleny. V rumunských

televizních novinách proběhla reportáž, jak finanční krize zasáhla výstavbu těchto paláců, nebo že starosta vesnice

zakázal tyto monstrózní domy stavět, aby nenarušovaly ráz okolí. Víc než povrchní informaci však většinou očekávat

nelze.

Obrovské romské paláce nevšedního stylu jsou fenoménem v Evropě jedinečným, specificky rumunským (popř.

moldavským). První z nich se začaly stavět po revoluci v roce 1989 a od té doby jich zde vyrostlo značné množství.

Donedávna však nevyšla jediná publikace, která by se tomuto pozoruhodnému tématu věnovala. Bukurešťské na-

kladatelství Igloo se dlouhodobě zabývá architekturou. V roce 2007 vydalo první publikaci v rámci kolekce Igloo-

patrimoniu (Igloo: kulturní dědictví), jež „pojednává o památkách světské i náboženské architektury, důležité jak pro

dějiny architektury, tak pro dějiny společnosti a jejího způsobu myšlení.“2 Po sbírkách věnujících se kamenným kos-

telům v okolí města Ha,teg, ruinám industriálních staveb „zlaté éry“ a vzácným opevněným šlechtickým domům při-

Recenze | anotace | Informace | 167 ——————--

1 str. 7

2 www.igloo.ro



šlo nakladatelství s dílem netradičního názvu Kas-

tello – Romské paláce v Rumunsku. Jedná se

v podstatě o fotografickou monografii, kde vel-

koformátové fotografie doprovází krátké rumun-

sko-anglické texty, a která se tak stává vůbec

první publikací věnující se romským palácům

v Rumunsku. 

Tak, jako není snadné jasně vymezit architek-

turu romských paláců, lze jen těžko definovat ter-

mín kastello. Jde o „odvozeninu“ od sémanticky

neutrálního pojmenování castel, jehož českým

protějškem jsou slova hrad, popřípadě zámek.

V přeneseném významu se ho v současnosti užívá

i pro označení okázalých domů, jejichž majiteli

jsou výhradně Romové. Jeho odvození však, po-

dobně jako nová architektura, nerespektovalo zá-

konitosti v dané oblasti relevantní. Tvůrce slova –

koordinátor projektu Bruno Andresoiu – ignoroval jak pravidla ortografická, tak morfologická, uplatňující se při obo-

hacování slovní zásoby rumunštiny. Snaha symbolicky poukázat na deviaci v oblasti současného stavitelství je zde

patrná. 

Fotografie paláců jsou rozděleny do tří skupin podle zeměpisné polohy – jih, východ a západ. Tyto kategorie ne-

odpovídají tradičnímu geografickému dělení Rumunska, ale podle architekta Bruna Andresoia vymezují oblasti po-

dobných rysů této nové fascinující architektury. Samostatná kapitola je věnována třem různým domům nacházejícím

se v Sibiu. Digitální fotografie, až na výjimky bez vlastní umělecké invence, dokumentují především, co člověk vidí na

první pohled, projíždí-li okolo romského paláce. Jen malá část fotografií je pořízena v interiérech. U všech fotografií

však člověk nestačí žasnout nad jejich objektem. Ve stavbách se prolínají vlivy tradiční rumunské architektury, kla-

sických historických slohů, současného „podnika-

telského baroka“ s prvky v našem vizuálním okolí

nevídanými. Představivosti se meze nekladou. Vě-

žičky různých podob jsou pak snad tím nejtypič-

tějším výrazem a nejzprofanovanějším příkladem

tohoto nového fenoménu.

Kniha se nesnaží být odbornou studií seriozně

se zabývající romskými paláci nebo dokonce rom-

skou architekturou na území Rumunska jako tako-

vou, ale je v ní patrná snaha uvést tento fenomén

menšinové kultury do literatury jako nástroje dis-

kuze a komunikačního prostředku majoritní spo-

lečnosti. Texty od autorů různých profesí, přede-

vším pak architektů, ale také jednotlivců z oboru

——————-- 168 | Recenze | anotace | Informace

| © Igloo media | 

| © Igloo media | 



historie, psychologie a publicistiky, nekomentují konkrétní fotografie a ani nekorespondují se čtyřmi oddíly, do kte-

rých jsou fotografie rozděleny. Snad všichni z autorů si uvědomují, že jsme svědky něčeho nevídaného. Jak to však

uchopit? Nejistota je v mnohých textech patrná. Jsou příliš krátké na to, aby mohly poskytnout hlubší informace.

U většiny autorů je pak zřetelná snaha se vůbec k problematice nějak postavit, vymezit ji, krátce se nad ní, popř. její

částí, zamyslet. Jsou romské paláce kýčem? Proč se nad nimi lidé tak často pohoršují a posmívají se jim? Jsou snad

horší nebo méně vkusné než domy, které v porevoluční době staví bohatí Rumuni? Lze mluvit o architektuře? Kdo

je pak architektem? Otázek najdeme v textech nesčetné množství. Spíše než odpověď čekejte velmi zajímavé úva-

hy a inspiraci ze strany odborné veřejnosti, která nám nabízí posunout toto téma příště zase o krok dál. Dvě dese-

tiletí nejsou v architektuře dostatečně dlouhou dobou na podání ucelené informace či snad dokonce zhodnocení,

o to méně, jedná-li se o tak dynamicky se vyvíjející fenomén. 

Petra Dobruská

Recenze | anotace | Informace | 169 ——————--



Ján Berky-Mrenica, Anina Botošová
Rómske piesne a múdre slová
Komprint, 2006, 91 s., ISBN 80-968631-5-0

Vždy jsem jásal, když vyšla kniha nebo publikace, ve které zněla romština, a mám z toho radost stále, ale s přibýva-

jícím množstvím popsaného papíru se můj pohled na vydávané knížky stává kritičtějším. Zvláště pokud za jejich vy-

dáním stojí renomované sdružení nebo nějaká výrazná instituce. Romské piesne a múdre slová Aniny Botošové

a jejího otce Jána Berkyho Mrenici1, která vyšla v roce 2006, myslím, kritický pohled přímo vyžaduje, už proto, že

její hlavní autorka je vládní zmocněnkyní pro romskou komunitu Slovenské republiky. 

Na devadesáti stranách knihy se prolínají dvě linie. První tvoří tematicky uspořádaná romská přísloví, která autoři,

podle slov v úvodu, sesbírali přímo od Romů po celém Slovensku. Každé ze čtrnácti témat uvádí notový zápis bri-

lantních Berkyho úprav romských písní, které jsou přetištěné ze samostatného notového sborníku Náne oda lavu-

tári, který vyšel už v roce 1993. Spojení staré lidové moudrosti Romů s notovými zápisy romských písní je jistě do-

brý nápad, vždyť vyprávění paramisárů (pohádkářů) a hudba jsou dva hlavní pilíře romské kultury. Realizace této

sympatické myšlenky však mohla být určitě zvládnuta lépe. Zcela stranou kritice bych ponechal skvělé hudební

úpravy romských písní Jána Berkyho Mrenici, které muzikanty, prahnoucí po romské hudbě, jistě potěší. Jedinou

vadu bych viděl v tom, že chybí překlady romských textů. Více mi ale chybí jakákoliv informace o autorech publika-

ce a hlavně o genezi sběru mudrosloví. Ta jsou uváděna v tematických kapitolách, které vyjadřují vztah Romů

k Bohu, k hudbě, k rodině, k pravdě, štěstí, hříchu, jídlu apod. Je sympatické, že alespoň u některých je uvedeno,

odkud pocházejí. Vyloženě slabou stránkou publikace jsou ilustrace, které, podobně jako úpravy písní, uvádějí

jednotlivé kapitoly. Jsou kresleny obyčejnou tužkou, což by mi vůbec nevadilo, kdyby některé z nich nepůsobily

vyloženě nepatřičně. Například u tématu rodiny bychom čekali veselejší výjev než evidentně rozesmutnělého

otce, matku a syna u stolu s talířkem zákusků nebo rvačku dvou mužů u tématu pravdy. Ke konci už autorům došel

dech a u posledních čtyř témat není ilustrace vůbec. Nadpisy uvádí jen prázdné stránky. To je nejvýraznější indicie

toho, že kniha Romské piesne a múdre slová byla zřejmě šita poněkud horkou jehlou. Celkovému dojmu rozhodně

——————-- 170 | Recenze | anotace | Informace

1 Ján Berky Mrenica byl houslový virtuóz a skladatel, který založil v roce 1994 orchestr Diabolské husle a přes 32 let pů-
sobil jako koncertní mistr ve Slovenskom ľudovom umeleckom kolektíve. (pozn. red.)



nepřidává časté střídání běžných „wordovských fontů“2 v grafice díla. Čtenář se také nikde nedoví, kdo je dívka,

která pózuje na ilustračních fotkách s houslovým virtuosem Jánem Mrenicou a na titulní straně celé publikace. 

Je milé, že se kmotrou této knihy stala kandidátka na prezidentku Slovenské republiky Iveta Radičová, čímž veřejně

podpořila vydávání romské literatury a vyjádřila úctu k romské kultuře. Kdo si ale chce přečíst více o romské lidové

moudrosti, měl by, podle mého názoru, sáhnout spíše po Goďaver lava phure Romendar (Moudrá slova starých

Romů) od Mileny Hübschmannové, i když připouštím, že publikace Aniny Botošové může tento fond obohatit. No-

tové záznamy romských písní, jak je zapsal mistr romské hudby Ján Berky Mrenica, jsou bezpochyby vynikajícím po-

činem, protože tak kvalitních záznamů mnoho není, ale zájemce nechť zaloví v širším sborníku Náne odá lavutári. 

Adam Pospíšil

Recenze | anotace | Informace | 171 ——————--

2 Písmo v počítači (pozn. red.).



Lenka Budilová a Marek Jakoubek (eds.)
Cikánská rodina a příbuzenství
Dryada, Praha 2007, 205 s., ISBN 978-80-87025-11-6.

Cikánská rodina a příbuzenství je zatím předposledním dílem Marka Jakoubka, nejproduktivnějšího ze skupiny zva-

né „kacířští“ antropologové působící na Západočeské univerzitě v Plzni (Barša, 2005: s. 4). Jádrem Jakoubkova

projektu se zdá být nespokojenost s řadou „císařů v nových šatech“, mezi které řadí „romský nacionalismus“, rom-

ské aktivisty a vůdce, okruh romistů vytvořený zesnulou Milenou Hübschmannovou na Univerzitě Karlově v Praze,

multikulturalismus a řadu dalších, které si bere na paškál. Vzhledem k tomu, že Jakoubek a jeho kolegové jsou úzce

spjati se sociální prací s Romy v České republice a jejich díla jsou publikována v mainstreamových vydavatelstvích,

jeho názory daleko přesahují akademickou půdu a v současnosti dokonce spoluvytvářejí a korigují pohled běžných

Čechů na jejich romské sousedy.

Recenzovanou publikací je sbírka esejí, uvedená předmluvou autorů, a empirické studie Budilové a Jakoubka

týkající se příbuzenství, jež vychází z anglickojazyčné studie publikované dříve (Budilová a Jakoubek, 2005 a 2006).

Následuje deset esejí, z nichž většinu představují překlady článků publikovaných od roku 1964 dále, jejichž autory

jsou uznávaní odborníci na romistiku a které se ve většině případů představují českým čtenářům vůbec poprvé.

Spojujícím tématem je příbuzenství, rodina, sňatky, sociální vztahy mezi Cikány, které Jakoubek a jeho kolegové od-

mítají nazývat „Romy“ z důvodů, které jsou podrobněji vysvětleny v následující publikaci Cikáni a etnicita (Jakoubek,

2008) a které budou zmíněny i v této recenzi. 

V úvodu autoři konstatují, že v českém kontextu neexistuje tradice antropologického zkoumání příbuzenství

u Romů, přestože příbuzenství „je oblastí, kterou většina kvalifikovaných zahraničních autorů považuje ve vztahu

k daným skupinám za klíčovou“ (Budilová a Jakoubek, 2007: s. 12). Po shrnutí některých úskalí teorie příbuzenství

předmluva vysvětluje, že články obsažené v této sbírce „víceméně staví na ‘klasické’ antropologické teorii příbu-

zenství a pod pojmem příbuzenství je v nich tedy (ať už implicitně či explicitně) chápán komplex vztahů, statusů, práv

a povinností odvozovaný do vztahů genealogických (které jsou založeny na skutečnostech plození a rození dětí).“

(Budilová a Jakoubek, 2007: s.13). Několik následujících stran je věnováno systematickému napadání eseje Jany

Horváthové, ředitelky Muzea romské kultury v Brně a zároveň Romky, kvůli její snaze propagovat termín „Rom“ mís-

to „Cikán“. 

——————-- 172 | Recenze | anotace | Informace



Dalších padesát stran této graficky vydařené publikace se věnuje tématu „Příbuzenství, manželství a sňatkové

vzorce: Cigánská příbuzenská síť“, což je zároveň název článku, ve kterém Budilová a Jakoubek prezentují svůj vý-

zkum příbuzenských sítí v rámci specifické skupiny Romů v osadách na východním Slovensku a v několika lokali-

tách v České republice. Hlavním cílem eseje je, na základě evidentně puntičkářské dokumentace případů „širšího

příbuzenství“ nebo „kindredu“ (jejich terminologie – Budilová a Jakoubek „kindred“ nepřekládají z angličtiny), vy-

vrátit tvrzení, že „Romové“ (autoři tento termín uvádějí v uvozovkách) jsou exogamní. Budilová a Jakoubek se za-

měřují konkrétně na několik pasáží ze studie Mileny Hübschmannové, kterou sarkasticky označují za „gurua“ ro-

mistiky. V nich kritizují údajně přílišnou důvěřivost k tvrzením informantů, že podnikají opatření, aby nedocházelo ke

sňatkům s blízkými příbuznými (Budilová a Jakoubek, 2007: s. 23).

Jakmile autoři nastražili bubáka popírání endogamie samotnými Romy a jejich očividně zapálenou skupinou ob-

hájců, přichází na řadu série pečlivě zdokumentovaných rodinných typů, které vzešly z jejich výzkumu. Podle auto-

rů se jedná o průzkum 318 manželství. Nerozlišují přitom nijak mezi oficiálním manželstvím a nesezdaným soužitím.

Těchto 318 sňatků rozdělují do následujících skupin:

Padesát pět sňatků osob, které jsou bezpochyby přímo příbuzné, „tedy mezi osobami, které kdykoli v minulos-

ti měly jednoho či více společných předků.“ (Budilová a Jakoubek, 2007: s. 38) Tato kategorie podle autorů zahr-

nuje jednoznačně incestní sňatky. 

Další skupinu představují sňatky, ve kterých v okamžiku svatby nebyli muž a žena „vzájemně příbuzní“, a tedy –

slovy autorů: „jejich rodiny nikdy v minulosti neměly společného předka“ (Budilová a Jakoubek, 2007: s. 39). Nic-

méně buď už v té době byli, nebo se krátce na to stali, příbuznými afinními. Tady autoři přicházejí s termínem „če-

ranka / pre čeranki“, který je podle nich užíván v studovaných romských skupinách a který se dá přeložit zhruba jako

„výměna“. Tímto se myslí sňatky, ve kterých „se několik sourozenců z jedné rodiny provdá za několik sourozenců

z rodiny jiné“ (Tamtéž). Budilová a Jakoubek napočítali takovýchto sňatků 31.

Kombinace typů 1 a 2 dosahují počtu 36.

Další dva typy představují sňatky s „outsidery“, kterých bylo 24, a zbývající sňatky, u kterých autoři míní, že nemají

dostatek informací pro jejich jednoznačné zařazení.

Následuje 16 genealogických diagramů pro sňatky spadající pod skupinu (1) (autoři neuvádějí diagramy pro in-

cestní sňatky), 6 diagramů spadajících pod skupinu (2) a 7 diagramů mapujících kombinované typy. Kniha navíc ob-

sahuje přehledový diagram zdokumentovaných svazků zastrčený do pouzdra v deskách knihy. Z těchto poznatků

vyvozují autoři závěr, že endogamní sňatky jsou charakteristickým rysem tradiční romské kultury a že zde „máme co

do činění s laterálně extenzivními kognatickými příbuzenskými sítěmi, které usilují o co nejvyšší možnou míru endo-

gamie“. (Budilová a Jakoubek, 2007: s. 65) Dále odvážně tvrdí, že pokud jsou jejich závěry správné, „většina od-

borné literatury o rodině a příbuzenství u ’Romů’ je chybná“. (Budilová a Jakoubek, 2007: s. 67) 

Zbývajících zhruba 135 stran knihy je věnováno příspěvkům hlavně zahraničních autorů, které jsou představe-

ny širší české veřejnosti ve většině případů vůbec poprvé. Společným tématem je rodina a příbuzenství u Romů.

I přes ujištění, že „většina kvalifikovaných zahraničních autorů“ považuje toto téma za klíčové, byli autoři zjevně nu-

ceni po doplňkových materiálech pátrat i v poměrně obskurních zdrojích. Kniha, kromě jiného, obsahuje studii od

Judith Okely na téma rodinných vztahů u anglických „Gypsies“ (v centru zájmu je převážně nukleární rodina) a také

na téma dělby práce a majetku, dále článek Eleny Marušiakové z roku 1999, esej Patricka Williamse z roku 1984,

část úzké publikace „Cikáni“ od Wernera Cohna z roku 1973 (včetně kapitoly 7, „Příbuzenské křížení a cena za

Recenze | anotace | Informace | 173 ——————--



nevěstu“) a další. V knize je obsažen také slovenský přetisk kapitoly „Rodinný a spoločenský život“ z knihy Emílie

Horváthové vydané v roce 1964. Příspěvky Judith Okely a Teresy San Román byly opatřeny novou předmluvou. Slo-

venský autor Arne Mann napsal úvod k příspěvku Emílie Horváthové nazvaný „Emília Horváthová a jej záujem o du-

chovnú kultúru Rómov“.

Není zde prostor pro detailní rozbor ostatních článků obsažených v tomto souboru, proto se omezím na struč-

ný přehled. Přetisk Cohnova díla je zajímavý tím, že napovídá, jak by asi mohlo vypadat dílo Budilové a Jakoubka

v případě, že by bylo vytrženo ze svého napjatého politického kontextu a zbaveno výrazných rysů propagandy.

Obsahuje mimo jiné užitečný popis komplexnosti vztahů mezi romskými afinními příbuznými v romských skupinách,

které (převážně v USA) zkoumal. Martin a Gamella rovněž prezentují detailní výzkum jednotlivých sňatkových vzta-

hů. Naproti tomu články Marušiakové a Čerenkova s Laederichem věnují pozornost spíše vztahům mezi rozvětve-

nými rodinami a/nebo subetnickými skupinami. Kontrasty obsažené v této sbírce dokazují, jak rozmanité jsou pří-

buzenské vztahy mezi různými romskými/cikánskými skupinami. Jednotlivé články samy o sobě, stejně jako

kontrasty, které umožňují pozorovat, jsou velmi informativní. I z tohoto důvodu je velmi nešťastné, že byli zmínění au-

toři zneužiti pro účely politického projektu.

Ve svém aktuálním, velmi napjatém kontextu kniha české veřejnosti tlumočí určitou vizi o dokumentaci Romů. Úzká

skupina „kvalifikovaných zahraničních autorů“ je zorganizována tak, aby legitimitu tohoto projektu podpořila. Materiál

vybraný v rámci této skupiny k přeložení je také pozoruhodný. Jeden příklad za všechny: česká veřejnost se nedozví

o Cohnově koncepci Romů jako „instituci Západní kultury“, ani si nepřečte Cohnův názor, že Romové jsou „v naší kul-

tuře potřební“ (Cohn, 1973: s. 61). Vlastní výzkum editorů, stavěný do popředí této knihy, představuje nejsilnější mož-

nou dávku Levi-Straussovské strukturální antropologie aplikované na řadu konkrétních českých a slovenských rom-

ských rodin. Politolog Pavel Barša podrobil dřívější Jakoubkovu studii kritice, přičemž jí vytknul, kromě jiného, rigidní

aplikování antropologické ortodoxnosti padesátých let 20. století bez přihlédnutí k pozdějšímu teoretickému vývoji: „Ne-

úprosná logika jeho teoretické osnovy, podle níž je každý kulturní systém definován svou celkovou strukturou a jaké-

koliv propojení s ostatními systémy ho hrozí zničit, staví před nás pochmurnou alternativu ‚my‘, a nebo ‚oni‘.“ (Barša,

2005: s. 4). Barša si mimo jiné všímá Jakoubkovy strategie spoléhání se na univerzalitu své vlastní pozice a zlehčová-

ní vlivu svých informantů, a zároveň neustálého omílání údajné vědecké podstaty jeho vlastního přístupu: 

„Pierre Bourdieu a další antropologové v šedesátých letech podkopali tuto dichotomii, když začali používat při

zkoumání západních společností kulturně-antropologických metod. Univerzalita evropského subjektu i neutrali-

ta jeho vědění byly ukázány jako produkty zcela partikulární kultury. Jakoubkovou terminologií řečeno to zna-

mená, že věda o ‚kulturomech‘ je sama jen výrazem skupinového bytí ‚kulturčechů‘ či ‚kulturoevropanů’. Jenže

právě takové tezi se Jakoubek vzpírá ad nauseam opakovanými poukazy k ‚vědeckosti’ svého přístupu: jeho

zkoumání nemá být výrazem nějaké partikulární kultury, ale neutrální vědy. Zatímco ‚kulturomové‘ jsou odkázáni

do pozice nesvéprávných objektů … mohou se alespoň spolehnout na Jakoubka, že on, jakožto čistý subjekt

vědy, objektivně zachytí nevědomou podstatu jejich existence.“ (Barša, 2005: s. 6).

I v nynější knize Budilová a Jakoubek přednášejí o zásadách vědecké práce („Každý sociální vědec však velmi

dobře ví (resp. měl by vědět), že není možné provádět výzkum nebo napsat text bez teorie…“ atd.). Při čtení Budi-

lové a Jakoubka by člověk málem zapomněl (nebo by se spíše vůbec nedozvěděl), že to byla právě sociologie, která

kdysi vnesla svěží závan do strnulosti ostatních disciplín.

——————-- 174 | Recenze | anotace | Informace



Ve světle Jakoubkových rétorických strategií je pozoruhodná jeho vlastní angažovanost v projektech sociálního

managementu. „Kacířští“ antropologové z plzeňské univerzity jsou úzce spjati s činností nevládní organizace

Člověk v tísni, jež získává většinu outsourcingových zakázek české vlády v oblasti sociální práce, a také jsou spo-

jováni se samotným Ministerstvem práce a sociálních věcí.

Česká republika drží nechvalné prvenství v Evropě, co se týče počtu dětí na jednoho obyvatele odebraných so-

ciálními pracovníky biologickým rodičům a umístěných do ústavní péče (Browne, K.D., C.E. Hamilton-Giachritis,

R. Johnson, a M. Ostergren, 2006). V roce 2006 Evropský soud pro lidská práva rozhodl, že Česká republika po-

rušila Evropskou konvenci lidských práv, když sociální pracovníci nařídili odebrat děti z péče biologických rodičů

pouze z důvodu chudoby (Evropský soud pro lidská práva, 2006). Centrem zvláštní pozornosti českých sociálních

pracovníků jsou Romové. V roce 2005 vydal český Veřejný ochránce práv („ombudsman“) zprávu o nucených ste-

rilizacích romských žen v České republice, která potvrdila rozsáhlé zapojení českých sociálních pracovníků do těch-

to aktivit (Veřejný ochránce práv, 2005). Od doby, kdy tato ombudsmanova zpráva vyšla, nepodnikla vláda žádné

kroky, které ombudsman navrhoval a – což možná není ani překvapením – objevily se další případy nucených steri-

lizací. V roce 2007 byla Romka z Frýdku-Místku přinucena ke sterilizaci pod výhrůžkami, že jinak přijde o sociální

podporu a sociální bydlení a její děti budou svěřeny do ústavní péče.

Vnímání Romů (nebo snad Cikánů) jako sociálně-patologické skupiny (a ne jako plně kvalifikovaných mo-

rálních činitelů) je spojeno s doktrínami řízení romských komunit aplikovaných sociálními pracovníky a také je tě-

mito doktrínami podporováno. Jakoubek a jeho kolegové nyní vedou kurzy sociální práce pro sociální pracov-

níky (viz např. https://stag.ujep.cz/prohlizeni/pg$_prohlizeni.sylabus?kat=CR&predm=0002&rok=2008 (ze 3.

března 2009). Stejně tak Jakoubkův vlastní výzkum, podle toho, jak je popsán, směšuje sociální práci a vě-

decké cíle. Například toto je popis projektu terénního výzkumu s názvem „Dlouhodobý stacionární terénní vý-

zkum sociálně vyloučených romských komunit“, prováděného v letech 2004-2005 týmem zčásti vedeným Ja-

koubkem, jenž byl financován českým Ministerstvem práce a sociálních věcí (Jakoubek a jeho tým se očividně

nerozpakuje užít termín „romský“ v případě, že se jedná o možnost získat finanční prostředky), jehož hlavními

cíli bylo kromě jiného „… vypracovat a na sedmi lokalitách pilotně ověřit analytický model, který by umožnil in-

terpretovat prostředí sociálně vyloučených enkláv v České republice: … (4) z hlediska možností překonávat

současné dezintegrující tendence a přispívat k sociální soudržnosti české společnosti při uchování vnitřní di-

verzity sociálního (sociokulturního) prostoru“ (Centrum aplikované antropologie a terénního výzkumu, 2005).

Člověk by se divil, jak může někdo, kdo tak intenzivně zdůrazňuje vědeckou legitimitu své práce, zároveň vést

projekt v oblasti sociálního managementu.

Jinde zase Jakoubek detailně vysvětluje svůj nesouhlas s uznáním Romů jako etnické skupiny (Jakoubek, 2008).

Tento názor je založen na přesvědčení, že multikulturalismus, nacionalismus a „etnopolitika“ jsou jedno jako druhé

špatné a především nejsou něčím, na čem se podílí česká mainstreamová společnost. Jakoubkovo krédo můžeme

najít na obalu jeho předchozí knihy: „Naivní víra, že kultury všech marginálních skupin jsou pro naši kulturu a stát

obohacením, se ukazuje jako lichá. Základní principy některých z nich hrozí naši kulturu a její hodnoty zničit a roz-

vrátit … To platí zejména v oblasti lidských práv, které jsou jedním z úhelných kamenů evropského kulturního dě-

dictví. Tradice a zvyklosti, které jsou s nimi v rozporu, se musí těmto právním a civilizačním normám přizpůsobit

a podřídit. Koncepce bezbřehé xenofilie znamená jistou cestu do pekel…“ (Jakoubek, 2004). Nedávno Jakoubek

souhlasně citoval C. W. Watsona: „... multikulturalismus a nacionalismus – a dodejme ještě etnopolitika – jsou

navzájem nebezpečně propojené, a to přesto, že multikulturalismus se obvykle považuje za programový protiklad

Recenze | anotace | Informace | 175 ——————--



nacionalismu‘.“ (Jakoubek, 2008: s. 159) Jakoubkova vize multikulturalismu kromě jiného zavrhuje dokonce i cíle

amerického hnutí za lidská práva (Jakoubek, 2008: s. 157-158). 

Kromě toho, jako i jinde, se Jakoubek nenamáhá citovat obrovské množství klíčových poznatků nově vydané vě-

decké literatury na téma nacionalismus a raději se spokojí se zmíněním několika vybraných jmen. Podle Barši

Jakoubek jednak vůbec nepochybuje o občanském charakteru českého státu, a zároveň nechápe, jaké se v multi-

kulturalismu skrývá riziko: „Budeme-li spolu s Jakoubkem automaticky předpokládat občanský charakter české vět-

šinové společnosti, pak se vydáváme v nebezpečí, že budeme jménem asimilace do univerzálních občanských hod-

not ve skutečnosti asimilovat menšiny do partikulárních hodnot etnického češství“ (Barša, 2005: s. 8-9).

Jan Jařab, v současné době člen kabinetu Generálního direktorátu pro zaměstnanost a sociální věci při Evrop-

ské komisi, který v minulosti zastával různé funkce v české vládě, uvádí, že: „Kromě toho neoprávněně, dokonce se

dá říct až lživě, podněcuje ve svých čtenářích názor, že státní peníze jdou hlavně na podporu romských elit a jejich

falešné kulturní akce, což není v žádném případě pravda. Více než 60 milionů korun je nyní vyhrazeno na sociálně

definované projekty, zatímco Muzeum romské kultury a periodika dostávají okolo 10 milionů. Navíc, v rámci inten-

zivní propagandy, se společnost Člověk v tísni ohání termíny ‚etnicita‘ versus ‚profesionalita‘ takovým způsobem, že

každému musí být jasné, že jediní opravdoví profesionálové jsou bílí (a jsou samozřejmě z Člověka v tísni).“ Jařab si

také všímá Jakoubkovy „útočné rétoriky … Jakoubek si přivlastňuje roli hrdého bojovníka proti establishmentu a po-

litické korektnosti, což je poněkud k smíchu, protože podle jeho koncepce je oním establishmentem očividně Mile-

na Hübschmannová a Karel Holomek“ (Jařab, 2007).

Bylo by určitě lákavé oddělit strukturální antropology Budilovou a Jakoubka na straně jedné a Budilovou a Ja-

koubka, kteří haní multikulturalismus, útočí na romské aktivisty, pošklebují se „romologům“ a povzbuzují v české ve-

řejnosti názor, že „Cikány“ je třeba zachránit před sebou samými. Problém je, že ani samotní Budilová a Jakoubek

se příliš nesnaží své četné role oddělit. Cikánská rodina a příbuzenství tyto role nepřiměřeně míchá, čímž – možná

nenávratně – poškozuje tu první. Budilová a Jakoubek by tyto role zřejmě nepovažovali za neslučitelné, protože kaž-

dá je neoddělitelnou součástí širšího politického projektu, který – jak poznamenává Barša – je soustředěn okolo sil-

ných asimilacionistických snah s vlivnými politickými konexemi (Barša, 2005: s. 4). Antropologie si zasluhuje něco

lepšího.

Claude Cahn1

z anglického originálu přeložila Eliška Vránová

Odkazy na překlady a/nebo přetisky původních článků

COHN, Werner. 1973. The Gypsies. Philippines: Addison-Wesley Publishing Company.

GAY Y BLASCO, Paloma. 2002. Gypsy/Roma diasporas. A comparative perspective. Social Anthropology. 10. 2:

173-188.

HORVÁTOVÁ, Emilia. 1964. Cigáni na Slovensku. Historicko-etnografický náčrt. Bratislava: Vydavateľstvo Slo-

venskej akadémie vied: 324-354.

——————-- 176 | Recenze | anotace | Informace

1  Claude Cahn pracoval pro Evropské středisko pro práva Romů (ERRC) a angažoval se v dalších rámcových projek-
tech zabývajících se otázkami práv Romů. Je také autorem několika studií na toto a související témata. Korespondenční
adresa: 10, rue de la Gare, 01710 Thoiry, Francie. Email: <claudecahn@gmail.com>.



MARTIN, E., GAMELLA, J.F. 2005. Marriage practices and ethnic differentiation. The case of the Spanish Gypsies

(1870-2000). The History of the Family. Volume 10, Issue 1: 45-63.

MARUSHIAKOVA, Elena. 1999. Ciganskata grupa i ravitieto na ciganskija etnos. In Seminar: aspekti na etnokul-

turnata situacija v Bulgarija i na Balkanite, 21-23 Fevruari 1992. Sofia: Centar na izsledavane na demokraci-

jata, Fondacija Friedrich Naumann: 75-82.

OKELY, Judith. 1975. The Family, marriage and kinship groups. In Adams, B., Okely, J, Morgan, D., Smith, D. 1975.

Gypsies and Government Policy in England. London: Heinemann Educational Books, Ltd.: 55-88. 

SAN ROMÁN, Teresa. 1975. Kinship, marriage, law and leadership in two urban Gypsy settlements in Spain. In

Rehfisch, F. (ed.). Gypsies, Tinkers and other Travellers. Elsevier: 169-199.

TCHERENKOV, Lev and Stéphane LAEDERICH. 2004. Social structures in Rroma groups. In Tcherenkov, L., Lae-

derich, S. 2004. The Rroma otherwise known as … etc. Vol. 1. History, Language and Groups. Basel: Schwabe

Verlag. 

WILLIAMS, Patrick. 1984. Mariage tsigane. Une céremonie de fiancilles chez les Rom de Paris. Paris : L’Har-

mattan/Selaf: 284-295.

Odkazy

BARŠA, Pavel. 2005. Konec Romů v Česku? Kacířské eseje plzeňských antropologů. Politologický časopis

1/2005. Taktéž k dispozici: http://www.varianty.cz/download/pdf/texts_8.pdf (z 2. března 2009).

BROWNE, K.D., HAMILTON-GIACHRITIS, C.E., JOHNSON, R., OSTERGREN, M. 2006. The Overuse of insti-

tutional care for young children in Europe. British Medical Journal. 332 (25/02/06): 485-487. 

BUDILOVÁ, L., JAKOUBEK, M. 2005. Ritual impurity and kinship in Gypsy osada in eastern Slovakia. Romani Stu-

dies 5, Vol. 15, No. 1: 1-29.

BUDILOVÁ, L., JAKOUBEK, M. 2006. Kinship, social organisation and genealogical manipulations in Gypsy osa-

das in eastern Slovakia. Romani Studies. Vol. 16, Issue 1: 63-82.

Centrum aplikované anthropologie a terénního výzkumu. 2005. Dlouhodobý stacionární terénní výzkum sociálně vy-

loučených romských komunit (HS 108/03). Období realizace: 2004/05. Zadavatel: MPSV. Řešitel: Mgr. Tomáš

Hirt, PhDr. Marek Jakoubek, Ph.D. http://www.caat.cz/vyzkumy-a-analyzy/realizovane-projekty/84-dlouhodoby-

stacionarni-terenni-vyzkum-socialn-vylouenych-romskych-komunit-hs-10803 (z 3. března 2009).

European Court of Human Rights. 2006. Chamber Judgment in Wallová and Walla v. Czech Republic. application

no. 23848/04. 26. října 2006.

JAKOUBEK, Marek (ed.). 2008. Cikáni a etnicita. Praha: Triton.

JAKOUBEK, Marek. 2004. Romové – konec (ne)jednoho mýtu. Tractatus culturo(mo)logicus. Praha: Socioklub. 

JAKOUBEK, M., HIRT, T. 2004. Romové: kulturologické etudy. Plzeň: Aleš Čeněk.

JAKOUBEK, M., PODUŠKA, O. 2003. Romské osady v kulturologické perspektivě. Brno: Doplněk.

JAŘAB, Jan. 2007. Integrovaní Romové jsou taky Romy. Romano Hangos. ročník 9, číslo 7. 16 April 2007. Taktéž

k dispozici: http://www.romanohangos.cekit.cz/clanek.php?id_clanek=1629 (ze 4. března 2009).

Veřejný ochránce práv. 2005. Závěrečné stanovisko veřejného ochránce práv ve věci sterilizací prováděných v roz-

poru s právem a návrhy opatření k nápravě. Sp. zn.: 3099/2004/VOP/PM a násl. V Brně dne 23. 12. 2005.

Recenze | anotace | Informace | 177 ——————--



Irena Eliášová
Naše osada
Krajská vědecká knihovna v Liberci, Liberec 2008, 167 s., 

ISBN 978-80-85874-44-0

Irena Eliášová sa narodila 3.mája1953 v rómskej osade v obci Nová Dedina na juhozápadnom Slovensku. V desiatich

rokoch sa s rodičmi presťahovala do Chrastavy pri Liberci. Základnú školu navštevovala striedavo na Slovensku a v Če-

chách, pretože rodičia cestovali za prácou a na jeseň sa zase vracali na Slovensko. Irena Eliášová už odmlada tvorila

a venovala sa písaniu. Ešte na Slovensku jej vyšlo niekoľko poviedok a básní v časopise Svet socializmu. V roku 1993

založila v Liberci rómsky súbor piesní a tancov, kde sa okrem iného hrali aj jej vlastné scénky. 

Autobiografická kniha Naše osada je jej prvá knižná publikácia, za ktorej ukážku bola v roku 2007 ocenená Obcou

spisovateľov v literárnej výzve na téma Cikáni-Romové. Úryvok sa stal súčasťou knihy poviedok o Rómoch s názvom

Devla, devla!1 Napísať knihu bolo jej najväčším snom a ako sama hovorí: „Je to můj malý protest vůči těm, kteří

o nás Romech mluví jen negativně a vidí nás ve velmi špatném světle.“

Príbehy, s ktorými nás autorka oboznamuje, vychádzajú z jej spomienok na detstvo strávené v rómskej osade.

Hlavnou hrdinkou a súčasne rozprávačkou príbehu je deväťročná, veľmi bystrá ale neposedná, Gužka Putáčka, kto-

rá spolu so svojím sedliackym kamarátom Čikom prežíva po dobu jedného roku nejedno veselé dobrodružstvo.

Okrem podnetného prostredia rómskej osady majú vplyv na formovanie humorných scénok i štyri ročné obdobia

a rôzne životné udalosti v osade, ako sú Vianoce, Veľká noc, svadba, pohreb, narodenie dieťaťa... 

Podobne ako väčšina rómskych autorov, ani Eliášová sa nevyvarovala popisu svojej osady ako idylického

miesta, plného krásnej prírody a harmonickej rodiny. Autorka však zvolila vtipnú a odľahčenú formu, odrážajúcu jej

vlastný životný optimizmus. A tak dielo nakoniec nevyznieva ako nostalgické spomienkové rozprávanie.

Dielo o 164 stranách nemôžeme charakterizovať ako poviedku, ale k tomu, aby mohla byť „Naše osada“ vní-

maná ako román, mu chýba väčšia psychologická hĺbka, detailnejšie rozpracovanie charakterov postáv, rozvíjanie

vedľajších dejov a ich vzájomná previazanosť. Na druhej strane je možné poznať, že autorka je skúsená a hlavne zá-

bavná rozprávačka historiek, čo sa pekne odzrkadľuje v tempe a svižnosti príbehu.

——————-- 178 | Recenze | anotace | Informace

1 Anotaci knihy Devla, Devla! Básně a povídky o Romech otiskl časopis Romano džaniben v čísle Jevend 2008., pozn. red.



Charakteristickým prvkom tohoto diela je jeho jazyk, s ktorým sa autorka pustila do menšieho experimentu. Ce-

stovanie a život v Čechách a na Slovensku a samozrejme autorkin život v rómskej osade, sa odráža v jazykových

prejavoch jednotlivých postáv i rozprávaní hlavnej hrdinky. Priama reč je v nárečovej slovenčine, rozprávanie v češ-

tine a niektoré piesne či repliky sú v rómčine s príslušným prekladom. V užívaní jednotlivých jazykových vrstviev je

možné v zásade spozorovať pravidelnosť, ale nezriedka dochádza k ich vzájomnému prelínaniu, čo v edičnej po-

známke editori prisudzujú prirodzenému a autentickému prejavu a ponechávajú ho ako osobný jazykový štýl autor-

ky. Hoci nie každému čitateľovi môže táto forma vyhovovať, dielu sa nedá voľba a štýl jazyka vzhľadom k osobnosti

a životným skúsenostiam autorky vytýkať. 

Čo však plynulosť textu môže do značnej miery narušiť, je jeho editorská stránka. Vysvetlivky sú nejednotné

a neprehľadné, pod čiarou sú napríklad vysvetľované nespisovné slová v slovenčine, ktoré sú spravidla pre české-

ho/slovenského čitateľa zrozumiteľné (napr. spravedlivo ? spravodlivo), zatiaľ čo niektoré dialektové výrazy nie sú

vysvetlené vôbec (napr. ancijáša). Rómske slová a vety sú vysvetľované hneď v zátvorkách, pričom toto pravidlo je

zachovávané aj pri slovách, ktoré nie sú rómskeho pôvodu a bežne sa užívajú v majoritnom jazyku (napr. paprikáš

– brambory na paprice). Ďalší prvok, ktorý by mohol byť vytknutý predovšetkým editorom, ktorých mimochodom na

edícii pracovalo celkom päť, je gramatická stránka publikácie, obzvlášť slovenskej a rómskej časti. Okrem častých

preklepov (napr. páčí) môžeme i pri rýchlom prelistovaní objaviť hrubé gramatické chyby v slovenčine (napr. tý ľudia)

a rómčina, objavujúca sa v drtivej väčšine rómskej literatúry v ustálenej písanej podobe, nebola z gramatického hľa-

diska podrobená úpravám vôbec. U textov piesní, ktoré sú jak v rómčine tak v češtine, by bolo vhodné odlíšiť jazy-

kový predel aspoň graficky. 

Celkový dojem z publikácie Naše osada od Ireny Eliášovej je však veľmi pozitívny. Jej rozprávačský štýl je pros-

tý a preto ľuďom blízky, je svieži i hrejivý na duši. Dúfajme, že román, ktorý autorka tohto času pripravuje, bude nie-

len ďalším obohatením literárneho fondu pôvodných rómskych autorov, ale aj po stránke editorskej jej bude veno-

vaná patričná pozornosť, aby tá nebola na úkor kvality jej diela. 

Renata Berkyová

Ukážka z knihy Naše osada

„Mama, som doma, máme čaj?“ zdravím naše a sundávám ze sebe mokrý kabát. Jak jsem sundala čepici, všich-

ni naráz strnuli, mladší sourozenci ječeli, jak kdyby je na nože brali anebo viděli strašidla, první z nich se probra-

la mamička. „Bože dieťa, čo sa s tebou porobilo, čo sa stalo, kto ti to spravil?“ strachem celá bez sebe mi jezdila

rukama po vlasech. „Však ona ti zošedivela, Marka,“ křičí tetka Eča, „dievča azda videlo mŕtvolu a hlava jej zbie-

lala zo strachu!“ „Teraz cez deň, veď mŕtvoly chodia iba v noci,“ odporuje mamička. Nenechaly si nic vysvětlit. Ver-

ka vyvrátila verzi o strašidlech, když prohlásila: „Veď ona si farbila vlasy na blond!“ To neměla, to nemusela říkat!

V tu ránu mamička vyskočila a začala mě mydlit hlava nehlava. Vřískala jsem tak, že by se probudila i Šípková Rů-

ženka z pohádky, a mamička přitom vykřikovala: „Neviem, čo už mám s ňou robiť, vystrája samé somariny, nášho

farára skoro zabila, chudáčik, celý týždeň sral, dobre že neumrel, ešte šťastie, že sa nedozvedel pravdu, mohli by

ma aj zavrieť, dá ma ešte do árešta, aj otca. No pozri na ňu, može strašiť všetké deti v osade, čo v osade, v celej

dedine!“ Velký křik přilákal skoro všechny sousedy z osady, nahrnuli se do naší malé kuchyňky, tam nastal vřís-

kot, smích a holky ani nemluvím, ty se smály a přitom si neodpustily poznámky: „Gužka, tá je strašná ako diabol,

v ktorých novinách to videla, aby čierni mali blond vlasy!“

Recenze | anotace | Informace | 179 ——————--



Thussy Gorischek
Der rätselhafte Tod des Geigers Joseph Roy 
(1920-1956)
(Záhadná smrt houslisty Josepha Roye (1920-1956))
Studio Edition Pachla, Graz 2008, 272 s., ISBN 978-3-902522-12-2

Kniha má výstižný podtitul: Kriminálně historická objevná cesta za velkým talentem z cikánského národa, který díky

dobovým okolnostem nemohl uniknout svému osudu. Po předmluvě, v níž autorka objasňuje užívání některých po-

jmů v knize, následuje obsáhlá předkapitola, ve které popisuje propojení svého života s osudem hudebníka Jose-

pha Roye. Vyrůstala ve městečku Leoben, kde žili i jeho rodiče, a tak se o něm poprvé dozvídá už coby patnáctile-

tá a s různými střípky z jeho života je dále konfrontována až do okamžiku, kdy si s manželem otevřeli vydavatelství

zaměřené na literaturu s hudební tematikou. A ona se rozhodla osudu talentovaného houslisty věnovat naplno. Kniha

je výsledkem jejího dlouhodobého pátrání po dobových dokumentech a výpovědích osob, které s Josephem Royem

nebo jeho rodinou přišly do styku. Popisuje překážky, které jí někteří kladli do cesty, a text doplňuje i nespočtem do-

bových dokumentů, korespondencí a fotografií.

Joseph Roy se narodil 8. května 1920 ve Štýrském Hradci. Jeho rodiče se seznámili v Leobenu, kde Josephův

otec Vincenc Roy hrál tehdy se svou cikánskou kapelou v hostinci. Matka Josepha Roye pocházela z velmi skrom-

ných poměrů, narodila se v roce 1899 v Donawitzu, kde byl její otec dílenským mistrem v místní ocelárně. Když se

jí narodil hudebně talentovaný syn, nebylo pro ni vůbec snadné mu zajistit kvalitní výuku hry na housle. Základy hou-

slové hry malý Joseph dostal od svého otce, primáše cikánské kapely. Systematicky se hře na housle začal učit ve

svých 5 letech, v roce 1925, kdy už pomalu začínala v Rakousku narůstat hospodářská krize, která vyvrcholila v roce

1929. Rodina na tom finančně nebyla dobře, a navíc v roce 1933 v sousedním Německu, kde do té doby Josephův

otec se svou kapelou vystupoval, převzal moc Hitler. Přesto se Josephově matce podařilo, aby její hudebně nadaný

syn začal chodit na gymnázium. Ve 14 letech se pak začal studiu hry na housle věnovat cele, nejprve ve Štýrském

Hradci a později ve Vídni.

Autorka knihy studovala dříve na vídeňské hudební akademii a byla shodou okolností žákyní profesora Morawce,

jenž před válkou učil i Josepha Roye. Od jednoho z žáků svého profesora a od romských spolužáků, jejichž rodiny

pocházely převážně z Maďarska, se autorka dozvěděla další informace o osudu Josepha Roye. Ten si při studiu na

vídeňské hudební akademii kvůli své neutěšené finanční situaci přivydělával hraním v operním orchestru i hraním

——————-- 180 | Recenze | anotace | Informace



jazzu v různých lokálech. Z hlavních předmětů měl vždy výborné známky, v těch ostatních byly jeho studijní výsled-

ky slabší. Po nocích hrál, přes den cvičil na nástroj a studoval. 

Po nástupu nacistického režimu musel Joseph Roy jako „cikánský míšenec“ zanechat studií. Podle záznamů ze

školní matriky studoval na vídeňské Státní akademii v letech 1937-1940, ve školním roce 1947/48 byl však opět

ke studiu přijat. Autorka knihy se od jeho bývalých kolegů navíc dozvěděla, že v roce 1937 byl, tehdy sedmnáctile-

tý Joseph Roy, přijat do orchestru Vídeňské státní opery a v letech 1941, 1942 a 1947 vystupoval jako sólista s Ví-

deňskou filharmonií. Možnost sólově vystupovat i přes zákaz studia si autorka vysvětluje intervencí nějaké vysoce

postavené osobnosti nebo pomocí organizace Kraft durch Freude.

V roce 1947 vyhrál Joseph Roy soutěž Fritze Kreislera. Zároveň mu byly vídeňským houslařem, jako dlouhodo-

bá výpůjčka, poskytnuty housle italské výroby. Obdobné výpůjčky od bohatých sběratelů byly poskytovány výhrad-

ně výtečným a nadějným hudebníkům. 

Zprávy o dalším osudu Josepha Roye se však rozchází. Podle jedné novinové zprávy odjel po válce Joseph Roy

do San Salvadoru v Jižní Americe, aby vyučoval hře na housle v mistrovské třídě tamější hudební akademie. Ne-

snášel však místní podnebí, onemocněl a vrátil se domů. Další zprávy se už týkají úmrtí Josepha Roye. Jisté je, že

zemřel v roce 1956, okolnosti jeho skonu jsou však neobjasněné. Vídeňský deník Die Presse přinesl 10. března

1956 krátkou zprávu, že 9. března spáchal v kolumbijském Cali sebevraždu vídeňský houslista. Oběsil se v jednom

klášteře.

Autorka se od údajného pracovníka kolumbijského velvyslanectví dozvěděla jinou verzi, podle níž byl Joseph

Roy kolumbijskými úřady oficiálně pozván ke koncertování a také, aby zde působil coby učitel hudby. Pozvání přijal

a odcestoval se svou matkou a snoubenkou, která ho na koncertech doprovázela na klavír. Při přistání letadla na le-

tišti v městě Cali byl však Joseph Roy, podle slov pracovníka velvyslanectví, nalezen oběšený na toaletě letadla.

Thussy Gorischek se pozastavuje nad tím, že se hudebník, který získal první cenu v Kreislerově soutěži, nemo-

hl uplatnit jako pedagog na některé rakouské konzervatoři. Verzi o sebevraždě nevěří. Uvádí, že kopie úmrtního lis-

tu je notářsky ověřena, ale podpis notáře je nečitelný. Joseph Roy přiletěl do Cali se svou matkou a se svou snou-

benkou. Obě šokované ženy, neovládající místní jazyk, zřejmě verzi o sebevraždě uvěřily. Není známo, že by

rakouské velvyslanectví nechalo provést podrobné vyšetření případu. Obdobně nevyšetřena zůstává i smrt matky

Josepha Roye, která byla rok po smrti svého syna nalezena – taktéž oběšená – ve svém vídeňském bytě. 

Alena Smutná

Recenze | anotace | Informace | 181 ——————--



Zuzana Jurková a Lee Bidgood (eds.)
Voices of the Weak. Music and Minorities. 
Slovo 21, Praha 2009, 250 s., ISBN 978-80-254-4095-7

Vznikla nová knížka na důležité, u nás málo mapované téma: Voices of the Weak. Music and Minorities. Hudba men-

šin, tedy relativně slabších skupin obyvatelstva v rámci státního nebo územního celku, například menšin romských. 

Sborník je otiskem dvaadvaceti referátů z mezinárodní konference, která proběhla u příležitosti festivalu romské

kultury Khamoro v Praze v květnu 2009. Knihu vydalo občanské sdružení Slovo 21 ve spolupráci s Fakultou hu-

manitních věd Karlovy univerzity. Texty jsou v angličtině, editovali je Zuzana Jurková a Lee Bidgood. V závěru knihy

nalezneme portrétky jednotlivých přispěvatelů.

Přílohou knihy je CD s 18 tracky terénních dokumentárních, často pochopitelně technicky nepříliš dokonalých

záznamů. Vztahují se ke konkrétním referátům, které byly prezentovány během konference. Ve zvukových ukázkách

jsou zastoupeny příklady romské hudby z oblasti polských Karpat a Ukrajiny, hudby arménské menšiny v Ukrajině

a dále hudby k tématu obrazu cikánů v post-romantické vážné hudbě (Ravel, Enescu).

Sborník je uvozen statí editorky Jurkové, která nastínila stěžejní body vývoje české etnomuzikologie a stručně

roztřídila následující statě. Stěžejním příspěvkem konference i sborníku byla studie amerického etnomuzikologa čes-

kého původu Bruna Nettla. Nettl polemizuje s ustálenými náhledy na problematiku menšin a opírá se často o prá-

ce slovenského badatele Oskára Elscheka: menšin je mnoho typů a stejně tak existuje i množství způsobů, jak je

klasifikovat. Menšinou se skupina lidí může stát například migrací k většině (USA) nebo opačným postupem, oklope-

ním imigrující většinou (Aboridžinci v dnešní Austrálii). Své závěry Nettl zobecňuje především prostřednictvím vlast-

ních zkušeností z oblastí severní Ameriky, z Íránu a v neposlední řadě je demonstruje i na příkladech z českého pro-

středí (zejména vůči Rakousko – Uhersku a Německu). 

Svanibor Pettan z Lublaně a Lasanthi Manaranjanie Kalinga Dona ze Sri Lanky společně porovnávají situaci

menšin v konfliktních oblastech Kosova a na Sri Lance. V obou teritoriálně vzdálených případech nacházejí spo-

lečné prvky: projekci současných konfliktů do národních mýtů, otázky, kdo patřil k prvním obyvatelům daného úze-

mí, a etnicky podložené územní nároky, strach ze ztráty vlastních území, politická zneužívání dlouhodobých etnic-

kých animozit, deklarovaná nemožnost a neschopnost budoucí mírové koexistence. Raději než o „odlišnosti“, hovoří

autoři o „zkříženosti“, „smíšenosti“ („cultural hybridity“). Z jiného úhlu pohledu, z pozice konkrétního hudebníka Lasse

Martensona, který je příkladem ve Finsku žijícího Švéda, toto pojetí rozvinul i finský badatel Johannes Brusila. Finsko je

——————-- 182 | Recenze | anotace | Informace



vedle sousedního Švédska národem minoritním, avšak Švédové, žijící ve Finsku, jsou v tomto kontextu rovněž men-

šinou, tvoří-li pouze 5,5 % finské populace. 

Jádrem sborníku jsou statě, pojednávající o vybraných konkrétních reprezentantech méně známých lokalit nebo

etnických skupin, které se různým způsobem odlišují od svého okolí. V mnoha případech jde o romské subetnické

skupiny, ať již v Norsku (referát trojice Barthelemy, Jenssen a Kolltveit), v Bulharsku (autorka Lozanka Peycheva)

nebo v Polsku (Monika Janowiak-Janik). Knížka je tak i cenným souhrnem faktografického materiálu k různým ev-

ropským lokalitám i konkrétním hudebníkům nebo formacím. 

Velké množství článků se dotýká historických i aktuálních otázek kulturní politiky ve vztahu k národnostním men-

šinám a jejich kultuře. Ivanka Vlaeva ze Sofie popisuje snahy o záchranu a vývoj tureckých tradic v kontextu bulhar-

ské společnosti. Podobným způsobem její krajan Ventsislav Dimov uchopil problematiku Romů v rámci bulharské-

ho hudebního průmyslu od konce 2. světové války do roku 1989. Jiná sofijská etnomuzikoložka, Rosemary

Statelova, si vybrala téma Srbů v Německu: rozhlasové vysílání v hornolužickém jazyce. Angela Rodel z Kalifornie

naproti tomu zkoumala situaci bulharských hudebníků v Besarábii (v oblasti na pomezí mezi Moldávií a Ukrajinou).

Jiná Američanka, Sonia Seeman, studovala důsledky politických změn na praxi a dynamiku vzájemných vlivů v ob-

lasti turecké romské hudby a tance.

Jak je vidět, téma národnostní menšiny a hudby je možno pojímat z nejrůznějších hledisek. K důležitým hledis-

kům, která jsme ještě nezmínili, jistě patří i hledisko archivní. Gerda Lechleitner z vídeňského Phonogrammarchivu

analyzovala na dvou vybraných příkladech mechanismy vztahu kulturní politiky s hudební praxí a její reprezentací.

Dva články pak dokreslují různé způsoby vidění minoritní populace „zvenčí“: Speranta Radulescu z Rumunska zkou-

mala zvukové ztvárnění romské tématiky v post-romantické vážné hudbě a Aleksandra Markovič z Amsterodamu po-

jednala o obrazu Romů v hudbě Gorana Bregoviče. 

Sborník referátů obsahuje drobné chyby, např. na s. 8 zůstalo české „viz“ namísto anglického výrazu nebo na

s. 19 chybí k odkazu Cohen (1981) příslušná položka v soupise literatury. Sborník na více místech deklaruje nové

chápání pojmu menšina. A je jistě pravdou, že namísto tradičně popisovaných výkladů na základě rasy, jazyka nebo

náboženství může jít o mnohem větší množství vyhraněných skupin, které se identifikují pomocí různorodých kritérií.

Navzdory těmto deklaracím však ve sborníku jiné pohledy chybí a okruh témat se tak opět točí kolem tradičních otá-

zek národnostních. Až na malé výjimky (témata „hudba ve vězení a svoboda“ nebo „rasa a gender v hardcore rapu“)

zde chybí hledisko generační, sexuální orientace, zdravotního postižení a podobných vymezení. Chybí tak i propo-

jení s otázkami speciální pedagogiky a psychologie a dalších pomezních disciplín. Titul knihy by namísto obecného

vyznění měl již naznačit konkrétnější zaměření. 

Zmíněné výhrady nesnižují přínos publikace, která je cenným příspěvkem k vytčenému tématu, zajímavou su-

mou názorů dvaadvaceti odborníků z různých částí světa a stojí rozhodně za uvolněné místo v knihovně všech, kte-

ří se zabývají etnickou hudbou či problematikou národnostních menšin. 

Aleš Opekar

Recenze | anotace | Informace | 183 ——————--



Václav Miko
Sto romských osobností
Nová forma, 2009, 143 s., ISBN: 978-80-87313-03-9 

V únoru roku 2009 se v romském národnostním tisku objevila krátká upoutávka na knihu Václava Mika Sto romských

osobností. Jde o velice zajímavý počin, který by neměl zůstat bez povšimnutí. Jednak proto, že obdobná publikace

je v České republice již dlouho vyhlížená, ale také proto, že samotný proces výroby této knihy vykazuje nesmírnou

píli a entusiasmus autora. Dá se říci, že kniha Sto romských osobností autora Václava Mika je odpovědí všem těm,

kdo tvrdí, že sami Romové nemají na vlastní etnoemancipaci zájem.

Václav Miko vybral 99 osobností z celého světa hlásících se k romským kořenům, nebo jsou jim tyto přisuzová-

ny, a sepsal o nich krátké životopisné portréty. U mladé výtvarnice, Šárky Češkové, si pak nechal překreslit foto-

grafické portréty ilustrující jednotlivé životopisy. Nutno dodat, že – pravděpodobně díky nedostatku předloh – si ne-

jsou všechny osobnosti podobné a některé kresby nejsou k zobrazeným právě lichotivé. Knihu Václav Miko vydal

u společnosti Nová forma, s.r.o., která se snaží být alternativou ke klasickým nakladatelstvím. Jak uvádějí její webové

stránky, stačí zaslat návrh obálky, text knihy a do deseti dnů obdrží autor na dobírku hotovou publikaci. Náklad knihy

není distribuován přes knihkupeckou síť, lze si ji však objednat v internetovém obchodě zmíněné společnosti. 

Takovýto snadný způsob vydání knihy zní jako pohádka, která se však snadno může změnit v tragikomedii, když

pomyslíme, že tímto způsobem vydaná kniha neprojde rukama redaktora, korektora, grafika a mnohých dalších. Tyto

profese se na standardní přípravě knihy nepodílejí bezdůvodně a jejich absence při přípravě knihy Sto romských

osobností je, bohužel, velmi citelně znát. Jednotlivé portréty vykazují celou řadu jazykových nedostatků, od stylis-

tické roviny až po gramatické chyby a překlepy. Koncept knihy je nedořešený a nepřehledný. Jednotlivé portréty

osobností z různých zemí světa, různých profesí a různého věku jsou řazeny zcela náhodně, chybí např. i abecední

seznam jmen, který by v publikaci alespoň částečně usnadnil vyhledávání. Typografické přehmaty jsou pak už jen

nepatrným detailem.

Byla by však škoda kvůli těmto formátovým nedostatkům knihu zavrhnout. Podoba knihy vypovídá spíše o způ-

sobu podnikání společnosti Nová forma. Společnost se zříká zodpovědnosti vůči autorům a nijak je neupozorňuje,

že proces vydání knihy nespočívá jen v samotném tisku napsaného textu.

Kniha Sto romských osobností zaplňuje zcela jistě bílé místo na českém knižním trhu. U některých „romských“

osobností je samozřejmě diskutabilní jejich zařazení do publikace na základě např. romského původu jednoho z pra-

——————-- 184 | Recenze | anotace | Informace



rodičů. Ale v každém případě kniha nabízí potřebnou protiváhu k negativnímu stereotypnímu obrazu Romů v médi-

ích. Ukazuje, že Romové mají nejen v České republice, ale v celosvětovém měřítku řadu osobností působících ve

všech oborech lidské činnosti. Výčet osobností v knize je velice pestrý, od jmen, která mnohé čtenáře překvapí jako

např. bývalý prezident USA Bill Clinton, misionářka Matka Tereza, zpěvák Elvis Presley nebo lékař a fyziolog August

Krogh, až po romské osobnosti, které se do povědomí společnosti už dostaly, jako např. hudebník Django Rein-

hardt, politik Ing. Karel Holomek, režisér Tony Gatlif nebo hudebník Harri Stojka. Autorovi patří dozajista uznání, že

shromáždil takové množství informací a knižně je vydal. Je škoda, že se kniha díky absenci na knižním trhu nedo-

stane k širší čtenářské obci. Na druhou stranu pro již zmíněné formátové nedostatky, bohužel, není moc využitelná

např. ve školství, kde by se práce s ní přímo nabízela. Nezbývá než doufat, že se titul stane inspirací pro sepsání

dalšího díla o romských osobnostech, ve kterém nebudou chybět ani zde opomenuté osobnosti jako např. literáti

Vlado Oláh, Margita Reiznerová, Tera Fabiánová, hudebníci Rinaldo Oláh a Ján Berky Mrenica nebo lékař a politik

Ján Cibula.

Eva Zdařilová

Recenze | anotace | Informace | 185 ——————--



Street Sounds 2008
na Django Festu 2008
CD. Vydalo Společenství Romů na Moravě

Zdá se mi skoro nemožné napsat něco konzistentního a jasného o albu ze soutěže romských amatérských muzi-

kantů (navíc ještě soutěže, jejímž cílem je jednak „integrace romské menšiny a majority skrz hudební oblast“, jed-

nak „pomoc mladým začínajícím talentům a propagace romské kultury a hudby“ – viz stránky Street-sounds.cz), na

kterémžto albu jsou zároveň tři známé profesionální hudební skupiny. A to se soutěží ve čtyřech kategoriích: Hip

hopu, Jazzu a funky, Tradiční romské hudbě a v Taneční kategorii.

Čím začít a o co vlastně jde? Hodnotíme, jak ta která skladba nebo skupina přispívá k integraci? A co vlastně

k integraci přispívá? Jazyk? (Texty tu jsou především romské, ale také české a anglické.) Obsah textů? Nebo jde

hlavně o to, jak dobří jsou muzikanti? A jak v takovém případě srovnávat hip hop (kde se vlastně žádná „hudba“,

tedy to, co člověk nejčastěji pod slovem hudba čeká, neozývá) se skladbami z kategorie Tradiční romská hudba

(kde se „hudba“ ozývá, ale je zas dost těžké ji považovat za „tradiční“)? 

Zvukově mimo ostatní kategorie stojí Hip hop, v níž vyhrálo trio G.O.D. Už z iniciál je zřejmé, o co půjde: tihle kluci

jsou křesťané osloveni zřejmě nějakou charismatickou církví, rapují o té překvapivé změně pohledu na svět, která se

jim udála. Rapují inteligentně (je mi ovšem trochu líto, že se skoro nikdy nerapuje romsky), jsou dobře sehraní, je-

jich zvukový podklad je subtilní v „Daru z nebe“ a působivě monumentální v „Šanci“. Možná v jejich textech občas

uslyšíte nějaké křesťanské klišé. Není ale populární hudba plná klišé, a ostatně samotný rap převážně postavený na

(vulgárních) klišé? A po pravdě řečeno, po obvyklé záplavě rapových vulgarismů se mi při poslechu G.O.D. nijak

nestýskalo.

Nad dalšími kategoriemi jsem trochu zmatená. Za vítěze v kategorii Jazz a funky vybrala porota Veroniku Ka-

čovou, která „chce lidem předávat romský zpěv a romskou kulturu“, a má v úmyslu se i jinak angažovat ve prospěch

Romů (viz booklet). Doprovodná kapela (Cikne Čhave?) hraje většinou opravdu jazzově, ovšem zpěvaččin projev

k takovému označení pasuje jen občas (scatování v „Devloro šun man“ na tom mnoho nemění). 

Třetí soutěžní kategorií, která je na albu, je Tradiční romská hudba. Ale co to vlastně znamená? Sama bych si

představovala přibližně to, co si Romové předávali (=tradovali) delší dobu, tedy hudbu před-, mezi- a krátce pová-

lečných romských osad. (Ovšem zároveň bych se velice divila, kdyby zrovna tohle zpívali dnešní mladí Romové.)

——————-- 186 | Recenze | anotace | Informace



Anebo tradice znamená prostě to, že často a s ra-

dostí hrají, a zapracovávají do své muziky to, co

jim zrovna přijde k uším. Přesně tohle platí o Street

Boys. Podle příjmení lze soudit, že jde o příbuzné

(což je velmi tradiční!), kteří hrají s vervou – ostatně

jejich první písnička se jmenuje Bašaven. a nekal-

kulují s lkavým zvukem houslí ani s jinými stereoty-

py. Líbí se jim přiznávkový Mundbass, používaný

v olašských čapáších (a pak třeba maďarskými

Kalyi Jag). Z hudebního jazyka starších osadních

písní je tu jen málo, ale možná je skutečná tradice

něco mnohem hlubšího.

Tři nesoutěžící kapely jsou Terne Čhave, Alvik

a Bengas. Jsou samozřejmě dobří. Docela dobře

si umím představit, že třeba zrovna Street Boys,

pokud vydrží, budou takovým Bengas za pár let

šlapat na paty.

A jak to souvisí s integrací? Nejsem si úplně jistá,

co přesně je zde slovem „integrace“ míněno. Cel-

kem pěkná představa jsou pro mne puzzle: spo-

lečnost, složená z dílků, z nichž každý má jiný tvar

i vzor, ale pasují k sobě a vytvářejí smysluplný ob-

razec. A proces integrace je opracováváním dílků –

ať jimi myslíme jednotlivé lidi, nebo celé skupiny –

tak, aby k sobě pasovali/y. Muzikanti ze Street

Sounds přesně tímhle procházejí: formulují svoje

myšlenky a pocity a sdělují je ostatním. To je první krok vzájemnosti. A druhým je nepochybně to, že je lidi poslou-

chají. Dvojice muzikant – posluchač je klasickým integrujícím dvojčlánkem společnosti.

Zuzana Jurková

Soutěž Street Sounds

Již od roku 2002 se koná v moravské metropoli Brně multikulturní festival Django Fest. Této hudební přehlídky se

za osm let její existence účastnili slavní romští muzikanti v čele s Bengas, Terne Čhave, Gipsy.cz a Gulo Čar. Le-

tošní ročník hostil světoznámý orchestr Cigánski Diabli, česko-jemensko-izraelské seskupení Al Yaman a brněnskou

funky-jazzovou kapelu Make It Funky. Festival nesoucí název významného jazzového manušského kytaristy Django

Reinhardta proběhl 14. listopadu 2009 v klubu Fléda a navštívilo jej přes 400 lidí.

Recenze | anotace | Informace | 187 ——————--

| Bubeník z kapely Bongáči, kteří v roce 2009 vyhráli soutěž
Street-sounds v kategorii Tradiční romská hudba |  

Foto: Renata Švidrnochová, Django fest, klub Fléda, Brno,
14.11.2009. | 



Součástí Django Festu, organizovaném Spole-

čenstvím Romů na Moravě, je druhým rokem také

soutěž pro mladé (nejen) romské talenty, Street

Sounds. Zájemci se mohou přihlásit do čtyř kate-

gorií: Tradiční romská hudba, Jazz a funky, Hip

hop a Taneční kategorie. Účastnit se mohou Ro-

mové mladší 25 let nebo skupiny, v nichž je aspoň

jeden člen romského původu nebo se věnují rom-

ské hudbě, a ještě nikdy nevydaly oficiální album.

Každý soutěžící pošle několik nahrávek, které jsou

zveřejněny na internetových stránkách www.stre-

et-sounds.cz, kde je hodnotí jak laická veřejnost,

tak několik profesionálů. Tento rok porotu tvořili

kytarista a zpěvák kapely Terne Čhave Gejza Ben-

dig, zakladatel agentury Earth music a manažer

Terne Čhave Dušan Svíba, etnomuzikoložka a vy-

sokoškolská profesorka Zuzana Jurková a romský

hudebník se zkušeností ve světových hudebních souborech, saxofonista a fagotista Petr Kotiš.

V kategorii Tradiční romská hudba zvítězili v r. 2009 Bongáči, kteří působí při ZŠ Křenová v Brně; a jak sami ří-

kají „hudba je to, co nás ve škole nejvíce baví.“ V kategorii Jazz a funky dostali nejvíc hlasů dva absolventi konzer-

vatoře Jaroslava Ježka, Martina Balážová a Tibor Žida, z kategorie Hip hop pak kopřivnická parta Dežavu, kde ra-

puje Mário Mirga a tancuje (breakuje) Martin Nový. V taneční kategorii výrazně vynikli Dance the Yard. 

Vítězové soutěže vystoupili na Django Festu a jejich nahrávky budou zařazeny na kompilaci Street Sounds

2009, spolu s nahrávkami skupin Cigánski Diabli, Al Yaman a Make It Funky. 

Mnohem důležitější než účast na závěrečném koncertě je na celé věci skutečnost, že se mohou mladí účastní-

ci soutěže věnovat tomu, co je baví – hudbě a tanci. Vidina vystoupení na jednom pódiu se slavnými romskými mu-

zikanty je jistě velkou motivací. Díky tomu však také přípravy na soutěž vyplňují velkou část jejich volného času, ať

již ho tráví v nízkoprahových klubech, školách anebo zkouší samostatně. 

Tento projekt tedy do posledního puntíku splňuje cíl, kterým je, jak píší sami organizátoři, „integrace romské

menšiny a majority skrz hudební oblast, stejně jako pomoc mladým začínajícím talentům a propagace romské kul-

tury a hudby“.

Inka Jurková

——————-- 188 | Recenze | anotace | Informace

| Dance The Yard, výherci Street-sounds v taneční kategorii |
Foto: Veronika Janků, DJango fest, klub Fléda, Brno,

14.11.2009. | 





Romano džaniben – jevend 2009
Časopis romistických studií

Tento časopis vychází díky finanční podpoře Ministerstva kultury České republiky.

Publikace byla financována hlavním městem Praha z Celoměstských programů na podporu aktivit

národnostních menšin na území hl. m. Prahy pro rok 2009.

Vydává Romano džaniben

Ondříčkova 33, 130 00 Praha 3

tel.: 222 715 947, e-mail: dzaniben@email.cz, www.dzaniben.cz

bankovní spojení: 161582339/0300

Šéfredaktorka: Eva Zdařilová

Výkonní redaktoři: Kari Kisfaludy, Pavel Kubaník, Helena Sadílková, Lada Viková,

Peter Wagner a Anna Žigová

Technická redaktorka: Eva Zdařilová

Redakční rada:

Mgr. Michael Beníšek; PhDr. Jan Červenka, Ph.D.; Mgr. Viktor Elšík, Ph.D.;

PhDr. Jana Horváthová; PhDr. Anna Jurová, CSc.; PhDr. Arne B. Mann, CSc.;

Mgr. Helena Sadílková; Mgr. Lada Viková; Dipl.-Phys. Peter Wagner; PhDr. Renata Weinerová, CSc.

Odborná poradní a konzultační skupina:

doc. PhDr. Stanislav Bohadlo, CSc.; Mgr. Pavla Čevelová; Dr. Christiane Fennesz-Juhasz;

Petra Gelbart, M.A.; Ass. Prof. Mag. Dr. Dieter Halwachs; PhDr. PaedDr. Karol Janas, Ph.D.;

doc. PhDr. Zuzana Jurková, Ph.D.; Bernard Leblon; Mgr. et Mgr. Petr Lhotka; Elena 

Marushiaková, Ph.D.; Mgr. Marta Miklušáková; prof. Ctibor Nečas; doc. PhDr. Jiří Nekvapil, CSc.;

Mgr. Elvíra Němečková; Vesselin Popov, Ph.D.; Mgr. Lukáš Radostný

Sazba: Petr Teichman

Obálka: Daniela Kramerová

Tisk: PBtisk, Příbram

Produkci zajišťuje nakladatelství G plus G, s.r.o.,

Plavecká 14, 128 00 Praha 2

tel: 222 588 001, e-mail: gplusg@gplusg.cz, www.gplusg.cz

Náklad: 600 ks

Doporučená cena: 160 Kč

Roční předplatné: 320 Kč (včetně poštovného a balného)

ISSN 1210-8545

Evidenční číslo podle tiskového zákona: MK ČR E 6882

Nevyžádané rukopisy a fotografie se nevracejí. Obsah zveřejněných polemických článků

nemusí být totožný se stanoviskem redakce. Podávání novinových zásilek povoleno

Ředitelstvím pošt Praha č.j. NP 1360/1994 ze dne 24.6.1994.


