
časop is  romis t i ckých  s tud i í  |   2  |  2021

č
a

s
o

p
is

 r
o

m
is

ti
c

k
ý

c
h

 s
tu

d
ií

 
| 

 2
8

. 
ro

čn
ík

 
| 

2
 |

 2
0

2
1



časopis romistických studií | 28. ročník | 2/2021



HOSTUJÍCÍ EDITOŘI ČÍSLA: 

Martin Fotta 
Martin Fotta je antropolog na Etnologickém ústavu Akademie věd České republiky.  
E-mail: fotta@eu.cas.cz
 
Mariana Sabino Salazar
Mariana Sabino Salazar je doktorandkou v programu iberských a latinskoamerických kultur 
a literatur na Texaské univerzitě v Austinu. E-mail: soymariana@utexas.edu
 

[Milada Závodská] 
© Univerzita Karlova, Filozofická fakulta, 2021 

Na obálce:  
Káva #2 | Curitiba, Paraná, Brazílie, 2007 | Foto: Luciana Sampaio



Obsah

| TÉMA: ROMOVÉ  V LATINSKÉ AMERICE A KARIBIKU |

RECENZOVANÁ ČÁST

Mariana Sabino Salazar 
Vývoj postavy „Cikánky“ v mexické kinematografii (1943–1978)  
a její rasové a nacionalistické implikace� 9

Pablo Irizarri 
Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty � 31

Esteban Acuña Cabanzo 
Vyjednávání (ne)viditelnosti mezi romskými rodinami v Bogotě� 57 

NERECENZOVANÁ ČÁST

Aida Elizabeth Infante de Juan 
Phirav mugo traio kon iek iló romanó / Kráčím životem  
s romským srdcem� 79

David Lagunas 
„Se dvěma kufry“: Španělští Romové v Mexiku� 95 

Elsie Ivancich Dunin 
Taneční motiv ze severochilské pouště: „Los Gitanos“ („Cikáni“)� 107

| NETEMATICKÁ ČÁST |

RECENZOVANÁ ČÁST

Milada Závodská 
Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)  
pro standardizaci romštiny� 123



Příloha 1 – Milena Hübschmannová: Jak psát romštinu (pracovní materiál  
Svazu Cikánů-Romů)� 142

RECENZE | ANOTACE

Philomena Franz: Žít bez hořkosti. Příběh německé Sintky, která přežila 
holokaust (Helena Kaftanová)� 157

Alexander Mušinka: Elena Lacková I. (Radka Patočková)� 163

Marcus Pape: Sólo pro Jiřího Letova. Život a činnost důstojníka generálního 
štábu a experta na lágry podle archivních dokumentů a jeho deníků  
(Lada Viková)� 169



| Téma: 
Romové v Latinské Americe  

a Karibiku





Recenzovaná část



Romano džaniben 2 | 20218  |



  |  9

| Mariana Sabino Salazar1

Vývoj postavy „Cikánky“ v mexické 
kinematografii (1943–1978) a její rasové 
a nacionalistické implikace

The evolution of the “Gypsy” female character in Mexican 
cinema (1943–1978) and its race and nationalist implications

Abstract

In this article I analyze the Gypsy femme fatale archetype in twenty-seven films 
that go from 1943 to 1978. I aim to answer the following questions: how was 
the character of the Gypsy woman in Mexican cinema influenced by European 
literary archetypes and how has this figure evolved? What are the political 
implications of female Gypsy characters for racial and national symbolic systems? 
I will review gradual changes in the Gypsy stereotype from “the White Spanish girl 
kidnapped and raised as a Gypsy” found in Spanish literature to the “eerie Eastern 
European Vamp” found in Gothic narratives. Perhaps the most common form of the 
stereotype was “La Petenera”, a realization of the fantasy of the sexually aggressive 
woman. The archetype of an attractive and dangerous nomad was a  reaction  
to a  recurring unease, a  trope long embedded in literature, cinema, music, and 
popular culture on both sides of the Atlantic.

Key words

stereotypes, cinema, race, Mexico, nationalism, the Gypsy image

Jak citovat

Sabino Salazar, M. 2021. Vývoj postavy „Cikánky“ v  mexické kinematografii 
(1943–1978) a  její rasové a nacionalistické implikace. Romano džaniben 28 (2): 
9–29.

1 �Mariana Sabino Salazar je doktorandkou v oboru iberských a latinskoamerických literatur a kultur na Texaské 
univerzitě v Austinu, USA. Mezi její výzkumné zájmy patří stereotypy a předsudky, alternativní archivy (zdroje 
informací), dějiny subalterních skupin, gender a nacionalismus. E-mail: soymariana@utexas.edu

Mariana Sabino Salazar | Vývoj postavy „Cikánky“ v mexické kinematografii (1943–1978)



Romano džaniben 2 | 202110  |

Úvod

Ve  20. století tvořili Romové méně než 0,01 % mexické populace, přesto bylo 
v  Mexiku v  letech 1943–1978 natočeno třiatřicet filmů s  cikánskými (Gitano) 
postavami.2 To se blíží průměru jednoho filmu ročně. Ve dvaceti osmi z těchto 
třiatřiceti filmů byli „Cikáni“ hlavními postavami, přičemž ale sedmadvacet těchto 
hlavních postav bylo ženských. Dvacet z  těchto filmů se opíralo o  příběhový 
rámec, ve  kterém si svůdná španělská Cikánka dobude srdce mexického 
macha. Deset z  nich produkoval španělský magnát Cesáreo González. Hlavní 
roli nebezpečně svůdné Gitanky v  nich hrála Lola Flores a  její ztvárnění byla 
vystavěná na archetypu Carmen (1845) Prospera Meriméeho a A Severy (1901) 
Júlia Dantase. Další filmy byly natočeny na základě motivů vypůjčených z románů 
Miguela de Cervantese (1613) La gitanilla (Cikánečka), Victora Huga Zvoník 
od Matky Boží (1831) a Brama Stokera Drákula (1897). Už v těchto dílech jsou 
postavy „Cikánů“ zobrazovány jako cizí, bytostně odlišné a exotizované. 

Přestože Romové představují nesmírně různorodou skupinu lidí, mexický 
filmový stereotyp Cikána zůstal v průběhu pětatřiceti let konzistentní a opíral 
se o stále stejné motivy. Kromě několika komparzistů ve filmu Yesenia (1971) 
se na  těchto filmech nepodíleli žádní Romové, včetně herců. Tyto filmy 
představovaly fiktivní vyprávění, která se jen velmi málo podobala skutečnému 
životu Romů. Důkladná analýza zobrazování žen-Cikánek v  mexické 
kinematografii odhaluje vysokou míru nacionalismu, odkazy na  rasovou 
politiku založenou na „vybělování“ populace a podporu mestizace (mestizaje), 
tedy strategii budování národa propagující míšení lidí považovaných za různé 
rasové typy. Poukazuje také na  předsudky vůči Romům a  dalším migrujícím  
a vyloučeným komunitám. Otázky, na které se v tomto článku snažím odpovědět, 
jsou následující: (1) jak byla postava „Cikánky“ v  mexické kinematografii 
ovlivněna evropskými literárními archetypy a  jak se tato postava vyvíjela?; 
a (2) jaké má zobrazování ženských cikánských postav důsledky pro budování 
systémů symbolů, rasových a národních?

Abych na  tyto otázky odpověděla, nastíním v  následujícím textu přehled 
zobrazování stereotypu Cikánky v  mexické filmové produkci pokrývající více 
než tři desetiletí 20. století. Filmy, které budu analyzovat, vznikly převážně 
ve zlatém věku mexické kinematografie a byly populární v celé Latinské Americe, 

2 �V tomto článku budu používat označení „Cikán“ (Gypsy) a „Rom“, abych odlišila exonymum „Cikáni“ 
od endonyma „Romové“. Termín „Cikán“ odkazuje na stereotyp romantického kočovníka, který nedodržuje 
žádná pravidla a rád tančí a zpívá. Slovo „Gypsy“ je odvozeno od Egypta a vychází z předpokládaného původu 
Romů v severní Africe. Romové jsou diasporickou populací, která před tisíci lety opustila Indii a má za sebou 
historii pronásledování. Ta zahrnuje i genocidu v období holokaustu. Abych odlišila skupiny Romů, kteří se 
koncem 15. století usadili na jihu Pyrenejského poloostrova, od jejich stereotypního obrazu, budu používat 
i endonymum „Kale“ a exonymum „Gitani“ (Gitanos). 



  |  11

na Pyrenejském poloostrově, a dokonce i ve východní Evropě.3 Některé z těchto 
filmů pomohly zpopularizovat nejen mexickou hudbu a kulturu, ale i předsudky 
a  rasismus vůči obyvatelstvu považovanému za  cizí.4 Mým cílem je seznámit 
čtenáře ze střední Evropy s tím, jak byli Romové v Mexiku v tomto období vnímáni, 
a  jak se z výrazu „Gitano“ stal vyprázdněný signifikant. Plovoucí nebo prázdný 
signifikant je slovo, které reálně neodkazuje na nic konkrétního a místo toho nese 
rozmanitou škálu významů. V tomto případě je „Gitano“ v mexické kinematografii 
artefaktem, který pomáhá komunikovat společenské úzkosti související s  rasou 
a  národním charakterem. Tyto filmové konstrukty často neměly žádnou vazbu 
na historii nebo reálné životy romských komunit, které Mexiko obývaly. Sloužily 
spíše jako vyjádření způsobu, jakým bylo Mexiko zasazeno do  určité globální 
dynamiky související s modernitou. 

Tento článek analyzuje mexickou rasovou ideologii v  průběhu 20. století 
a  postavu mestice (míšence ze Střední a  Jižní Ameriky). Pojem mestizace 
(mestizaje) znamená „biologické míšení, které je implicitně spojeno s  vzájemnou 
fraternizací různých národů [Španělů, původních skupin obyvatel, svobodných 
i  zotročených skupin afrického původu] ve  sdíleném prostoru, a  výměnu kulturních 
prvků, jejímž výsledkem jsou nové smíšené kulturní formy“ (Wade 2000: 38). 
Mexická kinematografie sice propagovala mestické hodnoty, propagací „bělošství“ 
ale zároveň podporovala zájmy bílých elit. Ideologie mestizace, kterou jako první 
formulovali myslitelé Justo Sierra, Manuel Gamio a  Molina Enríquez a  poté 
upevnil José Vasconcelos, podpořila mestizaci jako strategii budování národa 
a zpochybnila tak vědecký rasismus. Veřejné i soukromé instituce v Mexiku však 
nadále většinou řídili běloši, kteří se soustředili hlavně na národní sjednocování. 
Potřebovali sice posílit mísení mezi rasami, ale zároveň také chránit zájmy bílé 
populace. Filmová postava „Cikána“ mohla být skrytým pokusem o  podporu 
politiky rasového míšení, zatímco zároveň přispívala k propagaci myšlenky národa 
ohroženého tmavými kočovníky vydávajícími se za Evropany. 

Několik badatelů, jako například José Angel Garrido (2003) a  Dina 
Iordanova (2001), zkoumalo cikánské motivy v  evropské literární a  filmové 
tvorbě. Lou Charnon-Deutsch (2004) se zabývala obrazem španělských Cikánů 
u francouzských a anglických romantických autorů a Eva Woods-Peiró (2012) 
analyzovala rané španělské filmy. Avšak navzdory rozsáhlé latinskoamerické 
filmografii, která ovlivnila konstrukci stereotypní cikánské postavy ve  filmu  
20. století, nebyl obraz Cikánů v těchto filmech dosud hlouběji studován. Ann 

3 �Ačkoli většina odborníků souhlasí, že zlatý věk mexické kinematografie symbolicky začal filmem Vámonos con 
Pancho Villa (1936), ne všichni se shodují, do kdy trval. Někteří z nich se domnívají, že do konce padesátých 
let, jiní jej zasazují až do konce let šedesátých.

4 �Tradiční mexická hudba (ranchera) se například stala populární v zemích jako Chile, Kolumbie, Španělsko 
a dokonce i v bývalé Jugoslávii, kde se v padesátých a šedesátých letech rozšířil hybridní hudební žánr známý 
jako Yu-Mex.

Mariana Sabino Salazar | Vývoj postavy „Cikánky“ v mexické kinematografii (1943–1978)



Romano džaniben 2 | 202112  |

Davis a Phil Powrie (2006) v jedné z nejobsáhlejších filmografií a bibliografií 
Carmen například uvedli pouze čtyři latinskoamerické filmy (a z toho pouze jeden 
mexický). José Gallardo Saborido (2010) a Marina Díaz López (1999) studovali 
filmy pocházející z  mexicko-španělské koprodukce během frankistické éry, 
a přestože jejich obsáhlé studie zmínily i kinematografii s cikánskou tematikou, 
stereotyp Cikána, který se v mexické populární kultuře objevoval, však ve své 
studii zcela pominuli. Tento článek tak vyplňuje významnou mezeru ve studiu 
zobrazování „Cikánů“ v  Mexiku, tedy v  zemi s  jedním z  nejvýznamnějších 
filmových průmyslů v  Latinské Americe a  největším množstvím filmů 
s cikánskými postavami.

Článek je založen na krátkém průzkumu, který jsem neformálně provedla 
mezi stovkou respondentů s  cílem získat informace o  mexických filmech, 
románech nebo seriálech s cikánskými postavami. Věk dotázaných se pohyboval 
od 40 do 80 let, přičemž většinu z nich jsem si vybrala právě pro to, že zlatý věk 
mexické kinematografie a jeho dozvuky znali. Na základě tohoto průzkumu jsem 
sestavila seznam odkazů (názvy filmů, jména režisérů, producentů a  herců), ze 
kterého jsem vycházela při následném archivním výzkumu. Mezi instituce, které 
jsem v rámci výzkumu navštívila, patřily Filmoteca UNAM, Cineteca Nacional 
a Archivo General de la Nación. Díky získaným informacím jsem vytvořila tabulku 
s chronologií filmů s cikánskou tématikou, včetně nejdůležitějších dějových prvků 
a  výrazných postav. Díky tomu, že jsem si informace uspořádala do  tabulky, 
jsem mohla snadno spojit určité dějové prvky se stereotypy, které se ve filmech 
objevovaly. Následující článek strukturuji podle čtyř nejčastějších motivů, 
které mi z výzkumu vyplynuly. Jsou jimi: bílá španělská Gitanka, raná rančero-
espaňoláda, filmová Petenera a vedlejší postavy Cikánů v příbězích inspirovaných 
gotickým románem. Tato analýza nám pomůže rozpoznat, které aspekty těchto 
filmů rezonují s evropskými literárními archetypy, a umožní nám lépe pochopit  
mexické, iberské a latinskoamerické systémy rasových a národních symbolů. 

1 Bílá Gitanka

Filmy o takzvaných „bílých Cikánkách“ (Gitanas blancas) vycházely z předchozích 
španělských a  argentinských filmů. Byly volně založeny na  postavě z  novely  
La gitanilla (Cikánečka, 1613) Miguela de Cervantese Saavedry, který je obecně 
považován za zakladatele španělské literatury. V tomto románu se z dívky unesené 
Cikány stane vynikající zpěvačka a neobyčejně krásná tanečnice. Příkladná povaha, 
fyzické přednosti a  inteligence hlavní hrdinky jsou až přehnaně zdůrazňovány 
v  kontrastu s  opovrženíhodným jednáním Cikánů v  jejím okolí. V Saavedrově 
novele je hlavní postava pojmenována Preciosa (Drahocenná), protože postrádá 
vlastnosti a  fyzické znaky „pravé Cikánky“. V  novele La gitanilla, stejně jako 
v  mnoha filmech, které z  ní vycházejí, je pravá aristokratická identita hlavní 



  |  13

hrdinky odhalena až ke konci příběhu. Důkazem jejího šlechtického původu je 
její krása, zdrženlivost, upřímnost a bílá pleť nedotčená sluncem. 

Filmy s  bílými ženskými postavami, které měly částečně cikánské kořeny  
nebo byly „zachráněny“ či ukradeny Cikány se staly populárními po  uvedení 
němého španělského filmu La gitana blanca v  roce 1919.5 Filmy o  bílých 
Cikánkách dosáhly velkého úspěchu jak na Pyrenejském poloostrově, tak na obou 
amerických kontinentech. Zobrazovaly „Cikány“ jako lidi, kteří jsou Španělům 
cizí kvůli odlišné rase a  barvě pleti. Základními faktory utváření španělské 
identity už od sjednocení království Aragonie a Kastilie a vyhnání Židů a muslimů 
(Maurů) ze Španělska v  letech 1492–1502 byla pokrevní linie, náboženství  
a barva pleti. Základní zkušenost s budováním španělského národa byla zakořeněná  
v  posedlosti čistotou krve založené na  touze očistit se od  všech afrických, 
blízkovýchodních a nekřesťanských elementů.

Vedle toho byla Andalusie prostorem blízkým Africe a  kontaktní zónou, 
kde se střetávaly rasy, kultury a náboženství. Kontinuální přítomnost poražených 
a vyhnaných „druhých“ – Židů, muslimů a Afričanů – pak ve Španělsku ztělesňovali 
právě Gitani (Goldberg 2019: 87). „Bílí Cikáni“ veřejnosti připomínali „ty druhé“ 
a zároveň představovali krok směrem k asimilaci obyvatelstva smíšeného původu. 
V  Mexiku měla asimilace proběhnout prostřednictvím procesu „vybělování“ 
populace, který inicioval prezident Porfirio Díaz (1884–1911) tím, že cíleně 
podporoval evropské přistěhovalectví. Přestože jeho politika měla přilákat „bílé“ 
přistěhovalce z  Ruska, Rakouska-Uherska, Řecka či Itálie, mezi imigranty se 
objevovali často i Romové, kteří z těchto zemí do Mexika také přicházeli. Program 
eugenického křížení pokračoval i  po  porfiriátu (období prezidentství Porfiria 
Díaze), v  průběhu celého počátku 20. století, kdy byla v Mexiku podporována 
politika usazování evropských uprchlíků, od nichž se očekávalo, že zplodí potomky 
s původním obyvatelstvem a „vylepší“ tak mexickou rasu.

Filmový motiv bílé Cikánky měl na španělské i mexické publikum podobný 
účinek, ale sledoval odlišný cíl. Španělská vládnoucí třída nepodporovala rasové 
míšení, ale naopak propagovala hybridní kulturní formy jako například flamenco. 
Eva Woods-Peiró v knize White Gypsies: Race and Stardom in Spanish Musical Films 
tvrdí, že ve Španělsku „poskytovalo bělošství divákům těchto kasovních trháků 
ideologické řešení ‚problému‘ rasy a vleklých debat, které se na toto téma vedly už 
od poloviny 19. století“ (Woods-Peiró 2012: 1). Porevoluční mestická ideologie 
v Mexiku, která byla ve své podstatě měkkou formou eugeniky, ospravedlňovala 
etnickou nadřazenost míšení ras a upřednostňovala osoby s „bronzovou“ pletí před 
jedinci s pletí s tmavšími odstíny. Na rozdíl od úzké koloniální kastovní definice 

5 �Podobně je jednou z hlavních postav románu Victora Huga Zvoník od Matky Boží (1831) pouliční tanečnice 
Esmeralda, o níž se předpokládá, že je Cikánka. Ke konci Hugova příběhu vyjde najevo, že Esmeralda byla 
unesena Cikány a ve skutečnosti je dcerou francouzské prostitutky. 

Mariana Sabino Salazar | Vývoj postavy „Cikánky“ v mexické kinematografii (1943–1978)



Romano džaniben 2 | 202114  |

mestice – jako syna Španěla a matky z řad původních obyvatel – upřednostňoval 
José Vasconcelos ve svém díle La raza cósmica (1925) promíšení všech „původních 
ras“: domorodých obyvatel amerického kontinentu, Evropanů, Afričanů a Asiatů. 
Romové pak byli považováni za ztělesnění smíšení genetického materiálu z celého 
světa, což z nich po staletích mělo učinit lidi spíše bílé než černé. Rasově hybridní 
„Cikánky“ z mexických filmů svým způsobem zosobňovaly prototyp vycházející 
z Vasconcelosovy ideologie. Tento rasistický diskurz byl jen dalším ze způsobů, 
jak ospravedlnit pocit nadřazenosti lidí se smíšeným původem, ale bělejší pletí, 
a  reálně určoval, které filmové scénáře byly nakonec realizovány, i  to, jak byly 
natáčené filmy obsazovány. 

Stereotyp bílé Cikánky se v Latinské Americe poprvé objevil jako postava 
ztvárněná argentinskou pěveckou a  taneční senzací, vystupující pod jménem 
Imperio Argentina. Její role „světlé Cikánky“ ve španělské inscenaci Morena clara 
z  roku 1936 později inspirovala mexický film Morenita clara (1943). Morenita 
clara vypráví příběh cikánské dívky smíšeného původu (v podání herecké superstar 
Chachity), která se po  smrti svého otce znovu setkává se svými necikánskými 
prarodiči. Kromě toho, že film reflektuje téma sociální mobility, představuje 
Morenita clara i archetyp nového mestice: vylepšeného Mexičana s ušlechtilejšími 
city a bělejší pletí. Morenita clara je výřečná a nevinná, a vedle toho je i rozenou 
bavičkou, která zpívá a  tančí. Představuje dětskou postavu bílé Gitanky, která 
navzdory svému věku zosobňuje všechny pozitivní vlastnosti jak Gitanů, tak 
bílých Mexičanů. Podobně jako historicky i  původní obyvatelstvo Mexika, je 
Morenita v  mladém věku oddělena od  své původní komunity a  přemístěna 
do  rodiny z  vyšších vrstev, aby jí pomohli dosáhnout určité civilizační úrovně. 
Na rozdíl od Mexičanů z řad původních obyvatel má však Morenita clara bílou 
pleť, stejnou jako její adoptivní rodina. V  tomto, ale i  v  mnoha následujících 
snímcích, byly lehce opálené Gitanky mexickou kinematografií vnímány jako 
Cikánky evropského původu, které se náhodou se svými rodinami pohybovaly 
po Mexiku. 

Morenita clara je emblematickým příkladem dynamiky, která se dotýkala 
různých rasových skupin během mexické porevoluční éry. Přináší poselství, 
že děti ze smíšených manželství mají možnost stát se respektovanými členy 
mexické společnosti, ovšem pokud mají bílou pleť. Tato rozporuplná zpráva 
přitom přímo prostupovala tehdejší kulturní produkcí: „Zatímco se jedinec se 
smíšeným původem a hnědou pletí stal váženým představitelem národa, stále se 
velmi oceňoval (a oceňuje) především bílý fenotyp“ (Sue 2008: 18). Zatímco byla 
postava mestice s hnědou kůží vyzdvihována porevolučními nástěnnými malbami 
a ideologií, mexické vyšší vrstvy nadále tvořili běloši. Hlubší vhled do symbolických 
šedých zákoutí tohoto filmu nabízí i oxymorón obsažený v názvu filmu – Morenita 
clara – který nám rovněž přibližuje rámec mexických rasových ideologií. Slovo 
„morena“ je možné použít jako eufemismus pro „černá“, častěji se ale používá 



  |  15

pro někoho s pletí tmavší než je průměr. 
Vytvořením dvojice „morena“ a  „clara“ 
(světlá) producenti filmu podpořili obraz 
univerzální rasy a  zároveň i  představu, 
že bílý ideál převyšuje původní obyvatele 
Mexika, Afričany a vlastně i Romy.

Výraz „morena“ se objevuje 
i  v  názvech dalších filmů o  „Cikánech“, 
jako například La morena de mi copla 
nebo De color moreno, v němž hrála Lola 
Flores. Následovaly další mexické filmy 
s podobnými zápletkami, například Zorina 
(1949) a La gitana blanca (1954). Mexické 
filmy, které byly založeny na  naplňování 
představy o Cikánech (Zorina, La gitana 
blanca a Yesenia), nevznikaly jen v nějakém 
omezeném období. Z  tohoto důvodu  
se stereotyp bílé Gitanky jeví jako 
nejrozšířenější a nejtrvalejší. K cikánským 
kořenům se mohl hlásit téměř kdokoli, 
aniž by měl sebemenší představu o  tom, 

kdo jsou Romové. Některé filmové postavy, jež byly založené na imitaci vlastností 
považovaných za cikánské, byli lidé na útěku, kteří se ztotožňovali s bezstarostným 
životním stylem a domnívali se, že je jejich rodinám buď ukradli Cikáni nebo 
k nim byli odvedeni. 

Filmový motiv postavy bílé Gitanky, je založen na  představě, že Romové 
neexistují a  že je možné romskou identitu oblékat a  svlékat jako kostým. Tyto 
představy posiluje skutečnost, že rasová identita Romů je v  Mexiku vnímána 
jako proměnlivá a  situační. Na  rozdíl od  dynamiky poznamenané otevřeným 
rasismem, kterou museli po  staletí snášet v Evropě, mohou Romové v Mexiku 
splynout s bílými mestici. To se v mexické kinematografii projevovalo i v tom, jak 
se posuzovala přijatelnost herců – na základě škály založené na rase a barvě pleti. 
Zatímco ve Španělsku byli Kale pro svou tmavou pleť diskriminováni, v Mexiku, 
kde žili i lidé s mnohem tmavší barvou pleti, se pohybovali na bílé straně tohoto 
spektra. Příkladem fenotypové podobnosti Romů a  bílých mexických mesticů 
jsou i  romská tanečnice Carmen Amaya a  neromská zpěvačka, tanečnice 
a  herečka Lola Flores (dvě osobnosti, ke  kterým se ještě vrátím i  níže). Toto 
srovnání vynikne ještě více, když jej zasadíme do dobového kontextu, ve kterém 
většina mexických filmových hvězd patřila k vyšší střední třídě a byla všeobecně 
považována za součást místní bělošské populace. 

Plakát k filmu Morenita clara 
(Joselito Rodríguez, 1943)

Mariana Sabino Salazar | Vývoj postavy „Cikánky“ v mexické kinematografii (1943–1978)



Romano džaniben 2 | 202116  |

2 Rané rančero-espaňolády

Rančero-espaňolády jsou hybridním formátem kombinujícím dva výnosné 
mexické filmové žánry: espaňolády a  rančerské komedie. Žánr españolada, který 
se vyvinul za  režimu Francisca Franca (1936–1975), zpopularizoval romantický 
mýtus o Španělsku včetně různých tradičních scén, jejichž součástí jsou i „Cikáni“ 
a  flamenco. Hlavní postavou rancheras, příběhů o  soupeření dvou mužů, „hojně 
prokládaných hudebními čísly, která zdůrazňují romantickou dějovou linii“ (Berg  
1992: 98), je mexický kovboj neboli charro, který ze střetu vychází nakonec  
vždy jako vítěz. Sergio de la Mora popisuje filmového charro jako prototyp 
heterosexuálního muže reprezentujícího mexické porevoluční uspořádání (de la Mora 
2006: 7). Prostřednictvím milostného vztahu mezi mexickým charro a „španělskou 
Cikánkou“ tyto základní filmové fikce zpracovávaly myšlenku míšeneckého 
národa. Schémata, na nichž byl žánr rančero-espaňolády založen, se utvářela právě 
během procesu národní konsolidace, který následoval po mexické revoluci (1944–
1947). V těchto letech hráli ve filmech s cikánskou tematikou hlavní role někteří 
z  nejznámějších mexických a  španělských zpěváků, zpěvaček,  herců a  hereček. 
Příkladem mohou být filmy Jalisco canta en Sevilla (1949) s  Jorgem Negretem 
a Carmen Sevillou nebo Ahí viene Martín Corona (1952) a jeho pokračování Vuelve 
Martín Corona (1952), ve  kterých hráli Pedro Infante a  Sara Montiel. Infante 
a Negrete byli považováni za jedny z nejlepších herců a rančerských zpěváků zlatého 
věku mexického filmu.

Ústřední postava raných rančero-espaňolád se inspirovala postavami Carmen 
a  Severy. V  Carmen Prospera Meriméeho a  George Bizeta je hlavní hrdinkou 
španělská cikánská delikventka, která svede řadu mužů, než ji zavraždí její milenec 
Don José. Hlavní ženské cikánské postavy v  rančero-espaňoládách připomínají 
také Severu, historickou postavu, jejíž život zvěčnil Julio Dantas ve stejnojmenné 
hře a románu A Severa (1901). Severa je cikánská prostitutka, která je zamilovaná 
do slavného toreadora, hraběte Marialvy. Stala se součástí mýtu o původu fada, 
portugalského národního hudebního žánru, a  představuje dokonalý příklad 
stereotypu zpívající Cikánky. Obě antihrdinky patří mezi kočovníky, jsou zapojené 
do nelegálních aktivit a používají svádění jako zbraň k manipulaci s muži. Jsou 
mladé, krásné a jejich pleť je dostatečně světlá na to, aby mohly být považovány 
za Necikánky, tedy nebýt jejich oblečení a šperků, povolání a lidí, s nimiž se stýkají. 
Carmen a Severa se nakonec staly ztělesněním španělské a portugalské identity. 

Od  milostného příběhu Mexičana a  Cikánky se postupně některé filmy 
odklonily a pomohly vytvořit obraz andaluské femme fatale, který pak dále rozvíjely 
další filmy s hlavní postavou Gitanky. José Díaz Morales, španělský přistěhovalec 
do Mexika, byl režisérem a dramaturgem filmů Una gitana en México (1945), Una 
gitana en Jalisco (1947) a Los amores de un torero (1945). V prvních dvou komediích 
hrála cikánskou svůdnici Paquita de Ronda, v posledním ze zmíněných snímků 



  |  17

se v  hlavní roli hrdé a  tajemné tanečnice jménem Carmen objevila romská 
flamencová legenda Carmen Amaya. Časopis The Brooklyn Academy of Music 
(1943) s odkazem na nespoutanou vášeň, kterou Amaya při tanci předvádí, ji popsal 
jako „lidskou bombu“ či „lidské tornádo“. Meira Goldberg připomíná vyjádření 
italského dirigenta Arturo Toscaniniho, že „(nikdy) neviděl tak ohnivou tanečnici“ 
a poznámku anglického dirigenta Leopolda Stokowskiho, že Amaya „měla v těle 
ďábla“ (Goldberg 1995: 210). Sama Goldberg, která život a dílo Carmen Amayi 
zkoumala, tvrdí, že svým ztělesněním španělské cikánské estetiky představovala 
„srdce temnoty v Novém světě“ (1995: 151). Uvedené charakteristiky Amayi jako 
síly zla či přírodního živlu připomíná časté zobrazování Cikánů jako divochů, 
kteří mají blíže ke svým instinktům a jejichž chování je nepředvídatelné a prudké. 

Amaya byla první romskou tanečnicí flamenca z evropského kontinentu, která 
dosáhla světového uznání díky svým zaoceánským turné. Proslavila se tanečním 
stylem, jež zapadá do stereotypu Cikánky, která se nepodřizuje žádným zákonům. 
Amaya zosobňovala Carmen a  ztělesňovala meze přijatelné rasové a  sexuální 
jinakosti. Los amores de un torero, jediný mexický snímek, v němž Amaya hrála 
hlavní roli, byl významný vůbec pro představení flamenca latinskoamerickému 
publiku, ale zejména pro uvedení postavy cikánské femme fatale. Amaya si zahrála 
také menší roli ve  filmu Música en la noche (1958), kde ztvárnila evropskou 
přistěhovalkyni, která je žádoucí pro svou lehce opálenou pleť. Nejen že tuto 
filmovou postavu odlišuje od průměrných původních obyvatel její barva pleti (je 
dostatečně světlá na  to, aby se mohla vydávat za  Necikánku), ale patří rovněž 
do vyšší společenské vrstvy, což může dokládat i fakt, že je zvána, aby vystupovala 
na akcích, kterých se účastní pouze bílá vyšší třída. 

Propagační pohlednice 
k filmu Los amores de un 
torero (José Díaz Morales, 
1945)

Mariana Sabino Salazar | Vývoj postavy „Cikánky“ v mexické kinematografii (1943–1978)



Romano džaniben 2 | 202118  |

Ve filmu Ahí viene Martín Corona hraje dvojroli Sara Montiel. Filmové postavy, 
které zde ztvárnila, se jmenují Rosario Medina a  Carmen Linares. Rosario je 
Španělka, která se přistěhuje do  Mexika, aby se přihlásila o  dědictví. Když se 
dostane do problémů, rozhodne se převléknout za Gitanku (Carmen Linares), 
a přivydělává si zpíváním po barech a kavárnách. Na konci filmu Rosario prosí 
o  lásku Martína Coronu, ale když se vydává za  Carmen, chová se odtažitě, 
téměř až nepřátelsky. Dvojrole Rosario/Carmen ukazuje rozpolcenost identity 
andaluských míšenců, která do sebe zahrnuje i identitu cikánství. Carmen Linares 
byla odvážná žena, která se při zpěvu a tanci proměňovala v Cikánku. Podobně 
jako u Severy a Carmen se její nepoddajná osobnost naplno projevovala právě, 
když hrála, během vystupování. Nosila rozpuštěné vlasy, oblékala se do vyzývavých 
šatů a chovala se rázně. 

Hlavní mužské postavy ve filmech Gitana tenías que ser (1953), Dos Charros 
y una Gitana (1956) a  Tercio de Quites (1951) mají stejné povolání jako hrabě 
z Marialvy v příběhu Severy, který má představovat jednoho z nejtalentovanějších 
portugalských toreadorů a chovatelů dobytka své doby. Také v těchto třech filmech 
jsou hlavními postavami toreadoři nebo charros, ztělesňující v mexické a iberské 
kultuře ideál mužnosti. Postava zápasníka s býky se objevuje už v opeře Carmen 
jako Escamillo a je přítomna také v dramatické, románové i filmové verzi Severy. 
Ve filmu i divadelní hře Severa slouží býčí zápasy jako metafora nebezpečného 
poměru mezi Cikánkou Severou a jejím agresivním mužským protějškem. S tímto 
nebezpečným vztahem pak pracují i filmy Dos Charros y una Gitana a Tercio de 
Quites. Toreadoři se sice v mexických filmech s cikánskými hlavními hrdinkami 
objevovali často, výraznější postavou v  nich byl ale kovboj charro. Neohrožený 
charro se všemi svými schopnostmi a talenty představoval hypermaskulinní obraz 
mexického macha – uměl krotit divoké koně, zpíval hlubokým podmanivým 
hlasem a ve vztahu k ženám hrál roli těžko dostupného. 

Archetyp filmové Gitanky nepoukazoval pouze na typické znaky španělství, 
ale připomínal i neúspěšný pokus o vylepšení rasy prostřednictvím přistěhovalectví 
nechtěných Evropanů, jejichž schopnost přizpůsobit se mexické kultuře a práci byla 
pokládána za spornou. Mexičtí zastánci eugenických teorií tvrdili, že mestizace je 
dobrým řešením, jak skoncovat s domorodou rasou, která se díky fyziologickým 
zákonům dědičnosti, jež stanovují, že nadřazené rasy překonají ty nejslabší, 
pomalu rozmělňuje. Evropští přistěhovalci sice byli v posledních dvou desetiletích 
19. století a v prvním desetiletí 20. století skutečně prezentováni jako nadřazené 
a ctnostné bytosti, které „vylepší“ původní mexickou rasu, ke konci padesátých let 
už však byli vnímáni spíše jako přítěž a jejich údajný přínos pro mexický národ se 
zpochybňoval. Staly se z nich nežádoucí osoby, jimž byly připisovány vlastnosti 
jako pověrčivost, neřest, kriminalita, lenost a neplodnost – tedy takové, které bývají 
často spojované s  primitivními a  zdegenerovanými rasami. Ačkoli se zápletka 
rančero-espaňolád odvíjela od vztahu Mexičana a španělské Cikánky, jejich svazek 



  |  19

není v těchto filmech nikdy stvrzen tím, že by přivedli na svět mestické potomky, 
což mělo pravděpodobně ilustrovat neplodnost zdegenerovaných ras. 

3 Filmová Petenera 

Na  Pyrenejském poloostrově a  v  Latinské Americe byla snad nejrozšířenější 
formou stereotypu Cikánky „La Petenera“, sexuálně agresivní žena původem 
z Evropy, která tragicky umírá v mladém věku. Filmy založené na postavě Petenery 
jsou vlastně podskupinou rančero-espaňolád. Hlavní roli v nich hrála Lola Flores, 
jedna z nejznámějších umělkyň v historii španělského showbyznysu, která se jako 
tanečnice, zpěvačka či herečka objevila ve více než třiceti mexických filmech. Pro 
diváky na  obou stranách Atlantiku ve  filmech typu La Petenera  představovala 
atraktivní a  nebezpečnou kočovnici a  stala se ztělesněním rasově ambivalentní 
„Cikánky“. Flores se sama jako Gitanka nikdy neidentifikovala, ačkoli o  ní 
kolovaly informace, že její prarodiče byli Romové, a také se poukazovalo na její 
dva nejdůležitější vztahy s muži, kteří oba pocházeli ze skupiny Kale. Na počátku 
kariéry byl jejím partnerem flamencový zpěvák Manolo Caracol a  později se 
provdala za kytaristu Antonia Gonzáleze, přezdívaného „El Pescaílla“. 

Flores se uměla dobře pohybovat v  prostoru, který se otevíral na  pomezí 
její romské a  neromské identity s  tím, že dokázala vystupovat jako „Cikánka“, 
aniž by byla zatížena symbolickým břemenem, které by jako skutečná Romka 
nesla. Ve  svém hereckém vystupování připomínajícím svět potulných zpěváků, 
Lola přehání svůj andaluský přízvuk, přidává folklorní taneční čísla napodobující 
posedlost duchem, stereotypně zobrazuje hloupou, smyslnou a  bezstarostnou 
Cikánku. Kulturní apropriace, kterou Flores využívala, vycházela z  fenoménu 
přehlédnutí, jenž odpovídal zkušenostem mnoha původních Mexičanů světlé 
pleti, kteří se úspěšně pohybovali v elitních kruzích, i zkušenostem nevzdělaných 
nově příchozích španělských přistěhovalců, kteří ovšem měli v  Mexiku větší 
šanci na  úspěch než průměrný domorodec. Rasa Loly Flores byla v  Mexiku 
i ve Španělsku vnímána podobně, protože v obou případech šlo o pigmentokratické 
společnosti se silným hierarchickým systémem založeným na etnických a rasových 
předsudcích. Zatímco pro publikum tvořené španělskými Kale byla Lola paya 
(Neromka), Neromové na obou stranách Atlantiku ji považovali za Gitanku, a to 
zejména v Mexiku, kde se obyvatelstvo s Romy stýkalo jen zřídka. Chameleonské 
schopnosti Loly z ní do jisté míry učinily jednu z nejvyhledávanějších španělských 
hereček její generace. 

Mezi lety 1953 až 1970 hrála Lola Flores v  deseti španělsko-mexických 
koprodukčních filmech, kde ztvárnila roli svůdné gitanské umělkyně. Všechny tyto 
filmy vycházely ze základního rámce rančero-espaňolád a financoval je španělský 
producent Cesáreo González prostřednictvím produkční společnosti Suevia Films. 
Lola Flores debutovala ve filmu Reportaje (1953), který režíroval Emilio „el Indio“ 

Mariana Sabino Salazar | Vývoj postavy „Cikánky“ v mexické kinematografii (1943–1978)



Romano džaniben 2 | 202120  |

Fernández, považovaný za zakladatelskou osobnost zlatého věku mexického filmu. 
Reportaje, uvedený do kin v roce 1953, byl hvězdně obsazeným filmem, v němž se 
objevili nejvýznamnější hispánští herci a herečky té doby: Dolores del Río, Jorge 
Negrete, María Felix, Pedro Infante, Joaquín Pardavé, Miroslava Stern, Libertad 
Lamarque, Germán Valdés „Tin-Tan“ a mnoho dalších. Mezi těmito celebritami 
byla i  Flores, která se měla později v  mexické kinematografii stát ztělesněním  
La Petenery.

Ve svých dalších dvou filmech, ¡Ay, pena, penita, pena! (1953) a Tú y las nubes 
(1955), hrála Lola zpěvačky usilující o  kariéru v  zábavním průmyslu, které se 
nakonec zamilovaly do charros.6 Ve filmu ¡Ay, pena, penita, pena!, cestuje Carmen 
Heredia, přítelkyně toreadora, v  doprovodu dvou mužů, bratrů, do  Mexika. 
Zamiluje se do obou, ale přednost dává pozornosti ze strany mexického charra. 
Podobně jako Severa, dosahuje úspěchu jako zpěvačka díky své schopnosti 
vyjádřit svou duši prostřednictvím hudby. Příběh zpěvačky, která zkouší své 
štěstí v Mexiku, se opakuje i ve filmu Tú y las nubes, kde Dolores plánuje turné 
po Latinské Americe, ale když přechází jižní hranici Spojených států do Mexika, 
je okradena. Charro, který ji zachrání, nakonec skončí se zlomeným srdcem, když 
zjistí, že Dolores miluje i jiného muže, toreadora. 

V  letech 1952 až 1963 začal Gonzáles v  Suevia Films výrazně využívat 
osvědčené herečky a herce i příběhové linie. Našel spolehlivý mexický pracovní 
tým a společně vytvořili sérii filmů s Lolou Flores v hlavní roli. Flores se objevila 
také ve  čtyřech filmech koprodukovaných společnostmi rodiny Zacaríasových. 
Filmy La faraona (1956) a Lola torbellino (1956) režíroval René Cardona, který 
se do této rodiny přiženil. Za scénářem k filmu La faraona stál Miguel Zacarías, 
jedna z vůdčích osobností komerční mexické kinematografie. V obou filmech sdílí 
hlavní protagonistka plátno s legendárním zpěvákem Agustínem Larou, předním 
mexickým skladatelem své doby. 

Ve  filmu La Faraona se prostřednictvím Loly Flores propojují světy obou 
iberských Druhých, interních i  externích, Gitanů a Maurů. Přezdívka Faraona 
je skvělým příkladem dvojího stereotypu, který lze dešifrovat prostřednictvím 
etymologie slova Gypsy. Když se Romové poprvé objevili v  západní Evropě  
(15. století), byli mylně považováni za jiné marginalizované skupiny obyvatelstva, 
jako jsou Tataři, Saracéni, Athinganoi a Egypťané. Tak vznikla exonyma Gypsy 
a  Gitano (z  Egyptian a  Egiptano). Pseudonym La Faraona (faraonka) evokuje 
údajný egyptský původ Gitanů a připomíná Kleopatru, původní africkou femme 
fatale. Kleopatra, nejznámější faraonka, byla prototypem nebezpečně svůdné ženy, 

6 �Castro se zmiňuje o falešných koprodukcích, jejichž cílem bylo využívat mexické i španělské státní 
dotace. Tato strategie zřejmě ovlivňovala jak pořadí, ve kterém jednotliví herci vystupovali, tak i zapojení 
španělského režiséra (Castro: 128). Je také důvodem, proč měly téměř všechny filmy Loly Flores dva názvy, 
mexický i španělský.



  |  21

která díky sexuálním vztahům budovala partnerství, jež umožňovala rozkvět jejího 
království. Umělecké jméno La Faraona si osvojilo hned několik flamencových 
umělkyň, mimo jiné Juana Amaya (teta Carmen Amayi), Pilar Montoya a samotná 
Lola Flores. 

Hudební čísla muzikálu La Faraona odhalují mezikulturní styl, který 
propojuje stereotypy utvořené okolo Gitanů a  severoafričanů. Lola se svou 
skupinou zpívá u ohně, v rytmu kytary, kterou doprovází tleskáním: „Ach, Gitano, 
ty jsi Maurka, Maurka z  Maurerie [Moreria, maurská komunita], kdyby ses do  mě 
zamilovala, Alhambra by byla tvoje.“ Ačkoli je La Faraona černobílý film, scéna, 
v  níž Lola Flores tančí na  „Bolero“ Maurice Ravela, je barevná. Tato scéna je 
skvělým příkladem mísení stylů, které je pro filmy s Lolou Flores tak typické, 
a sbližování jejích jevištních postav Faraony a Petenery. Kombinací hudby, tance, 
dialogů a kostýmů film vytváří mexickou – hyperbolizovanou a orientalizovanou 
verzi – Carmen. Takovou Carmen pokládá Meira Goldberg za paradigmatickou 
hybridní Gitanku: „Fascinuje právě proto, že se pohybuje na  hranici mezi 
saracénským a evropským světem. […] Její představení leží tam, kde se kříží černá 
s bílou, zotročení se svobodou a křesťanské s pohanským“ (Goldberg 2019: 88). 
Lola Flores, „adoptovaná“ Gitanka, představovala ztělesnění andaluské identity, 
jejíž společný rasový a etnický základ byl iberský, sefardský, severoafrický a romský. 

V letech 1962–1968 zažívala společnost Suevia Films období úpadku, který 
odrážel i  celkové vyčerpání filmového schématu rančero-espaňolád. Během 
padesátých a na počátku šedesátých let ovšem prošly mexické koprodukce filmů 
s ústřední postavou Cikánky jen velmi malými změnami. V roce 1963 hrála Lola 
Flores hned ve dvou filmech režiséra Gilberta Martíneze Solarese, De color moreno 
a La Gitana y el Charro. Martínez Solares zasazoval děj těchto filmů do prostředí, 
které architektonicky i  geograficky připomínalo jižní část Pyrenejského 
poloostrova. V podobné lokalitě se Carmen a Severa staly legendami. La Gitana 
y el Charro byl posledním Loliným filmem, který se odehrává ve  venkovském 
prostředí rančů. V té době už byl takový typ krajiny v centrálním údolí Mexika 
tak vzácný, že se film musel natáčet v Guatemale. V posledním mexickém filmu, 
Una señora estupenda (1967), ve kterém Lola Flores hrála, už nadčasové budovy 
venkovských farem, které připomínaly iberskou krajinu 19. století, vystřídaly 
jachty a rekreační domy pacifického pobřeží. 

V  tom, jak nakládala s  kostýmy, asociovanými s  jiným etnikem, byla Lola 
profesionálka – předváděla cikánství na jevištích ve Španělsku, kde Romové byli 
a  jsou stigmatizováni. Romství představovalo ve Španělsku společenské stigma, 
které není podmíněno ani tak rasovými znaky, jako spíše etnickými rozdíly, 
které většinou poukazují na  způsob chování a  které by se daly snadno přenést 
na andaluské etnické rysy. Stejně jako u mnohých jiných Andalusanů byl rasový 
a etnický původ Loly Flores natolik nejednoznačný, že mohla volně přecházet mezi 
romskou a neromskou identitou a na jevišti bezpečně vystupovat jako „Cikánka“ 

Mariana Sabino Salazar | Vývoj postavy „Cikánky“ v mexické kinematografii (1943–1978)



Romano džaniben 2 | 202122  |

v představení, které se podobalo tradici 
středověkých bardů. Lolin fenotyp jí 
umožňoval prezentovat se jako „pravá“ 
Španělka s exotickýma očima, černými 
vlasy a bronzovou pletí. Představovala 
ideální překryv mezi romstvím 
a  neromstvím a  romskou identitu 
„nosila“ volně po  celou svou kariéru. 
Dosáhla i toho, že byla do značné míry 
akceptována i  samotnou komunitou 
španělských Kale, zejména proto, že 
se provdala za příslušníka této romské 
skupiny a založila s ním rodinu. 

Ve  filmech s  postavou Petenery 
se Lola Flores stává představitelkou 
nevzdělané masy španělských imigrantů, 
kteří přišli do  Mexika v  padesátých 
a  šedesátých letech 20. století, 
a  jsou protikladem republikánských 
uprchlíků z  řad intelektuálních elit, 
kteří do  Mexika přišli ve  třicátých 
letech. Podle Clary Lidy, historičky, 

která se zabývá španělskou migrací do Mexika, tvořili v těchto dekádách většinu 
španělských přistěhovalců mladí muži ve věku od 16 do 30 let. Španělské ženy-
imigrantky z  této doby se jen velmi málo podílely na  činnostech souvisejících 
s  výrobou a  naopak představovaly vysoké procento prostitutek (Hernández 
a Miño 1991: 208). Mluvily španělsky se silným andaluským přízvukem a jejich 
oblečení připomínalo oblečení španělských rolníků. 

4 Nebezpečně okrajoví „Cikáni“ z hororů

Filmy s motivem Cikánů z šedesátých a sedmdesátých let 20. století signalizují 
konec éry rančero-espaňolád. Postava Cikánky se proměnila – na místo iberské 
femme fatale, která byla centrální postavou dřívějších filmů, se diváci nově 
s Cikánkami setkávali ve vedlejších rolích jako s postavami východoevropských 
démonicky svůdných žen v gotických syžetech. Příběhy založené na roli Carmen 
a Severy byly na ústupu; mezi nové referenční rámce patřily romány jako Zvoník 
od  Matky Boží (1833) Victora Huga nebo Dracula (1897) Brama Stokera. 
Filmové Cikánky tak již nebyly zobrazovány jako nevázané Španělky, ale staly 
se z nich vedlejší postavy v hororových a gotických příbězích. Rodina „Cikánů“ 
se v  takovém postavení objevila v  roce 1960 v dětském filmu Caperucita y sus 

Plakát k filmu La gitana y el charro 
(Gilberto Martínez Solares, 1964)



  |  23

tres amigos, který byl volně založen na  pohádce Charlese Perraulta Červená 
Karkulka (17. století), ale především na hrozivém mýtu o Cikánech, kteří kradou 
nemluvňata. Ve filmu Cikáni Červenou Karkulku ukradnou a oblečou ji tak, aby 
vypadala jako jedna z nich. Karkulka pak vystupuje v rodinném souboru se svou 
oslnivou adoptivní cikánskou sestrou Esmeraldou, což je jméno „Cikánky“ ze 
Zvoníka od Matky Boží. 

Existují i  další dobové literární příklady, kdy jsou „Cikáni“ ve  srovnání  
s jinými bílými Evropany zobrazováni jako méněcenní. Eraclio Zepeda ve své 
krátké povídce „Gente bella“ (1975) paroduje snahu Porfiria Díaze „vybělit“ 
mexickou populaci. V  Zepedově rasistickém politickém podobenství posílá  
mexický diktátor posly k rakouskému císaři Františku Josefovi, aby mu doručili 
jeho žádost o 300 rodin, které mají „vybělit rasu“ a „skoncovat s leností“. Císař 
ho však podvede – a pošle mu loď plnou Cikánů. Zepedův příběh není založený 
na nějakém konkrétním historickém důkazu, ale vychází z okrajových svědectví 
o  tom, že mezi středoevropskými a  východoevropskými imigranty tmavé 
pleti, kteří během tří desetiletí působení Porfiria Díaze přicházeli do Mexika, 
byli právě Cikáni. Příběhy jako „Gente bella“ zobrazují středoevropskou 
a  východoevropskou imigraci ze zemí, jejichž prostor v  populární imaginaci 
zaplňovali spíše než toreadoři nebo tanečnice flamenca upíři a vlkodlaci. 

Ve filmech La loba (1965) a Santo vs. las lobas (1976) jsou „Cikáni“ pomocníky 
nadpřirozených postav připomínajících šelmy, které vycházejí z povídky „Drákulův 
host“ (1914), kapitoly vyškrtnuté z  románu Drákula Brama Stokera. Ve  filmu  
La loba, představující mexickou verzi vlkodlačí ženy, je právě Cikán domácím 
sluhou hrdinky, která se v  noci mění na  zvíře lačné po  lidské krvi. Tento film 
je považován za  jeden z  prvních seriózních pokusů o  podnícení produkce 
hororových filmů v  Mexiku. Shodou okolností se vlčice a  „Cikáni“ objevují 
i  ve  filmu Santo vs. las lobas. Tento film spadá přímo do  žánru wrestlemánie 
(cine de luchadores) s příměsí sci-fi/hororu – odráží se to například ve scéně, v níž  
El Santo bojuje proti zlým silám s pomocí Cikánky. V obou filmech „Cikáni“, kteří 
vypadají stále tajemněji, využívají své fyzické i nadpřirozené schopnosti k tomu, 
aby pomohli hlavním postavám. V obou filmech se během scén, kdy se hrdinky 
mění na vlkodlačice, objevuje sexuálně sugestivní nahota, která spolu s lacinými 
maskérskými efekty zobrazujícími krvavé kousance a  náhlý růst vlasů, vytváří 
tajuplné prostředí, do kterého jsou pak tyto cikánské postavy zasazeny. 

Film Alucarda (1978) je považován za  jeden z  nejodvážnějších hororů 
v  dějinách mexické kinematografie, kvůli silnému náboženskému kontranarativu 
a značnému množství erotických lesbických scén, obrazů exorcismu a ukřižování.7 

7 �Tento šokující film založený na tabuizovaných tématech narazil na omezení při výrobě i distribuci. Ačkoli 
ve filmu hrají převážně mexičtí herci, dialogy byly v angličtině. I přesto, že byl díky restrikcím zařazen mezi 
béčkové filmy, stal se v Mexiku symbolem gotického hororu a je považován za jeden z nejvýznamnějších 
kultovních snímků v historii zdejší kinematografie. 

Mariana Sabino Salazar | Vývoj postavy „Cikánky“ v mexické kinematografii (1943–1978)



24  | Romano džaniben 2 | 2021

Ústřední hrdinky filmu Alucarda, titulní postava a Justina, byly inspirovány románem 
Sheridana Le Fanu Carmilla (1882) a  románem Markýze de Sade Justina aneb 
Prokletí ctnosti (1791). Dospívající ženy se setkávají v klášteře, který zároveň slouží 
jako sirotčinec. Když narazí na tajemného hrbatého Cikána, vydají se za ním do lesa, 
kde cikánská čarodějnice věští Justině z ruky. Tato událost uvede do pohybu další děj, 
když její čáry přivolají prostřednictvím amuletu přítomnost ďábla. Jakmile Justinu 
a Alucardu síly zla posednou, zapojí se do orgií režírovaných cikánskou čarodějnicí. 
Na rozdíl od Stokerova vyprávění, které se zaměřuje jen na muže, to jsou v Alucardě 
krásné mladé ženy, které svádí jiné ženy a šíří mezi nimi vampyrismus. 

Na první pohled se může zdát, že Alucarda není s příběhy o upírech nějak přímo 
spojena, ale různě skryté odkazy na  tuto literární tradici jasně odkazují. Jméno 
Alucarda je přesmyčkou jména Dracula (psaného pozpátku). Také Alucardina 
matka se jmenuje Lucy Westenra, stejně jako jedna z Drákulových upírek. A stejně 
jako v Drákulovi, i v Alucardě slouží upírům právě „Cikáni“. Ve Stokerově klasickém 
gotickém románu má upír omezené možnosti pohybu, protože nesnáší sluneční 
světlo. Z tohoto důvodu potřebuje pomoc Cikánů, kteří bedny s upíry převážejí 
z Drákulova hradu do Anglie. Pro Stoyana Tchaprazova jsou tak „Cikáni ústředním 
prvkem děje románu, protože bez nich se ohrožení hrabětem stává pro kohokoli 
kromě místních obyvatel Transylvánie v podstatě bezpředmětným“ (Tchaprazov 
2015: 532). To platí i pro Alucardu: nebýt přítomnosti Cikánů, upíří adolescentky 
by po klášteře nemohly šířit své satanské čáry. Dalším příkladem filmu, ve kterém 
„Cikáni“ slouží jako nástroj při rozšiřování moci upírek, které chtějí ovládnout svět, 
je o něco starší film La venganza de las mujeres vampiro (1970). 

V  průběhu šedesátých a  sedmdesátých let 20. století už nebyli „Cikáni“ 
spojováni s  flamencem a  mestizací, ale spíše s  vlkodlačími ženami, upíry 
a  satanismem. V  gotických hororech většinou vystupují v  rolích sluhů 
a podřízených. Tyto horory se odehrávají ve starých obydlích obklopených lesy 
a horami, tedy v prostředí, které připomíná krajinu karpatského pohoří a sousední 
přírodní oblasti východní Evropy. Možná je tato změna způsobena tím, že tento 

Foto z filmu Alucarda (Juan López Moctezuma, 1978)



  |  25

region v  sobě díky své odlehlosti a  kulturní a  jazykové odlišnosti skrývá větší 
tajemství než Španělsko. Stereotyp andaluské Gitanky se postupně proměnil 
ve  stereotyp Satanova pomocníka. Nový obraz byl v  podstatě zveličenou verzí  
La Petenery: „Cikáni“ jsou zde neohrožení, sadističtí a  ovládají černou magii. 
Tímto způsobem se jejich zobrazování propojilo s  gotickou literaturou a  tyto 
archetypy byly pak plynule přeneseny na filmové plátno.  

Poslední dva filmy z  této série, Renzo, el gitano (1973) a  Yesenia (1971), 
byly rovněž inspirovány východoevropskými Romy. Renzo je jediným známým 
mexickým filmem, v němž byl hlavním hrdinou Cikán-muž, zatímco Yesenia byla 
posledním snímkem této éry, ve kterém byla centrální postavou Cikánka. Yesenia 
se od předchozích filmů s Cikánkami v hlavní roli liší i tím, že si její tvůrci nechali 
radit od romské rodiny Kalderašů, jejíž členové ve filmu také hráli. V tomto smyslu 
vnesla Yesenia do  odvětví, jemuž dlouho scházely podněty od  těch, které mělo 
ambici zobrazovat, určitý druh autenticity. Tento film je inovativní také v  tom, 
že se odehrává ve  velmi specifickém historickém období: v  době francouzské 
vojenské intervence v Mexiku (1861–1867). Zápletka je podobná jako ve filmech 
o bílé Gitance, ale Yesenia do sebe absorbuje i rysy všech předchozích stereotypů. 
Emilio García Riera, jeden z nejvýznamnějších mexických filmových kritiků, to 
komentuje v knize Historia documental del cine mexicano: „Pomýlený antirasismus 
kanonizuje syny exotických ras, aby ukázal, že jsou vlastně bílí. Ve filmu nelze 

rozeznat rozdíl mezi Cikány a bělochy, 
protože mají všichni stejnou barvu 
pleti: bílou, opálenou a  bronzovou“ 
(Riera 1969: 224). V  této době již 
Vasconcelosova ideologie mestického 
národa zanechala v  obrazu Cikánů 
nesmazatelnou stopu.

Jak se Mexiko pomalu 
proměňovalo v  neoliberální stát, 
měnil se i  jeho národní obraz. Jak 
poznamenala Anikó Imre o filmovém 
a  televizním zobrazování Cikánů 
v  Maďarsku, i  zde se nacionalismus 
střetl „se světem ekonomické a kulturní 
globalizace, kde se čistota národa 
i jeho centrální význam začaly detailně 
přezkoumávat“ (Imre 2003: 16). Dále 
Imre tvrdí, že zobrazování Cikánů bylo 
prostorem pro kompenzaci konfliktu 
mezi národním a globálním, což je jev, 
který mohl mít také vliv na vyčerpání Plakát k filmu Yesenia (Alfredo B. Crevenna, 1971)

Mariana Sabino Salazar | Vývoj postavy „Cikánky“ v mexické kinematografii (1943–1978)



Romano džaniben 2 | 202126  |

schématu rančero-espaňolád a změnu obrazu Cikána v mexické imaginaci ze Španělů 
na  lidi pocházející z  východní Evropy (tamtéž: 16). „Cikáni“ se stali filmovým 
vyjádřením odpudivých a  nebezpečných erotických narušitelů, kteří pocházejí 
z komunistických zemí. 

V Mexiku, stejně jako ve Spojených státech amerických a v Británii, se obraz 
Cikánů v šedesátých a sedmdesátých letech propojoval se studenou válkou a zvýšeným 
strachem z  infiltrace. Analýzu amerických hororů se sexualizovanými monstry, 
kterou provedla Cynthia Hendershot, lze v tomto smyslu rozšířit i na mexickou 
kinematografii. V  době, ve  které vznikaly mexické filmy s  goticko-cikánskou 
tematikou, probíhaly v Mexiku rychlé politické změny. Země se chtěla přizpůsobit 
kapitalistickým ideálům a vznikalo i velké množství mexických „remaků“ amerických 
filmů. Upíři a vlkodlaci v nich byli alegoriemi společenských obav, které symbolizovaly 
komunistický převrat a erotickými zkratkami posilovaly pocit tabuizace (Hendershot 
2001, 3–4). Příšery zobrazované v těchto hororech byly součástí východoevropského 
folklóru a jako takové dobře rozeznatelné právě v kontextu studené války. V Mexiku 
jako ve  státě, který sice sousedil se Spojenými státy americkými, s  největší 
kapitalistickou zemí, ale měl za  sebou zároveň dlouhou komunistickou historii, se 
právě filmoví Cikáni stali postavami, skrze které se vyjadřoval strach ze změny režimu 
a z komunismu.

5 Závěr 

V  tomto článku jsem se zabývala zobrazováním postavy „Cikánky“ v  mexické 
kinematografii, počínaje filmy natočenými v období zlatého věku mexického filmu 
a konče rokem 1978. První filmy, kterými jsem se zde zabývala, ve svých názvech 
přímo odkazují na „bílé Cikánky“ a rozvíjejí motiv ukradené dívky, kterou můžeme 
najít už v Cervantesově románu La gitanilla. Poté jsem zkoumala žánr rančero-
espaňolád a  zaměřila se při tom na  Carmen Amayu, španělskou flamencovou 
umělkyni romského původu, která na plátně „Cikánky“ často ztvárňovala. Raná 
rančero-espaňoláda je žánr, který zobrazuje vztah charra a  andaluské Gitanky 
a čerpá dějové linie z Meriméeho a Bizetovy Carmen a Dantasovy Severy. V jedné 
skupině rančero-espaňolád hrála i  Lola Flores, která v  nich ztvárnila postavu 
La Petenery. V  šedesátých letech 20. století byly uvedeny tři snímky z  žánru 
rančero-espaňolád, žádný z  nich už ale nezaznamenal kasovní úspěch. Lola 
Flores se v roce 1970 vrátila do Španělska a s motivem Petenery se ve filmu již 
dále neexperimentovalo. V  sedmdesátých letech se pak filmoví Cikáni objevují 
častěji v hororech, v roli vedlejších postav založených na literárních předobrazech 
z Hugova Zvoníka od Matky Boží a Stokerova Drákuly.

Je pravděpodobné, že cikánské postavy byly během celé filmové historie, 
kterou se zde zabýváme, nejčastěji konstruovány jako postavy španělské, 
protože mexické elity byly do jisté míry obeznámeny se španělskými kulturními 



  |  27

reprezentacemi a  francouzskými romantickými cestopisy o  Španělsku. 
Geograficky i ideologicky je Mexiko velmi vzdálené asijskému subkontinentu, 
Anatolii, Balkánu i  východní Evropě, tedy oblastem, kde kdysi bylo a  dosud 
je romské obyvatelstvo nejpočetnější. Jedny z  nejstarších romských osídlení 
v Evropě se však nacházely i na jihu Pyrenejského poloostrova, a díky tomu, že 
Mexiko bylo bývalou španělskou kolonií, byl Mexické společnosti právě jejich 
obraz dostupnější. Právě díky této společné historii byli mexičtí filmoví Cikáni 
často zobrazováni jako Andalusané. Domnívám se, že filmové klišé andaluských 
Cikánů bylo navíc do značné míry založeno na obrazu španělských přistěhovalců 
do Mexika, kteří patřili k nižším vrstvám společnosti a často pocházeli právě 
z  Andalusie. Postavy Gitanů, resp. Gitanek byly herecky ztvárňované jako 
Andalusané – skrze způsob jakým mluvily, co nosily a  jak se živily. Také 
lokace těchto filmů byly zasazeny do typu krajiny, kterou bylo možné zaměnit 
za  Andalusii, portugalské Alentejo nebo Mexiko. Nejednoznačnost prostředí 
těchto filmů se pak odrážela i v rasové ambivalenci postav andaluských Cikánů, 
neboť jih Španělska byl kontaktní zónou, kde vedle sebe nakonec žili Romové 
a Židé, ale i severoafrické a další populace.

Stereotyp Cikánů v mexické kinematografii pomohl během procesu budování 
národa vytvořit jasnější představu o „nás“ a o „nich“. Filmy produkované v této době 
měly spojovat národ prostřednictvím sekulárních diskurzů, které ukazovaly tradiční 
hudbu a  tanec, postavu charra, venkovskou krajinu a  dobývání „těch Druhých“. 
Scény, které vyjadřovaly lásku a  silnou vazbu k  vlasti, kontrastovaly s  postavou 
kočovníka z nízké třídy, který žije v maringotce. V těchto filmových venkovských 
krajinách „Cikáni“ koexistovali s mexickými symboly a příběhy. Zobrazování „těch 
Druhých“ daným způsobem upevňovalo mexickou národní identitu a  symboly. 
Bylo věcí kolektivní cti, že byl charro schopen dobývat ženy, které nepatřily 
do jeho kulturního okruhu. Přestože byly filmové španělské Cikánky fetišizovány 
a  zobrazovány jako sexuálně neodolatelné, pro mexický národ nepředstavovaly 
ohrožení, protože z těchto svazků nikdy nevzešli žádní potomci.

Ve způsobu, jakým mexické filmy s cikánskými postavami ztvárňovaly jejich 
národní a  etnickou příslušnost, lze identifikovat některé znepokojivé aspekty. 
Někdy se jednalo o  účelově vytvořené výmysly, jindy byli Gitani negativně 
zobrazováni z  prosté neznalosti. To, že ve  filmu byli „Cikáni“ představováni 
jako Rumuni, Maďaři nebo Španělé, a nikoli jako samostatná etnická skupina, 
značí, že neexistovala vůle brát v  potaz tisíciletou historii Romů, která 
zahrnovala strádání, genocidu i  vysídlování. Podle Emilia Gallarda Saborida 
nebyly rančero-espaňolády „paternalistickým potvrzením existence romské 
kultury ve Španělsku a Mexiku, ale kinematografií plnou generalizací, konvencí 
a přehánění“ (Saborido 2010: 171). Mexická dělnická třída nechodila do kina, 
aby prostřednictvím filmů prožívala bolest nebo se vzdělávala o  traumatické 
historii Romů; lidé se chtěli jen pobavit. 

Mariana Sabino Salazar | Vývoj postavy „Cikánky“ v mexické kinematografii (1943–1978)



28  | Romano džaniben 2 | 2021

Mexičtí režiséři natáčeli zábavné komedie a  melodramata s  cikánskými 
postavami, které přinášely vysoké tržby, aniž by si byli vědomi historie Romů 
zčásti také proto, že první studie o mexických Romech vyšla až v roce 1962 (D. 
W. Pickett, Prolegomena to the Study of Gypsies in Mexico). Scénáristé nevytvářeli 
přesnější obrazy Romů i  z  toho důvodu, že v  té době ani většina mexických 
romských rodin historii své diaspory neznala. A  i  kdyby bylo dobově možné 
jejich historii ve  větším detailu studovat, publikum, které tyto filmy sledovalo, 
tvořili většinou nevzdělaní lidé, kteří celý svůj život strávili v  jednom městě. 
Důležitější však bylo, že většinu národa tvořily usedlé skupiny. Zobrazování života 
diasporických populací a uprchlíků v pozitivním světle tak mohlo podrývat zdejší 
národní cíle, mezi něž patřila stabilita, soudržnost a homogenita. 

„Cikáni“ také představovali tvárné postavy, které překračovaly prostorové 
hranice, protože mohli pocházet ze Španělska, z Rumunska nebo z Maďarska. 
Byli bez státní příslušnosti a  fenotypově ambivalentní. Jednou mohli být 
charakterizováni jako jedinci tmavé pleti, jindy zase světlé. Tato plasticita 
umožňovala používat obraz Cikána v různých kontextech a prostředích, od hradů 
a strašidelných sídel až po moderní párty u bazénů a další reálná místa Latinské 
Ameriky. Stručně řečeno, „Cikáni“ byli vnímáni jako národnostně a  rasově 
nevyhranění, a tímto způsobem mexické filmy filtrovaly i další sdělení, která se 
týkala barvy pleti, rasy a etnické příslušnosti. 

Z angličtiny přeložila Eva Nováková

Literatura

Berg, Ch. R. 1992. The Cinema of Solitude: A Critical Study of Mexican Cinema, 
1967–1983. Austin: University of Texas.

Cook-Martín, D., FitzGerald, D. S. 2019. How Their Laws Affect our Laws. 
Mechanisms of Immigration Policy Diffusion in the Americas, 1790-2010. 
Law & Society Rev 53 (1): 41–76. DOI: 10.1111/lasr.12394.

de la Mora, S. 2006. Cinemachismo: Masculinities and Sexuality in Mexican Film. 
Austin: University of Texas Press.

Gallardo Saborido, E. J. 2010. Gitana tenías que ser: las andalucías imaginadas  
por las coproducciones fílmicas España-Latinoamérica. Fundación Pública 
Andaluza, Centro de Estudios Andaluces. 

García Riera, E. 1993. Historia documental del cine mexicano. Univ. de Guadalajara. 
Garrido, J. Á. 2003. Minorías en el cine: la etnia Gitana en pantalla. Universitat de 

Barcelona. 



  |  29

Gay y Blasco, P.  2008. Picturing “Gypsies”: Interdisciplinary Approaches to 
Roma Representation. Third Text 22 (3): 297–303. Dostupné z: https://doi.
org/10.1080/09528820802204235 [cit. 3. 2. 2021].

Goldberg, K. M. 1995. Border Trespasses: The Gypsy Mask and Carmen Amaya’s 
Flamenco Dance. Ed.D., Temple University. Dostupné z: http://search.
proquest.com/docview/304243620/abstract/1556C597795C46E8PQ/1 
[cit. 3. 2. 2021].

Goldberg, K. M. 2019. Sonidos Negros: On the Blackness of Flamenco. Currents in 
Latin American & Iberian Music. Oxford University Press.

Hendershot, C. 2001. I  Was a  Cold War Monster: Horror Films, Eroticism, and 
the Cold War Imagination. Bowling Green, OH: Bowling Green State 
University Popular Press.

Hernández Chávez, A., Grijalva, M. M. 1991. Cincuenta años de historia en México: 
en el cincuentenario del Centro de Estudios Históricos. Colegio de México, 
Centro de Estudios Históricos.

Imre, A. 2003. Screen Gypsies. Framework 44 (2): 15–33.
Iordanova, D. 2001. Cinema of Flames: Balkan Film, Culture, and the Media. 

London: Palgrave Macmillan, British Film Institute. 
Matia Polo, I., Encabo, E. (eds.). 2021. Copla, Ideología y Poder. Madrid: 

Dykinson. Dostupné z: https://books.google.com/books/about/Copla_
Ideolog%C3%ADa_y_Poder.html?id=MqsSEAAAQBAJ [cit. 3. 2. 2021].

Riera, E. G. 1969. Historia documental del cine mexicano. México: Ediciones Era.
Sue, Ch. A. 2013. Land of the Cosmic Race Race Mixture, Racism, and Blackness  

in Mexico. New York: Oxford University Press.
Tchaprazov, S. 2015. The Slovaks and Gypsies of Bram Stoker’s Dracula: 

Vampires in Human Flesh. English Literature in Transition, 1880-1920  
58 (4): 523–35.

Wade, P.  2000. Raza y etnicidad en Latinoamérica. Quito, Ecuador: Ediciones 
Abya-Yala.

Woods Peiró, E. 2012. White Gypsies: Race and Stardom in Spanish Musical Films.  
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Zepeda, E. 1975. Gente Bella. In: Asalto nocturno. México: Joaquín Mortíz.

Mariana Sabino Salazar | Vývoj postavy „Cikánky“ v mexické kinematografii (1943–1978)



Romano džaniben 2 | 202130  |



  |  31Pablo Irizarri | Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty

Chilští Romové ze skupiny Chorachane: 
Etnografické poznámky lingvisty2

The Xoraxane Roma of Chile: Ethnographic notes by a linguist

Abstract

The Chilean Roma community predominantly belongs to a group who call themselves 
Xoraxaj or Xoraxané Rromá. They find their origins in early twentieth century 
Serbia and Bosnia and speak a  Southern Vlax dialect of Romani. The present 
study introduces aspects of their lifestyle, history, identity, inter-ethnic relations 
and perceptions, religious and marital practices, and language. It is based on the 
author’s recent fieldwork among Xoraxaj in Chile who lead an itinerant, tent-
dwelling existence.

Key words

Chile, Xoraxane, Roma, Serbia, Bosnia, itinerance, Southern Vlax

Jak citovat

Irizarri, P. 2001. Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky 
lingvisty. Romano džaniben 28 (2): 31–55.
 

| Pablo Irizarri1

1 �Pablo Irizarri působí ve francouzském Národním výzkumném centru (Centre national de la recherche 
scientifique – CNRS, Paříž). E-mail: acad@pivs.eu

2 �Rád bych poděkoval zejména Evangelii Adamou, Martinu Fottovi, Marianě Sabino, Gastónovi Salamancovi 
a dvěma anonymním recenzentům za jejich připomínky, které výrazně zlepšily kvalitu tohoto článku.



Romano džaniben 2 | 202132  |

Úvod

V  letech 2018 až 2020 jsem prováděl sérii několika terénních výzkumů mezi 
kočovnými romskými rodinami v  Chile. Jako lingvista jsem si kladl za  cíl 
zaznamenat a analyzovat jejich romštinu a španělštinu, ale během doby, kterou 
jsem s  nimi strávil, jsem se samozřejmě dozvěděl také mnohé o  jejich kultuře 
a způsobu života. Cílem tohoto článku je podělit se o  svá pozorování a dojmy 
ku prospěchu dalších badatelů. V  žádném případě nepředstírám, že má studie 
odpovídá současným standardům antropologické etnografie. Předkládám svá 
pozorování v naději, že pro ostatní bude přínosné je zachytit, propojit s odbornou 
literaturou a možná se nechat inspirovat k dalšímu výzkumu.

Akademických publikací o chilské romské komunitě je pomálu, zejména mimo 
španělskou jazykovou oblast. Nejzásadnějším souborem prací je řada lingvistických 
studií o  chilské chorachanské romštině od  Gastóna Salamancy a  jeho kolegů 
(například Lizarralde, Salamanca 2017; Salamanca 2008; Salamanca, González 
1999; Salamanca, Lizarralde 2008). Tento dialekt gurbetského typu je jedinou 
varietou romštiny, kterou se mluví v Chile, a to v rámci skupiny, která sama sebe 

označuje jako Chorachaj nebo Chorachane 
Rroma (v chilských publikacích jorajai).3 
Jedinou další skupinou Romů v  Chile 
jsou Beášové (nebo Ludarové),4 kteří 
hovoří archaickou rumunštinou a  tvoří 
zřejmě velmi malou komunitu, která je 
ve studiích o hlavní skupině Romů v Chile, 
tedy o Romech Chorachane, zmiňována 
pouze nepřímo. Etnografickými aspekty 
života Romů Chorachane v  Chile se 
zabývá článek Salamancy a  Gonzáleze 
(1999). Dunin (1988) informuje 
o  historii migrace Romů do  Chile5 
a určité zmínky o Chorachanech v Chile 
uvádí i  argentinský romský aktivista 
a vědec Bernal (zejména 2003). 

Můj první terénní kontakt s  Romy 
Chorachane se odehrál na  hlavním 

3 �V textech určených mezinárodnímu publiku se lze setkat i se zápisem Xoraxaj/Xoraxané – pozn. red.
4 V angličtině Boyash – pozn. red.
5 �Viz též český překlad staršího konferenčního příspěvku E. Dunin na stejné téma v tomto čísle RDž – pozn. red.
6 �Z osobního archivu P. Irizarriho pocházejí i všechny další ilustrační fotografie v tomto textu. Autor si je přál 

otisknout jako součást textu, bez dalších popisků.

Mapa Chile s vyznačením míst zmíněných v textu | 
Autor: Pablo Irizarri6 



  |  33

náměstí v  Iquique (chilský dálný sever), kde jsem se setkal s  několika ženami 
z této skupiny. Nabízely zde kolemjdoucím čtení z ruky a bez váhání souhlasily 
s účastí na jazykové elicitaci, která mimo jiné zahrnovala popis obrázků a videí 
na notebooku a strukturované biografické/sociolingvistické rozhovory. Vyprávěly 
mi také různé příběhy. O několik dní později jsem byl pozván do jejich tábora, 
kde jsem nahrával s dalšími ženami a muži, a bylo mi také umožněno nahrávat 
jejich spontánní rozhovory. Jak mi lidé, se kterými jsem se takto seznámil, 
doporučovali další, má síť kontaktů v rámci této skupiny se dále rozrůstala. Mezi 
mými jednotlivými cestami do Chile, ale i v Chile samotném, bylo těžké udržovat 
s mými novými romskými známými kontakt, pokud jsem nebyl přímo mezi nimi, 
protože jejich telefonní čísla se často měnila nebo prostě přestávala fungovat a jen 
málo z nich bylo tehdy na sociálních sítích. Při pozdějších příležitostech, ve Viña 
del Mar (střední Chile) a Concepción (jižní část středního Chile), jsem budoval 
nové kontakty stejným způsobem – přes ženy nabízející věštění na  veřejných 
prostranstvích. Jak se dalo očekávat, vždy se ukázalo, že mezi různými jedinci  
z  řad kočovných Chorachane, které jsem při různých příležitostech potkával 
po celém Chile, existují příbuzenské a jiné vazby – o dva roky později jsem dokonce 
narazil na  jednoho ze svých prvních konzultantů z  Iquique na chorachanském 
pohřbu v Concepción.

Celkem jsem nahrál asi 50 hodin rozhovorů s  24 konzultanty – s  mnoha 
dalšími jsem byl v běžném kontaktu a o některých z nich mám tu čest říci, že 
je stále považuji za své přátele. Dozvěděl jsem se, že chilští Chorachanové hrdě 

Pablo Irizarri | Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty



Romano džaniben 2 | 202134  |

uchovávají svůj jazyk a  tradice. Jak se zmíním v  dalším textu, Chorachanové 
si také udržují přísný odstup od  světa Neromů, nicméně soužití je obecně 
neproblematické a bezkonfliktní. Důležitými hybateli organizace a reprezentace 
komunity jsou sňatková a příbuzenská dynamika a v posledních desetiletích také 
adventistická církev, k  jejímuž náboženství se Romové Chorachane převážně 
hlásí. Pokud jde o  jazykové repertoáry a  náboženskou příslušnost, projevuje se 
u Chorachanů zároveň historická flexibilita, jejímž důsledkem je zajímavá směsice 
vlivů, z  nichž vzniklo i  jejich turecko-muslimské autonymum (Chorachane), 
a celá řada výpůjček ze srbštiny (na úrovni jednotlivých slov, ale i příjmení a jmen), 
doplněná silným lexikálním a fonologickým vlivem španělštiny.

Dalším zajímavým aspektem souvisejícím s  životem Chorachanů v  Chile 
je pozitivní zájem o Romy v  chilské populární kultuře. Ve  srovnání s Evropou 
zahrnuje vnímání Romů ze strany neromských obyvatel Chile neobvyklé 
momenty. Tento „pohled zvenčí“ bude tvořit výchozí bod zde předkládaného 
představení života této skupiny (oddíl 1). Druhý oddíl ve stručnosti nastíní hlavní  
momenty jejich kočovného způsobu života, načež rozeberu různé aspekty  
identity, historie a  mezietnických vztahů chilských Romů (oddíly 3 až 6). 
Poslední tři oddíly se soustředí vždy na  jednu vybranou kulturní oblast, 
konkrétně na  náboženství (oddíl 7), manželství (8) a  jazyk (9). Každý oddíl 
začíná citacemi výpovědí mých konzultantů, sebraných během různých interakcí, 
od  strukturovaných rozhovorů až po  spontánní konverzace. Pro zajištění 
anonymity mých konzultantů v celém textu používám pseudonymy.

1 Vnímání chilskou společností a populární kultura

„Povím ti jednu historku. Jedeme na  jih, já a  ona [jeho manželka María], 
a  přijedeme do  Puerto Montt… a  lidi nám nabídnou nocleh… a  jelikož 
mluvíme romsky, tak se nás ptají, ze které země že pocházíme? A  my,  
abychom se neprozradili, protože je spousta lidí, kterým Romové připadají 
podezřelí, říkáme, že jsme Uruguayci. A jelikož se v Uruguayi mluví kečuánsky, 
nebo nevím, jakými jazyky se tam mluví, tak kvůli tomu, že – rozumíš, nebo 
ne? Vydáváme se za  Uruguayce! [Směje se] Nikdy nevystupujeme jako 
Romové, protože nevypadáme jako Romové!“

Claudio (63)7

7 �„Te cuento una anécdota. Nosotros viajamos, yo con ella [su esposa María], al Sur y llegamos, a Puerto Montt...  
y la gente nos da hospedaje... y como nosotros hablamos en lengua romané, entonces nos preguntan: de qué país son 
ustedes? Y nosotros, por no divulgar, porque hay mucha gente que a los gitanos les tiene medio recelo, entonces: somos 
uruguayos. Y como en Uruguay se habla quechua, o no sé qué lenguajes hay allá, entonces por eso, que- entendís o no? 
Y pasamos por uruguayos! [Se ríe]. Nunca pasamos por gitanos, porque no tenemos pinta de gitanos!“



  |  35

Někomu, kdo přichází z  Evropy, by mohlo připadat zvláštní, že se María  
a Claudio, manželský pár ze skupiny Chorachane, kteří mě ihned poté, co jsem 
je na  ulici oslovil romsky, pozvali do  svého tábora na  předměstí Concepción, 
nepovažují za  vzhledově typické Romy: oba jsou tmavovlasí, mají tmavou pleť 
a tmavé oči, stejně jako jejich synové, vnuci a dokonce i snachy. Pro Chilany je 
však stereotypní gitano vysoký, štíhlý, modrooký a blonďatý. Mám dojem, že takové 
rysy jsou mezi chilskými Romy skutečně poměrně rozšířené, takže Claudio a jeho 
rodina se svým vzhledem opravdu vymykali. Mohli tak snáze splynout s běžnou 
populací Chile a sousedních zemí, která se vyznačuje spíše tmavší pletí.

Pro každého obyvatele Chile, od pouštních měst na severu přes bujnou zelenou 
krajinu na jihu až po betonovou džungli Santiaga, je běžné vídat Romy na náměstích, 
Romky v dlouhých sukních, lesknoucí se měděné nádoby a jejich pestrobarevné stany 
na okrajích měst. Samozřejmě, že mnozí Chilané nad jejich existencí jen lhostejně 
krčí rameny, ale když představuji téma svého výzkumu, setkávám se poměrně často 
i s velmi vzrušenými reakcemi. Odrážejí celou škálu postojů, od strachu až po obdiv. 
Někteří Chilané se v dětství naučili držet od Romů dál, protože mohou „člověka 
unést“, nebo dokonce „sníst“. Jiní jsou fascinováni jejich údajnou spiritualitou 
a paranormálními schopnostmi. A mnozí považují Romy za fyzicky přitažlivé: muži 
i ženy jsou obdivováni pro své „árijské“ rysy a štíhlou postavu.

Romský aktivista Bernal (2003: 4) uvádí, že diskriminace Romů existuje 
i  v  Latinské Americe, ale „nelze ji reálně srovnávat s  tou, které byl náš národ 
vystaven v  průběhu celé naší historie“. To, co jsem se dozvěděl v  Chile, se 
shodovalo s jeho tvrzením: Ačkoli mezi Romy a ostatními Chilany existuje určitý 
odstup a  vzájemné vztahy se neobejdou bez diskriminace a  konfliktů, soužití 
má jen zřídka, pokud vůbec, podobu násilného rasismu nebo pronásledování. 
Navzdory jejich nízké početnosti – odhady počtu Romů v  Chile se pohybují 

Pablo Irizarri | Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty



Romano džaniben 2 | 202136  |

mezi 8  000 (Salamanca a  González 1999) a  20  000 (Bernal 2003), přičemž 
celá populace Chile čítá téměř 19 milionů obyvatel – jsou Romové významně 
zastoupeni v  chilské populární kultuře a  zábavním průmyslu. Otisk Romů 
v chilském obecném povědomí a populární kultuře by si zasloužil samostatnou 
studii, a  téma tak výrazně přesahuje rámec tohoto článku, uvedu zde nicméně 
několik nejvýznamnějších příkladů. 

Již v  sedmdesátých letech 20. století byl zpěvák Nasslo Nicolich známý 
svým stylem popových písní zpívaných v  romštině nebo se španělskými texty 
s romskou tematikou a hudebními prvky připomínajícími balkánské/srbské rytmy. 
S  uvedením telenovely Romané na  celostátním televizním kanálu TVN v  roce 
2000 se s romskou kulturou seznámilo skutečně celé Chile. Romané se odehrávala 
v  pobřežní pouštní vesnici na  severu Chile a  v  celkem 85 epizodách sledovala 
životy místních vesničanů a  zdejší romské komunity. Seriál byl konzultován 
a natočen v úzké spolupráci s Romy a podíleli se na něm i někteří romští herci. 
Dialogy byly prokládány romskými termíny a  frázemi. Mí konzultanti seriál 
jednomyslně chválili za přesné zobrazení romských postav a zvyků a tvrdili, že se 
díky němu zvýšil zájem Chilanů o romskou kulturu a její znalost, ale také respekt 
vůči Romům. Seriál byl úspěšný i v dalších latinskoamerických zemích.

Seriál Romané připravil půdu pro to, co jeden chilský televizní reportér nazval 
el boom de los gitanos – „cikánské šílenství“ v chilské populární kultuře (MegaTV 
2013). Romská chlapecká skupina Romahit a zejména romští herci z reality show 
Perla se stali skutečnými celebritami. Tento populární televizní pořad se soustředí 
na „každodenní život“ (i když silně režírovaný) mladé ženy Perly Ilich. Sledujeme 



  |  37

8 �„A mí me han preguntado, me han dicho: ‚¡Quisiera ser gitano para viajar tanto!‘ ‚Pues, no es difícil: [...] Comprese 
una carpa, instálase y gire la vida, a ver... ¡A ver cómo la vas a sufrir!‘ digo, así le dije [...] Tienes que ser muy 
costumbrado. Hasta los mismo gitanos, los que viven en casas [...] salen por unos días no más y regresan a la casa, 
porque tienen todo su comodidad.“

ji v průběhu několika let – zpočátku jako rebelující osmnáctiletou dívku, která 
po rozvodu hledá nového manžela, až po dobu, kdy jako vdaná Romka vychovává 
své první dítě. Proměňuje se také její společenský život, který se stává stále 
více zářivějším – jejími přáteli se stávají další a další Neromové, jako například 
venezuelská přistěhovalecká rapperka, blonďatá Američanka a Chilané z mnoha 
společenských vrstev a oblastí života. Tyto postavy jsou do scénáře zjevně vloženy 
kvůli zábavě a vzdalují se jakékoli snaze o přesnější zobrazení života průměrné 
romské dívky. Moji romští konzultanti nicméně i tento seriál vesměs chválili.

2 Kočovný život

„Ptali se mě, říkali mi: ‚Chtěl bych být Rom, abych mohl taky tolik cestovat!‘ 
‚No, to není nic těžkého: [...] Kup si stan, někam si ho postav, obrať si život 
vzhůru nohama a uvidíme… Uvidíme, jak to budeš zvládat!‘ říkám, tak jsem 
mu to řekl. [...] Musíš na to být totiž zvyklý. Dokonce i Romové, kteří žijí 
v domech [...] sice občas odjedou, ale jen na pár dní, a vrací se domů, protože 
tam mají veškeré své pohodlí.“

Antonio (71)8

To, co mi starý měditepec a  vynikající vypravěč Antonio říkal ve  svém stanu 
 uprostřed pouštního prachu v Iquique, ve kterém bývalo během dne nesnesitelné 
horko a  v  noci zase  hrozná zima, se nedá popřít: skutečný život kočovných  
gitanů se od  romantické lidové představy v  mnohém liší. Mladí lidé, které 
sledujeme v seriálu Perla, pocházejí z ekonomicky úspěšných, usedlých romských 
rodin. Žijí ve středostavovských čtvrtích Santiaga, a přestože jsou jejich pohodlné 
domy často vyzdobeny způsobem, který evokuje interiér stanu, tráví na cestách 
a ve stanech nanejvýš několik týdnů během léta. Ale chudé kočovné rodiny žijí 
na periferiích chilských měst ve stanových táborech a po velkou část roku nebo 
dokonce celoročně cestují po celém rozsáhlém území Chile.

Pro stany Romů Chorachane jsou typické barevné pruhované vzory 
a připomínají tak cirkusová šapitó, ale jsou mnohem menší a mají obdélníkový 
tvar. Při svých návštěvách v  terénu jsem vypozoroval, že v  jednom stanu 
obvykle bydlí jeden pár a jejich nesezdané děti, někdy také prarodiče. Nachází 
se v něm kobercem pokrytá plocha o  rozměrech asi 5 x 5 metrů, někdy větší 
nebo menší. Přestože stany byly dostatečně vysoké, aby se v nich dalo pohodlně 
stát, Chorachane spolu hovořili, vařili a  jedli v  sedě na podlaze. Elektřina se 
do stanů zaváděla z nedalekých přípojek, stejně jako kabelová televize, pokud ji 

Pablo Irizarri | Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty



Romano džaniben 2 | 202138  |

rodina vlastnila. Konzultanti říkali, že využívali toalety a sprchy na nedalekých 
čerpacích stanicích, a  že ke  koupání a  praní oblečení někdy postačila i  řeka. 
V noci se boční chlopně stanu zavíraly a matrace, které byly přes den naskládané 
podél stěn, se rozložily na podlahu. Pomocí vnitřních závěsů se pak ve  stanu 
vytvořily „místnosti“.

Jejich nejvíc oceňovaným majetkem byla auta. Nejenže představovala základní 
prostředek pro přepravu rodiny, stanů a dalšího majetku po Chile i mimo něj, ale 
byla také potenciálním předmětem obchodu. Zejména pro mladší muže, kteří se 
na obchod s  automobily specializovali. Navštěvovali aukce aut nebo jednoduše 
na cestě oslovovali ostatní řidiče s otázkou, zda by nechtěli prodat svůj vůz.

Kromě obchodu s  automobily bylo další nejčastěji uváděnou specializací 
mužů ze skupiny Chorachane měditepectví. Podle Antonia šlo o řemeslo, které 
bylo na ústupu. On sám měl vedle svého stanu obrovskou hromadu vyřazených 
elektrických kabelů, z nichž po namáhavých hodinách ručního rozebírání získával 
měď na kotlíky, hrnce a další drobnosti. S těmito předměty pak chodil po městě 
nebo je nabízel u silnice a lákal zákazníky tím, jak se měděné nádobí na slunci 
třpytilo.

Ženy vydělávaly peníze věštěním. V malých skupinkách, které často tvořily 
i  děti, oslovovaly kolemjdoucí v  centrech měst označením paisano (krajan; přítel, 
kamarád) nebo paisanaa (krajanka; přítelkyně, kamarádka). V  Chile je toto 
oslovení charakteristické pro Romy a od nikoho jiného jej neuslyšíte. Věštění se 



  |  39

provádělo na místě a obvykle se skládalo ze čtení z ruky, zaříkávání a magických 
rituálů, při kterých se používaly listy rostlin – a papírové bankovky klienta.

Bylo mi vysvětleno, že pokud daná rodina nemá peníze na pronájem místa 
k bydlení na  jihu Chile, v  zimě se kočovní Chorachane stěhují se svými stany 
na sever, protože na jihu začíná být chladno a deštivo. Tábor v pouštním městě 
Iquique, který jsem během svého terénního výzkumu navštěvoval právě v zimě, 
měl znatelný „přechodný“ charakter. Téměř denně zde přibývaly nové stany rodin, 
které přicházely z jihu a další odjížděly dále na sever, do Ariky a Peru. V táboře tak 
vždy žilo několik různých rodin, které se mezi sebou příliš nestýkaly.

Výše zmíněný tábor na předměstí Concepción, kde jsem pobýval na konci 
podzimu 2019, byl oproti tomu výrazně intimní rodinnou záležitostí: v jednom 
stanu žili Claudio a María, v dalších dvou jejich synové, vždy se svými ženami 
a dětmi, každý ve  svém. Jejich tábor tak tvořily celkem tři stany. Když jsem je 
navštívil následující léto, stálo zde již stanů mnohem více – patřily jejich dalším 
synům a příbuzným. Rodina si také pronajímala jeden chatrný dům v docházkové 
vzdálenosti od  tábora, pro tehdy již nevyléčitelně nemocného Claudia, který 
potřeboval větší pohodlí.

Podle mých romských konzultantů i podle neromských Chilanů jsou romské 
tábory (o třech až třiceti stanech) stavěné na okraji chilských měst v posledních 
dvou desetiletích stále vzácnějšími. Podle mých konzultantů to bylo proto, že stále 
více Romů získávalo přístup k (sociálnímu) bydlení a toužilo opustit nepohodlí 
kočovného života. Jedna žena ve Viña del Mar výslovně žádala, abych zaznamenal, 
že ona a  její rodina získali nájemní byty „díky Bacheletové“ – levicové chilské 
prezidentce, která úřad vykonávala v  letech 2006–2010 a 2014–2018. Kategorii 
usazený versus kočovný je možné v  rámci komunity Chorachane použít jako 
jedno z kritérií jejich dělení (jakkoli se jedná o kategorizaci velmi proměnlivou). 
Otázce vnitřního členění se budeme věnovat v následujícím oddílu.

Pablo Irizarri | Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty



Romano džaniben 2 | 202140  |

3 Skupinová identita a vnitřní členění

„Jde o to, že chilský [Rom] je Chorachaj. Ten nejlepší, protože nejvíc vydrží, 
ten nejvyhledávanější. Ten se stanem!“

Ismael (32)9

Autonymum Chorachane zaznamenal v  Chile Irving Brown již v  roce 1938.  
Sympatický a inteligentní Ismael, s nímž jsem se seznámil v Iquique, se ukázal jako 
člověk se skvělým citem pro jazyk. Byl si velmi dobře vědom jazykové a kulturní 
odlišnosti Chorachanů od  ostatních romských podskupin. Hodně cestoval 
po Latinské Americe, ale za opravdové kočovníky považoval pouze chilské Romy 
– v  ostatních zemích byli Romové většinou usedlí, a  dokonce se jim příčilo žít 
ve stanech. Kromě odkazů k odlišným zvykům a jinému dialektu definovali Romové 
ze skupiny Chorachane svou identitu ve spojení s konkrétním národním územím: 
všichni konzultanti shodně hovořili o los gitanos chilenos – o „Chilských Cikánech“.

Salamanca a González (1999: 149–150) uvádějí, že Chorachane v  rámci své 
skupiny rozlišují šest takzvaných razas („ras/rodů“), a  to Kávučura, Korijánura, 
Baduníčura, Khaníja, Čikarésti a Invasórure (káwičis, korjánura, baduníčura, khañarja, 
čikaresti, invasorure). Podle jejich konzultantů se jednotlivé razas lišily povoláním, 
majetkem, regionální a  příbuzenskou příslušností, temperamentem či zvyky 
(například tím, zda se v nich vedení ujímaly ženy; nebo „zálibou v rychlé jízdě“).

Když jsem se na razas ptal svých konzultantů, dokázali mi sdělit, ke kterým 
z nich patří oni sami nebo jejich příbuzní, ale při jakýchkoli snahách o rozvedení 
nebo upřesnění se mi nepodařilo získat obraz, který by překračoval velmi 
abstraktní a obecný rámec vykreslený Salamancou a Rodríguezem (1999). Zdálo 
se, že existuje určitá korelace mezi razas a  příjmeními. Několik konzultantů 
mi například sdělilo, že mezi Invasórure, „rasou“ považovanou za  ubohou, se 
sklonem k sebedestruktivnímu způsobu života (například čichání lepidla), se často  
vyskytuje příjmení Vasovich.10 Ve skutečnosti se razas běžně mísily. V jedné rodině 
mohli být otec, matka i partneři dětí každý z jiné „rasy“. Acuña (2020), který si 
všiml, že jednotlivé rody (vitsas)11 se rovněž mísí i mezi kolumbijskými Romy, 
našel pravděpodobné vysvětlení tohoto jevu ve fragmentární a individuální povaze 
transkontinentální migrace. Podobně i v případě chilských Chorachane jsou razas 

9 �„Es que el [gitano] chileno es jorajai. El mejor que hay, porque es el gitano más sufrido, el más buscado. ¡El de carpa!“
10 �Nepřekvapilo by mě, kdyby výraz Invasórure vznikl v Chile jako slovní hříčka – spojením příjmení Vasovich 

a španělského slova invasor (útočník/vetřelec). Rumunská etymologie není pravděpodobná, protože to by 
pak byl spíše invadator.

11 �K termínu vitsa viz např. text Š. Ripky o Romech v Mexiku (RDž 2/2008): „Termín vitsa označuje celou 
romskou patrilineární skupinu sdružující několik rodin (familía). Jednotlivé rodiny mohou, ale nemusí žít 
ve stejném městě, a daná místní komunita (kumpanía) tak nutně nesdružuje všechny členy jednotlivých vits, 
které v daném místě žijí.“ – pozn. red.



  |  41

zřejmě alespoň částečně pozůstatkem dřívějšího rodového dělení, které si dnes 
zachovává především jakýsi folklorní charakter.

Když jsem se věnoval tématu vztahů mezi kočovnými a usedlými Chorachane, 
několikrát jsem mezi svými kočovnými konzultanty zaznamenal jistou nevraživost. 
Když jsem je poprosil, aby svá vyjádření rozvedli, vyjadřovali určité výtky vůči 
„bohatým Cikánům“. Zmiňovali, že s nimi nejsou solidární v situacích finanční 
tísně, například v případě těžké nemoci. Jeden z konzultantů prohlásil, že mezi 
Chorachany „není jednota“.

Ukázalo se však také, že spíše než o dichotomii, můžeme hovořit o kontinuu 
mezi chudobou na  jednom konci a bohatstvím na druhém. Mnoho jednotlivců 
a  nukleárních rodin se pohybovalo tam a  zpět po  celém spektru mezi oběma  
póly. Starý Antonio mi například vyprávěl, že dlouhou dobu vlastnil dům, ale 
nedávno se z finančních důvodů dal opět na měditepectví a vydal se znovu na cesty. 
Ismael naproti tomu zřejmě pocházel z dobře situované rodiny v Santiagu, ale 
když jsem ho potkal v Iquique, žil prostým životem, snažil se od Antonia pochytit 
některé měditepecké techniky a stýkal se s bohémskými řemeslníky v centru města. 
Záměrně se vzdálil od svého obvyklého, pohodlného prostředí, aby emocionálně 
zpracoval svůj nedávný rozvod. Když jsem se s ním setkal o dva roky později, žil 
opět usedle v Santiagu, pravidelně se vídal se svými dětmi, byl čerstvě zasnoubený 
a úspěšně se znovu zapojil do obchodu s auty.

4 Historie migrace

„Migrovala jedna malá skupina lodí. Vrátili se a  říkali tohle: že Chile je 
úžasná země, že je to ráj. A pravdou je, že celá Jižní Amerika je ráj. Opustili 
otce, opustili matku, opustili sourozence, opustili děti, aby na čas odjeli sem. 
Pracovat a vrátit se. Protože Sirbia [sic], země stejná jako Chile, měla téměř 
většinu ovoce. Ale přišli, protože tu nebyla žádná jedovatá zvířata. Z tohoto 
důvodu migrovali. A jelikož se přistěhovali a nějakou dobu zde zůstali, neměli 
pak příležitost vrátit se do své země. Svou rodinu založili tady.“

Antonio (71)12

Ačkoli mnozí Chorachanové jako moji konzultanti vášnivě obhajovali příběhy, 

Pablo Irizarri | Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty

12 �„Migró un grupo pequeño, en barco. Y regresaron, y dijieron así: que el país de Chile, es un país de maravilla. Y es 
un Edén. Y la verdad es que todo Sudamérica es el Edén. Ellos dejaron padre, dejaron madre, dejaron hermanos, 
dejaron hijos. Para migrar por un tiempo, para trabajar aquí, y regresar. Porque en Sirbia [sic] era el país igualito 
que Chile, tenía casi la mayoría de la fruta. Pero ellos vinieron porque aquí no había animales venenosos. Por esa 
razón migraron. Y al migrar, y estar aquí un tiempo, no tuvieron la ocasión de regresar en su país. Hicieron su 
familia aquí.“



Romano džaniben 2 | 202142  |

jež spojovaly předky Romů s biblickými kmeny a postavami, někteří vnímali i to, 
že jejich praprarodiče pocházeli z bývalé Jugoslávie. Nejpodrobnější popis toho, 
jak se první Chorachane dostali do  Chile, mi poskytl Antonio. Jeho dědeček 
z matčiny strany, Arifo Estefanovich, byl podle něj mezi těmi několika prvními, 
kteří opustili „Sirbii“. Odhadoval, že „to muselo být před 140–150 lety“.

Antoniův příběh nejenže kopíroval prvky z  vyprávění jiných Romů 
Chorachane, jak je zdokumentovala Dunin (1988) – viz například atraktivita  
Chile jako země bez jedovatých zvířat –, ale odpovídal i jejím archivním nálezům. 
Dunin systematicky studovala zmínky o  „Gitanos“ v  migračních záznamech 
z počátku 20. století z města Antofagasta, které v té době fungovalo jako významný 
imigrační přístav v  severním Chile. Zjistila, že většina z  nich přišla do  Chile 
mezi lety 1900 a 1930. Pokud jde o regiony původu, data, která Dunin (1988) 
předložila, pevně lokalizovala původ chilských Romů do dnešních států Bosna 
a Hercegovina a Srbsko. Jedním ze zřejmých důkazů tohoto původu a vodítek je 
také skutečnost, že většina Chorachanů má srbské příjmení.13

Stejně jako Dunin (1988) jsem byl také několikrát svědkem toho, jak 
Chorachane cizím Neromům tvrdili, že jejich předkové pocházeli z Maďarska, 
a dokonce, že mluví maďarsky.14 Taková tvrzení byla pravděpodobně motivována 
neochotou zabíhat před cizincem do detailů, co se týče vlastní romské identity 
a  jazyka (srov. Matras 2014: 1–2). Nicméně skutečnost, že jako vhodnou krycí 
identitu volili tito Romové právě tu maďarskou, nemusí být zcela náhodná. 
Někteří z migrantů pocházeli z regionů, jež byly součástí Rakouska-Uherska – 
konkrétně z Bosny, která byla pod rakouskou správou, a ze Sremu, historického 
území na  východě Slavonie mezi řekami Dunajem a  Sávou, které patřilo pod 
správu maďarskou. Jiní migrovali ze Srbského království. Ale všem Chorachanům 
– bez ohledu na to, jaké měli doklady totožnosti, pokud vůbec nějaké měli – byly 
zřejmě v přístavech, kde se naloďovali, vystaveny rakousko-uherské doklady (nebo 
v  případě Maďarskem spravovaného přístavu Rijeka-Fiume dokonce přímo 
maďarské). A v jejich cílové destinaci je nakonec musely chilské imigrační úřady 
zaregistrovat jako příchozí z Maďarska nebo Rakouska-Uherska.

Nezdá se mi nepravděpodobné, že tito srbsko-bosenští Romové následovali 
proud masové migrace z Chorvatska do Chile, která odstartovala v osmdesátých 
letech 19. století a trvala až do třicátých let 20. století. V roce 1914 žilo v Chile 
podle některých odhadů na  25  000 Chorvatů. Soustřeďovali se především 

13 �Narazil jsem i na několik Romů Chorachane se španělskými příjmeními, například Meléndez nebo Casanova, 
ale zdaleka nejčastěji mají příjmení zakončená na -ich: Pantich, Aristich, Ilich a tak dále. Nejrozšířenějším 
příjmením mezi Chorachany je zřejmě příjmení Nicolich. Další nešpanělské příjmení, se kterým jsem se mezi 
nimi setkal, ale nepodařilo se mi zjistit jeho původ, bylo California. Podle mých konzultantů má rod California 
velmi dobrou pověst. V telenovele Romané má příjmení California postava cikánského „krále“.

14 �Ve skutečnosti je v mnoha zemích Latinské Ameriky a ve Španělsku húngaro označením obecně používaným 
právě pro Romy (M. Fotta, osobní komunikace; srov. pro Mexiko: https://gitanosdemex.hypotheses.org/).



  |  43

na dalekém severu (Antofagasta, Iquique), kde se nacházely prosperující ledkové 
doly, a na dalekém jihu, v oblasti okolo Magalhãesova průlivu, kde probíhala zlatá 
horečka (Perić Kaselj, Kuti 2007). Většina těchto emigrantů pocházela z Dalmácie. 
Naloďovali se v rakousko-uherských přístavech a vyloďovali buď přímo v Chile, 
nebo se do Chile dostávali po souši přes přístavy v Argentině či Uruguayi. Také 
v Antoniově vyprávění se Chorachane dostali do země právě těmito dvěma cestami, 
přičemž se jako na  cílovou destinaci zaměřili zřejmě již konkrétně na  Chile. 
Skutečnost, že se Chorachane zapojili do  dalmatského migračního řetězce, by 
mohla vysvětlovat, proč se tato skupina soustřeďuje především v Chile, zatímco 
jiné podskupiny latinskoamerických Romů podle dostupných zpráv nepřicházely 
do Latinské Ameriky najednou, ale spíše roztroušeně a navíc do různých zemí (viz 
například Bernal 2003; Peeters 2004).

Jak naznačuje nepříliš rozsáhlá literatura – například rozhovor se starou 
Rromni, který vedla v srbochorvatštině Dunin (1988) – i někteří moji konzultanti, 
migrace Romů Chorachane z Evropy do Chile pokračovala po celé 20. století. 
Mnoho nových Chorachanů přišlo, když utíkali před hrůzami druhé světové 
války. Antonio si byl schopen některé události zpětně vybavit a přiřadit k nim 
poměrně přesná data:

„Hitler, ten byl v  roce ´41, ´42, v  době, kdy už tu byli. Bylo to v  té době. 
Hmm… Protože když byl Hitler, v roce ´42 myslím, že byl, nebo nevím, ´41, 
´42… Já se narodil ve čtyřicátém sedmém a jsem nejmladší ze sourozenců. 
[...] [Pak] přišli nějací další.“15 

Podle všeho docházelo k občasným návštěvám Jugoslávie, obvykle ze strany těch, 
kteří emigrovali za svobodna. Podle Antonia:

„Někteří si sbalili svých pár švestek – jako dnešní mládež, [...] nastoupili na loď 
a opustili tatínka, maminku, bratra a sestru. Tady si pak vydělali trochu peněz, 
nalodili se a odjeli zpět za svou rodinou. A je možné, že někteří emigrovali. 
Tento příběh už neznám tak dobře.“16

Je pozoruhodné, že Ismaelovi rodiče byli v  době, kdy jsem s  ním mluvil  
(srpen 2018), podle jeho výpovědi právě v  Bosně, kde měli za  úkol vyřídit 
doklady pro příbuzné, aby mohli přijet do Chile. Ismaelovi rodiče se do Chile  
přistěhovali v roce 1986 a stále ovládali bosenštinu. S jinými zprávami o tom, že 

Pablo Irizarri | Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty

15 �„Hitler fue en el año 41, 42, ya, ya era tiempo que ellos estaban. Era tiempo ya. Ehm... Porque cuando estaba Hitler, 
en el 42 creo que era, o no sé, 41, 42... Yo nací en el 47 y yo soy el menor de los hermanos. [...] [Entonces] llegaron 
algunos más.“

16 �„Había algunos que pescaron su - como la juventud de ahora, pescaron su mochila, [...] se subieron al barco, y 
dejaron papá, mamá, hermano y hermana. Tonse estando aquí hicieron algo de plata, y tomaron el barco y se fueron 
pa’llá, otra vez a ver a su familia. Y de ahí puede ser que migraron algunos. Esa historia no me la sé bien.”



Romano džaniben 2 | 202144  |

by Chorachane udržovali kontakty s  evropskými příbuznými, jsem se nesetkal, 
ale zdá se, že přinejmenším tato rodina si zachovává transnacionální vazby až 
do současnosti.

Existují zprávy o tom, že se malé množství Chorachanů rozšířilo z Chile 
po  celé Americe až do  Texasu (Salamanca, osobní komunikace). Někteří se 
stěhovali individuálně kvůli sňatkům, jiní v  malých rodinných jednotkách. 
Například sousední Peru prý patřilo mezi oblíbené zimní destinace Romů 
kočujících se stany, a bylo mi řečeno, že poměrně dost chilských Chorachanů 
si právě z Peru udělalo svou základnu či domov, a stali se peruánskými občany. 
V  Brazílii žije početná romská komunita, která si říká horarranê a  zjevně 
hovoří blízce příbuznou romskou varietou (Bernal, osobní komunikace). Moji 
informátoři neměli s  Brazílií žádné kontakty, ale i  podle dalšího badatele 
představují horarranê, mezi kterými se v  Brazílii pohybuje, rovněž větev 
odštěpenou od Romů Chorachane z Chile (Igor Shimura, osobní komunikace). 
A konečně Peeters (2004) se také zmiňuje o skupině, která si říká jorajane, žijící 
v Uruguayi a Argentině. Nepodařilo se mi ovšem zjistit, zda je také migračně 
spojena s  Chile, nebo snad představuje Chorachany, kteří se do  těchto zemí 
dostali jinou cestou. 

5 Vztahy s ostatními romskými skupinami

„ ‚ Argentinští Romové jsou Leasové (Leas), peruánští Romové jsou Leasové, 
ti z Itálie jsou Leasové, z Francie jsou Leasové. My jim říkáme Leasové. Ale 
jediní my jsme Chorachanové, protože všichni ostatní jsou Leasové.‘
[Autor: ‚Ale rozlišujete také nějaké skupiny mezi Leasy, ne?‘]
‚Ne. No, ne. Skrze rasu ano, skrze příjmení, ale jinak ne.‘ “

Antonio (71)17

Všichni moji konzultanti uváděli, že od  dětství hojně cestovali po  Latinské 
Americe, zmiňovali mimo jiné Bolívii, Peru, Venezuelu a  dokonce i  Mexiko. 
Zdálo se, že právě při těchto příležitostech se nejčastěji setkávali s Romy jiných 
podskupin, kteří mluvili jinými dialekty romštiny.

Chorachanové označovali všechny nechilské Romy, kteří nemluvili jejich 
dialektem, jako „Leasy“ (Leasi, Leas). To zřejmě souvisí s  označením Leaši,  
které se v bývalé Jugoslávii dodnes používá jako označení „rumunských vlašských 
Romů“ (Čvorović 2007), v  různých gurbetských dialektech pak pro označení 
„kočovných Romů“ (RomLex, nedatováno) – což je paradoxní, připomeneme-li si, 

17 �„Los gitanos de Argentina son Leas, los gitanos del Perú son Leas, los de Italia son Leas, los Francia son Leas. Nosotros 
a ellos le decimos Leas. Pero los únicos somos nosotros, los Xoraxai, porque ellos todos son Leas. [Yo: ‚Pero dentro de los 
Leas, ¿ellos distinguen también distintos grupos, o no?‘] No. Eh No. Sí, sí por raza, por apellido no más.“



  |  45

že Ismael hovoří o Chorachanech jako o jediných pravých kočovnících Latinské 
Ameriky.

Způsob, jakým všichni konzultanti používali exonymum „Leas“, naznačoval, 
že je vnímají jako homogenní skupinu. Antonio si byl vědom, že mezi „Leasy“ 
existuje určitá diverzita, ale interpretoval ji jako dělení podobné členění na razas 
u Chorachanů. Moji konzultanti rozlišovali mezi chorachanskou řečí a „leaskou“ 
řečí a uváděli lexikální, fonologické a gramatické příklady, které – co se jazyka 
„Leasů“ týče – ukazují na  severovlašské dialekty (viz tabulka). To by mohlo 
naznačovat, že pokud se Chorachane setkávali s „cizími“ skupinami, šlo většinou 
o  mluvčí severovlašských dialektů, nebo že při setkávání různých romských 
podskupin byly používány jazykové formy právě těchto dialektů.

jazyk „Leasů“ jazyk Chorachanů
či ni, inaj ne
kerel čerel dělat (3. os. sg.)
eskafidí siñá, mesa stůl
ande diminiači en la mañana ráno

 
Tabulka: Příklady řeči „Leasů“ a Chorachanů, jak je uváděli moji konzultanti

Pouze jedna osoba, se kterou jsem se setkal, tvrdila, že je „leaského“ původu – 
v jejím případě ze strany matky, která se narodila v Argentině. Běžnější se ale zdál 
být model, kdy se nevěsty ze skupiny Chorachane přivdávaly do „leaských“ rodin 

Pablo Irizarri | Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty



Romano džaniben 2 | 202146  |

v zahraničí. Ve většině zmínek o takových sňatcích figurovali argentinští „Leasové“. 
Vzhledem k tomu, že obě země sdílejí více než 5 000 kilometrů společné hranice, 
se to ostatně dalo očekávat. Jak uváděl Antonio: 

„Spousta našich žen tam odešlo, vdaly se tam a žijí tam, mají děti, mají vnuky. 
Takže s argentinskými Romy, s Leas, vycházíme velmi dobře.“18

V  rámci Chile existuje ještě jedna skupina Romů, kterým Chorachane říkají 
Beášové (Boyasi). Bernal (2003) a  také Salamanca a  González (1999) uvádějí, 
že tato etnická skupina sama sebe nazývá Ludari a hovoří varietou rumunštiny. 
V souladu s těmito autory uváděli i mí konzultanti, že Beášové jsou méně početní 
a převážně usedlí, přičemž žijí v určitých čtvrtích hlavního města. Chorachane 
považují Beáše za  gitanos, i  když nerozumějí jejich řeči. Jak mi bylo sděleno,  
daleko běžněji se stávalo, že se Beášové naučili něco z  romského dialektu  
Chorachane než naopak. Podle Ismaela byli Beášové oproti Chorachanům 
více otevření mísení s běžnou neromskou populací Chile – dokonce je označil 
za mestice (v širším významu „míšenců“): 

„Ještě existuje další typ Romů, kterým se říká ‚mestic‘, jde o míšence Chilana 
s Romem. A říkají jim... Beáši (Boyasi)! [...] Mají svůj vlastní dialekt. Takže 
tihle jsou navíc smíšení s Chilany.“19 

6 Vztahy s Neromy

„Ale v některých místních vesnicích tady na severu ještě Romy respektují. No 
respektují, rozumíš? Mají čas převléct si kabát, připravit si půdu, rozumíš? 
Protože strážníci, policajti se zamilovávají do našich děvčat. Tak to chodí. 
Strčí ho sem, šoupne ho tam. [Směje se].“

Ana (59)20

Výše uvedené vyprávění Antoniovy ženy Any, která měla prakticky neustále 
v  ústech cigaretu a  v  ruce koště, ilustruje střípky ze složité dynamiky vztahu 
s  Neromy, kterým Chorachane říkají gadže nebo dasa, španělsky chilenos. 
Konzultanti mi říkali, že kontakty s  Neromy rádi udržují co možná nejméně 

18 �„Hay muchas gitanas de nosotros que fueron para allá, y se casaron y están allá, y tienen hijos, tienen nietos. Tonse, 
con los gitanos Argentinos, que son Leas, nos llevamos muy bien.“

19 �„Hay otro tipo de gitano, que le dicen el mestizo, que es chileno-con-gitano.. Y le llaman... Boyasi! Los Boyasas. [...] 
Tienen su propio dialecto los Boyasi. Tonse esos son mezclados más con chilenos.“

20 �„Pero en algunos pueblos de acá, del Norte, sí hay todavía que respetan a los gitanos. Sí hay, ¿me entiendes? Le 
da tiempo pa’ que se puedan cambiar, pa’ que puedan limpiar el terreno, ¿me entiendes? Porque los guardias, los 
carabineros se llegan a enamorar de las niñas po. Entonces, se pasa. Entonces, lo botan allá, después también alojan 
ahí. [Se ríe].“



  |  47

osobní, omezené v  podstatě jen na  obchod a  nevyhnutelné interakce s  úřady 
a  institucemi, jako jsou zdravotní péče, hraniční kontroly a  tak dále. Dokonce 
si nechávají pro sebe svá romská jména (například Duyo, Yovanca21) a  chilská 
jména (například Sergio, María Salomé) používají výhradně pro veškerý kontakt 
s  gadži, včetně úředních dokumentů. Několik konzultantů se domnívalo, že je 
potřeba vyhýbat se sociálním kontaktům, aby se ochránily romské tradice – a, jak 
dodal Antonio, nakonec „nezanikla i naše rasa“. Děti ze smíšených rodin podle něj 
nejsou „skutečnými“ Romy.

Většina mých konzultantů strávila v dětství nějaký čas ve  škole a byla více 
či méně gramotná – muži více než ženy. Žádný z nich však po základní škole 
nepokračoval v dalším vzdělávání. Vyhýbání se intenzivní socializaci s Neromy 
je pravděpodobně jedním z  důvodů, proč rodiče ze skupiny Chorachane nijak 
zvlášť netlačí na důkladné vzdělání svých dětí. Mí konzultanti zároveň považovali 
školní docházku za potřebnou, aby se děti naučily užitečným dovednostem, jako je 
čtení, psaní a počítání. V praxi je však kočovný život se školním systémem gadžů  
obtížně slučitelný. Ten obvykle neumožňuje dětem nastoupit do určité školy jen 
na dobu, po kterou v okolí konkrétní školy pobývají, a pak zase přestoupit do jiné.

Chování vůči Neromům, které obsahovalo prvky flirtování, se za  jistých 
okolností akceptovalo – pokud bylo využíváno jako způsob získání přízně 
nebo peněz. Při jedné příležitosti jsem pozoroval mladou chorachanskou ženu,  
jak sedí na  lavičce se starším neromským mužem, který ji čas od času požádal 
o  polibek. Toho se mu nikdy nedostalo, ačkoli mu dovolila sedět v  její těsné 
blízkosti. Všude kolem byly další romské ženy a děti, které si hleděly svého. Jedna 
z nich mi řekla, že ten muž je „přítel“ a dává jim peníze a pamlsky.

Vzhledem k tomu, že je ostatní ženy bedlivě sledovaly a muži byli na dosah 
telefonu, nevnímal nikdo takovou blízkost s neromským mužem jako ohrožující. 
Nikdo z  mých konzultantů a  konzultantek ani neměl strach, že by tento typ 
kontaktu mohl vést k obávanému „míšení ras“. Má se za to, že ženy vědí, co dělají. 
Slovy Ismaela: „Sólo calientan la sopa – pouze ohřívají polévku“. Ztělesněním 
calientasopas („ohřívačky polévky“) je pravděpodobně i  Perla, hvězda výše  
zmíněné reality show (viz oddíl 1). Provokativní oblékání a  chování, které 
z  ní v  chilské televizi udělaly sexuální symbol, nepovažovali moji konzultanti 
za problém. Všem divákům je jasné, že Perlino flirtování s Neromy je ve skutečnosti 
nevinnou hrou, která nikdy nedojde do fyzické roviny, a že ji ve skutečnosti zajímá 
pouze hledání toho pravého a dokonalého Roma.

Mou jedinou přímou zkušeností s otevřenou neúctou ze strany Neromů bylo, 

Pablo Irizarri | Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty

21 �Většina křestních jmen Chorachane, na která jsem narazil, zní slovansky, například Yanco, Chirilo, Milenco, 
Branco, Zilca, Marusia, Devoica (na Facebooku jsem zjistil, že se jména zapisují podle španělského 
pravopisu). Některá chorachanská jména jsou odvozena z turečtiny (Melec, Perhan), romštiny (Džandari) 
nebo jiného zdroje (Yonny, Maicol, Tarzan, Dolar, Ñonga, Gina).



Romano džaniben 2 | 202148  |

když skupině romských žen a dětí nechtěli manažeři jednoho podniku povolit 
vstup na terasu. Pomohlo, až když jsem jim vysvětlil, že spolu děláme rozhovor, 
a ujistil je, že koupím pití. Moji konzultanti mi tehdy řekli, že takové incidenty 
jsou běžné a že je také často vyhánějí z tábořišť. Jak mi vysvětlili Antonio a jeho 
rodina, v takových situacích se zpravidla na celý tábor přenáší obvinění jednoho 
nebo několika černých ovcí ze špatného chování, například kvůli zneužívání 
alkoholu nebo drog či drobným krádežím. A platí to i naopak – je to vždy jen pár 
černých ovcí z řad jejich neromských sousedů, kdo obvykle zavolá policii. Chilská 
policie se snadno postaví na  jejich stranu a  zpravidla nařídí Romům, aby své 
tábořiště opustili. Za posledních 30 let se v Chile rapidně rozšířily urbanizované 
oblasti a vzrostla hodnota nemovitostí. Mí konzultanti popisují svou zkušenost, 
že v  důsledku toho postupně ubývají tábořiště s  dobrým zázemím (například 
veřejnými toaletami v blízkosti), zatímco narůstá četnost konfliktů.

Chorachane se nicméně ze strany Neromů setkávají i  s  projevy solidarity. 
Když jsem byl v  Iquique, přišla do  tábora studentka s  taškou hraček pro děti, 
které sehnala mezi sousedy. Dalším příkladem byl příspěvek na Facebooku, který 
mi přeposlal přítel z Futrona, vesnice v jižním Chile: jeden z místních obyvatel  
v něm vyzýval své spoluobčany, aby poskytli suché oblečení a další pomoc pro 
romský tábor, který byl zaplaven přívalovým deštěm. Claudio a  María měli 
podobné příklady:

[Claudio:] Podívej se na  nás, když se odstěhujeme, některým lidem tu 
chybíme: „Poslyš, proč jste odešli?“ 

[María:] Telefonují nám, aby se zeptali, jak se máme. Už jen chybí, aby tu 
s námi přespávali. Doprovázeli mě, plakala jsem, protože jsem se bála bouřky, 
která tu byla, deště, a oni byli blízko mě a drželi mě. 

[Claudio:] Je to moc krásný vztah. Máme velmi hezká přátelství. Ale máme 
i nepřátele! 22

22 �[Claudio:] Mira, a nosotros, cuando nos cambiamos para acá, hay gente que nos extraña: „Oye, por qué se fueron?“ 
[María:] Los llaman por teléfono para preguntar cómo estamos. Faltaba solamente que dormieran la gente con 
nosotros, la vecina. Me acompañaban, yo lloraba porque me daba miedo por el temporal que hubo, la lluvia, y ellos 
cerca de mí y me agarraban.  
[Claudio:] Hay una relación muy linda. Tenemos amistades muy buenas. ¡Y tenemos enemigos también!



  |  49

7 Náboženství

„Nejsme takoví katolíci-katolíci podle víry – ano, věřím v Boha. Ale máme 
i  své zvyky, věštění, trošku lhaní, kouření. Křesťan tohle nedělá! Nebo jo?  
Takže věřím v  Boha, ale nejsem křesťanka. [...] Bůh má radši nás, než  
Chilany. Ano, Romy má rád dvakrát a  Chilany jen jednou. Protože kde 
se narodil Bůh? Kde byl? Ve  stanu! Kráčel bosý. Chodil pěšky od  vesnice 
k vesnici, stejně jako my.“

Rosa (45)23

Štíhlá, drzá Rosa byla první informátorkou z řad Chorachanů, se kterou jsem 
vedl rozhovor na hlavním náměstí v Iquique v přestávkách mezi tím, co věštila 
kolemjdoucím budoucnost z  ruky. Její vtipná výpověď ilustruje flexibilitu 
Chorachanů v otázkách náboženství. Zároveň však bylo jasné, že (křesťanské) 
náboženství proniká do celého života Chorachanů, od sdílení biblických citátů 
a memů na Facebooku, přes tetování s motivy křížů až po „relipop“ – hudbu 
zpívanou v romštině a španělštině, která se ozývá z otevřených dveří aut v jejich 
táborech. Etnonymum Chorachane je v Evropě spojováno s různými skupinami 
Romů, které spíše než příbuznost dialektů spojuje příslušnost k  islámu (ať už 
v současnosti, nebo v minulosti). Na Balkáně se tak toto označení často používá 
synonymně s  označením muslimští nebo „turečtí“ Romové (viz například 
Franzese 1997; Adamou 2010). Tomu odpovídá i  to, co vyprávěla Antoniova 
manželka Ana – že se její dědeček jmenoval Mustafá a  byl nejen pravým 
muslimem, ale ráno zpívával „v horní části chrámu“, tedy byl patrně muezzinem 
a z minaretu svolával věřící k modlitbě.

Podle Bernala (2003: 4) byli Chorachanové muslimové, kteří po příchodu 
do  Nového světa konvertovali ke  křesťanství. Ve  zvycích a  náboženské slovní 
zásobě Chorachanů jsem však nenašel prakticky žádné islámské nebo turecké 
stopy, zato poměrně dost srbsko-pravoslavných. Figurují mezi nimi například 
slava (svátek svatého patrona), při které se podává rračía (pálenka), a  kristeñe 
(křest; všechny tyto tři příklady viz Salamanca, González 1999), nebo sloveso 
blagosil (žehnat). Co se týče dochovaných islámských prvků, v  dialektu těchto 
Chorachanů existuje pouze výraz kurbano pro rituální porážku jehněte, která však 
ztratila vazbu na (islámský) kalendář a transformovala se v prosbu za uzdravení 
blízké osoby nebo její ochranu před duchy (Salamanca, González 1999). Srbské 

Pablo Irizarri | Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty

23 �„No somos tan católicos-católicos de creer - sí creo en Dios. Pero tenimos nuestras costumbres, ver la suerte, de mentir 
un poquito, de fumar. Un cristiano no hace eso! O no? Entonces, creo en Dios pero no soy cristiana [...] Dios los 
quiere más a los gitanos que a los chilenos. Sí, a los gitanos los quiere dos veces, y a los chilenos los quiere una vez. 
Porque Dios, ¿dónde nació? ¿Dónde andaba? ¡En carpa! Andaba descalzo. Andaba caminando de pueblo en pueblo, 
igual que nosotros.“



Romano džaniben 2 | 202150  |

výpůjčky jsou v jejich jazyce hojně zastoupeny i mimo náboženskou sémantickou 
sféru, oproti tomu ty turecké prakticky absentují. Výjimkou je slovo jok pro „ne“, 
což je sice důležité slovo, ale také jedna jediná výpůjčka z turečtiny.

Ať už byla náboženská příslušnost první generace chilských Chorachanů 
jakákoli, z mých zdrojů vyplývá, že v Chile rychle přijali katolickou víru. Ke konci 
20. století se však mezi Chorachane začala prosazovat evangelikální protestantská 
hnutí. Antonio a Ana vyprávějí:

[Ana:] Dříve bývalo Romů katolíků bezpočet! Uctívali Pannu Marii 
Karmelskou,24 uctívali Boha.

[Antonio:] Uctívali Svatého Šebestiána, uctívali mnoho svatých... Ale [...] 
tohle už skoro neexistuje... Protože mezi místní Romy vstoupilo evangelium.25

Antonio a Ana uvedli, že jsou jedni z mála zbývajících přívrženců letniční církve, 
protože se mezi Chorachany stalo ještě populárnějším jiné evangelikální hnutí: 
adventismus. Dnes tento proud obsáhl celou jejich komunitu. Nejen, že bohoslužby 
vedou v  romštině romští duchovní, ale existují i  romské adventistické církve.  
Ústřední postavou adventistického hnutí je pastor Juan Nicolich, který se zasloužil 
o  překlad Nového zákona do  chilské chorachanské romštiny (Sociedad Bíblica 
Chilena 2007).

Podle mých konzultantů byla církev adventistů jedinečná v tom, že nabízela 
možnost praktikovat víru výhradně ve společnosti Romů a že měla sbory po celém 
Chile. Někteří ale uváděli, že návštěva adventistických bohoslužeb z nich ještě 
nedělá vyhraněné „adventisty“. Spíše uváděli, že věří „v Boha“ nebo jsou „křesťané“.

8 Manželství

„Láska kráčí v dnešní době, kam se jí zlíbí, brácho, ne kam ji pošlou.“
Claudio (63)26

Manželství je tak zásadním aspektem života Chorachanů, že si podle mého názoru 
v tomto přehledovém textu zaslouží samostatný oddíl, byť jej v něm nastiňuji jen 
v základních obecných obrysech. Pro mé konzultanty z řad Romů Chorachane 
bylo harmonické manželství posvátnější hodnotou než cokoli jiného. Perle, 
bezdětné a  rozvedené hvězdě reality show, která trávila svůj život na  večírcích 

24 Panna Marie del Carmen (Virgen del Carmen) je též označovaná jako patronka Chile – pozn. red. 
25 �[Ana:] Antes había gitanos católicos cualquier cantidad! Celebraban la Virgen del Carmen, celebraban Diós,  

[Antonio:] celebraban a San Sebastián, celebraban a muchos Santos... Pero [...] casi no hay ya más... Pues de que 
entró el Evangelio entre los gitanos aquí.

26 „El amor va donde quiere, hermano, hoy día, no donde lo mandan.“



  |  51

a  flirtováním s  gadži, její fanoušci ze skupiny Chorachanů mnohé odpustili, 
ale když nakonec našla svého pohádkového prince, Nina, vyvolalo to u  nich 
všeobecné odsouzení: Nino byl ženatý Rrom, který měl vlastní rodinu. Přesto se 
oba protagonisté rozhodli ve vztahu pokračovat. Nino nakonec kvůli Perle svou 
rodinu opustil a založili společně novou. To vše mí konzultanti považovali za velmi 
politováníhodné a navíc bolestné, protože se to vysílalo v celostátní televizi. Ana 
to viděla tak, že Perlino rozhodnutí zničilo dvě manželství – Ninovo a její vlastní 
předchozí – „a to je to nejhorší, co se může stát“.

Bylo mi vysvětleno, že se mladí lidé mezi Chorachany obvykle berou zhruba 
v polovině období dospívání. Claudio mi řekl, že Chorachanové se „berou z lásky“. 
I  když je potřeba požehnání rodičů, rodiče svému dítěti partnera nevybírají. 
Sezdaní konzultanti uváděli, že si své partnery vybrali sami, přičemž se ovšem 
často znali od dětství. Chorachanové nepřistupovali k manželství jako k obchodu. 
Claudio mi vysvětlil, že na rozdíl od argentinských Romů, jejichž rodiny sváděly 
licitační války, při kterých ceny nevěst dosahovaly astronomických hodnot, byla 
v Chile cena pevně stanovena na symbolických 50 000 pesos (asi 65 dolarů):

„Já bych svou dceru neprodal. Abych za tebe já dostal deset tisíc, ale ty bys 
žila jako děvka? To jí radši dám téměř zadarmo, ale aby žila šťastně. [...] Ať 
se mají rádi opravdu, a ne kvůli penězům. Protože jinak ho třeba nebude mít 
ráda a bude s ním žít jen z povinnosti.“27

Claudio také poukázal na  to, že inflace cen nevěst v  Argentině vedla nejen 
k  nuceným sňatkům, ale také k  většímu „míšení ras“: Chlapec z  rodiny, která 
nebyla schopna zaplatit za sňatek požadované jmění, byl nucen najít si nevěstu 
mezi Neromy, kteří za nevěstu žádnou cenu nepožadovali.

Podle oslovených informátorů byly sňatky s  Neromy vzácné, ale pokud 
už k nim došlo, odcházel obvykle romský partner nebo partnerka žít ke svému 
neromskému protějšku. Případy, že by se někdo z Neromů přestěhoval do rodiny, 
která žila kočovným způsobem ve stanech, byly jen výjimečné. Při jedné nečekané 
příležitosti jsem se seznámil s Ismaelovou kamarádkou Paolou, chilskou ženou, 
která byla deset let provdána za muže ze skupiny Chorachane. Žila a cestovala se 
svým mužem a mluvila romsky s impozantní plynulostí. Potvrdila však, že ačkoli 
k  mnoha lidem z  komunity, včetně svého bývalého manžela, stále chová vřelé 
city, společenské konvence Chorachanů jí zakazují trávit čas v  jejich táboře. To 
by se setkalo s nevolí, zvláště proto, že se její bývalý manžel znovu oženil a ona 
sama nežila s  žádným partnerem. Paola uvedla, že se jí během tohoto vztahu 
dostávalo mnohem větší úcty, loajality a  oddanosti, než bylo obvyklé v  jejích 

Pablo Irizarri | Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty

27 �„Yo no daría a mi hija por plata. ¿Voy a recibir de tí 10 mil dólares pero va a vivir como perra? Entonces, yo 
prefiero darla gratis, prácticamente, a ella, pero que viva feliz ella. [...] Que ellos se quieran de verdad, y no por 
plata po. Porque ella no lo va a querer a lo mejor a él, sino va a tener la obligación de vivir con él.“



Romano džaniben 2 | 202152  |

vztazích s neromskými Chilany nebo mezi lidmi z jejího společenského okruhu. 
Během rozhovoru jako by se ve vzpomínkách vrátila do svého dřívějšího života 
v roli Rromni:

„My ženy nepodvádíme své manžely, protože manžel se o ženu stará, ve všech 
významech toho slova, rozumíš? Je to velmi romantické, osobní, je to chemie, 
prostě… je to jiné kafe.“28

Chorachanové mi říkali, že v  případě nešťastného manželství byl mezi nimi 
rozvod až posledním možným řešením. Docházelo k  němu zprostředkovaně 
přes kris. Podle Claudia ale obvykle nevedl k vleklým rodinným bojům, na rozdíl 
od „Leasů“, kde se za nevěstu stále platila vysoká cena.

9 Jazyk

„Saja jek drom, jek phurorro, ta jek phurorri. E phurorri, boj mangela te saj xalavel 
pe patave. Ta sar naj-saja-le paj, e phuria bičhalda e phure: ‚Phurorrea, phurorrea, 
adjudisar-ma me molima čuke.‘ Tonse, o phurorro phenda: ‚Mo dosta! Sa mo gia 
tu ni xalave, ja inaj-to zor! Ka kambiv-to pala aver diskinja ke  si maj terni.‘ 
Entonse e phuriorri thoda te rovel. Ta thoda te xalavel e patave. Xalada, xalada e 
patave, boj. Ta derrepente džal-tar lako sapuj andre ando bunari. Kana pelel lako 
sapuj ando bunari, burkil: ‚Phurorrea, phurorrea, phurorrea! Najtalo mo sapuj! 
Dikhlo, pelo tele. ‚Mo dilije! Sar tu peradan o sapuj? O uniko ke si amen te xala e 
patave, o dučano ačhel bu durr, ta naj amen ni love! So ka čhera?‘ “

Ismael (32)29

Výše uvedený úryvek z  pohádky přibližuje romštinu chilských Chorachanů 
(Chilean Xoraxane Romani, CXR). Lze v něm pozorovat rysy gurbetské romštiny 
(Ćirković, Mirić 2017; Franzese 1997; Leggio 2011; Matras 2002; Uhlik 1941), 
jako je elize (odpadání) koncového -s v druhé osobě jednotného a první osobě 
množného čísla: tu xalave ‚pereš‘, amen xala ‚pereme‘; nebo palatalizace velár před 
/i/ a  /e/: čhera (srov. kalderašské kheras‘. Mezi srbské výpůjčky patří například 
dosta ‚dost‘; samo ‚jen‘; a dučano ‚obchod‘.

28 �„Las mujeres, nosotras no engañamos a nuestros maridos, porque el marido es preocupado de la mujer, en todos los 
sentidos de la palabra, ¿me comprendes? Es muy romántico, es muy de piel, es muy químico, o sea es... Es otra onda.“

29 �„Kdysi dávno žili jeden starý muž a jedna stará žena. Ta stará žena si chtěla vyprat šaty. A protože neměla 
vodu, zavolala stařena starce: ‚Prosím tě, můj milý muži, pomoz mi!‘ A stařec řekl: ‚A dost! Nikdy nic 
nevypereš, už nemáš sílu! Vyměním tě za jinou ženu, která je mladší.‘ Pak se stařena rozplakala. Začala prát 
šaty. Prala a prala. A najednou jí mýdlo spadlo do studny. Když jí mýdlo spadlo do studny, vykřikla: ‚Zlato, 
zlato, ztratila jsem mýdlo! Podívej, spadlo dolů!‘ ‚Bláznivá ženo! Jak jsi mohla ztratit mýdlo? To jediné, co 
máme na praní prádla? Obchod je daleko a my nemáme peníze! Co budeme dělat?‘ “



  |  53

Výpůjčky ze španělštiny jsou podtržené. Patří mezi ně morfologicky 
integrovaná slovesa, podstatná jména a  nesklonná slova. Co se týče výpůjček, 
odpovídá CXR také přesně Matrasem (1998) navrženým univerzáliím týkajícím 
se modifikátorů výpovědi: (en)tonse ‚tak/tedy‘; ja ‚už‘; pero ‚ale‘; porke ‚protože‘ – 
a zahrnují také celou řadu dalších španělských diskurzivních markerů, nedotčeno 
zůstalo pouze romské ta ‚a‘.

V  dialektu je patrný silný fonologický vliv španělštiny. Například již 
neexistuje /š/ a vyslovuje se jako /s/: saj ‚být schopen‘ (< šaj v evropských varietách 
gurbetštiny). Romské /v/ a  /b/ se staly dvěma alofony jednoho proměnlivého 
fonému /ß/ – realizované jako [b] v boj ‚ona‘, ale [v] v xalavel ‚myje‘.

A konečně existují také konstrukce, které mohou podle mého názoru odrážet 
strukturní vliv španělštiny, jako thoda (pe) te ‚začíná‘ (< šp. se pone a; dosl. ‚dává se 
do‘) a ačhel but durr ‚je velmi daleko‘ (< šp. queda muy lejos; dosl. ‚zůstává velmi 
daleko‘).

Chorachanové jsou dvojjazyční, ale romština je jejich prvním a dominantním 
jazykem. Mezi sebou mluví pouze romsky (Rromané). Několik konzultantů mi 
nicméně tvrdilo, že existují mladí Chorachane, kteří romsky nemluví dobře. 
Je možné, že se jedná o  některé děti ze smíšených manželství, nebo že tato 
tvrzení odrážejí spíše obavy z  fenoménu jazykové změny než jazykovou směnu 
(ztrátu jazyka) samotnou. Při svém terénním výzkumu jsem se setkal s  tím, co 
tito konzultanti popisují jen u  mladších lidí, v  jejichž řeči docházelo ke  ztrátě  
aspirace (/ph/, /th/, /kh/ vyslovované /p/, /t/, /k/) a ztrátě znělosti /dž/ na /č/.

Španělštinu si podle mých konzultantů děti osvojují z televize, na dětském 
hřišti v sousedství (pokud tam chodí španělsky mluvící děti) a odposloucháváním 
obchodních hovorů rodičů s  gadži. Španělština Chorachanů nese osobitou 
intonaci, jemné strukturní vlivy romštiny i některá specifika španělštiny, kterou se 
mluví na chilském venkově.

10 Závěr

Jedinou chilskou varietou romštiny je dialekt Chorachane a jeho mluvčí se v tak 
velkém počtu vyskytují pouze v Chile. To je zajímavé z lingvistického hlediska, ale 
i pro další vědce, kteří se věnují výzkumu romských komunit v Latinské Americe. 
Ať už se jedná o historii transatlantické migrace Chorachanů, přítomnost jejich 
komunit jinde v Americe, udržování kontaktů s příbuznými v dnešním Srbsku či 
Bosně a Hercegovině nebo o řadu dalších témat, zbývá ještě mnohé, co bychom 
se měli dozvědět o chilských Chorachanech, od nich samotných a spolu s nimi.

Chorachanové jsou také příkladem kulturní a jazykové vitality. Ve společnosti, 
jakou je Chile, kde nerovnost, urbanizace a asimilační tlaky bohužel stále přispívají 
k  erozi původních jazyků, kultur a  sociálních struktur – nemluvě o  jazycích 
přistěhovalců, z nichž ani jeden nepřežil 20. století – zůstává komunita Romů 

Pablo Irizarri | Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty



Romano džaniben 2 | 202154  |

Chorachane po více než celé století jedinečně odolnou vůči těmto tlakům. Moji 
konzultanti při dotazování vždy zmiňovali, že jsou hrdí na to, jak si zachovávají 
své tradice, silné rodinné vazby a plynulou dvojjazyčnost. Vlastně si nedovedou 
představit, že by to nedělali. Tato přirozenost tváří v tvář silně jednojazyčnému 
a monokulturnímu tlaku okolí je inspirativní a zaslouží si akademickou a kulturní 
pozornost.

Tento článek věnuji svému chorachanskému příteli Sergiovi (Ristovi) 
Nicolichovi, který bohužel v únoru 2020 zemřel.

Z angličtiny přeložila Eva Nováková 
Citace z rozhovorů ve španělštině přeložila Markéta Skočovská

Literatura

Acuña, E. 2020. Roma in Colombia: Arrivals, Lives and Political Organization. 
Factsheets on Romani – Culture (Project Education of Romani Children in 
Europe). Dostupné z: http://romafacts.uni-graz.at/ [cit. 17. 6. 2020].

Adamou, E. 2010. Bilingual Speech and Language Ecology in Greek Thrace: 
Romani and Pomak in Contact with Turkish. Language in Society  
39 (2): 147–171.

Adamou, E. 2013. Replicating Spanish Estar in Mexican Romani. Linguistics  
51 (6): 1075–1105. 

RomLex. (Nedatováno). RomLex Lexical Database. Dostupné z: http://romani.
uni-graz.at/romlex/lex.xml [cit. 1. 10. 2020]. 

Bernal, J. 2003. The Rom in the Americas. United Nations, Commission on Human 
Rights. Dostupné z: https://ap.ohchr.org/documents/E/SUBCOM/other/
E-CN_4-SUB_2-AC_5-2003-WG_17.pdf [cit. 1. 10. 2020].

Brown, I. 1938. Gypsies in South America. Journal of the Gypsy Lore Society, Third 
Series (17): 1–8.

Ćirković, S., Mirić, M. 2017. Romsko-srpski rečnik knjaževačkog gurbetskog govora. 
Knjaževac: Narodna biblioteka Njegoš.

Čvorović, J. 2007. Caste behaviors among Gypsies in Serbia. In: Radojičić D. 
(ed.). Kultura u transformaciji. Belgrade: Serbian Academy of Sciences and 
Arts – Etnografski Institut, 151–168.

Dunin, E. 1988. Serbian Gitanos in Chile: Immigration data. In: DeSilva, C., 
Grumet, J., Nemeth, D. J. (eds.). Papers from the eighth and ninth annual 
meetings: Gypsy Lore Society, North American Chapter. Publications 4. New 
York: Gypsy Lore Society, 105–120.

Franzese, S. 1997. Il Dialetto Dei Řom Xoraxané. Note Grammaticali – Glossario. 
Dostupné z: www.vurdon.it/03.htm. [cit. 27. 12. 2020].



  |  55

Leggio, D. 2011. The Dialect of the Mitrovica Roma. Romani Studies  
21 (1): 57–113.

Lizarralde, D., Salamanca, G. 2017. Cognición y semántica espacial: Bases 
teóricas para una investigación sobre la localización estática en el rromané 
hablado en Chile. Papeles de Trabajo del Centro de Estudios Interdisciplinarios 
en Etnolingüística y Antropología Socio-Cultural (33): 29–52.

Matras, Y. 1998. Utterance modifiers and universals of grammatical borrowing. 
Linguistics 36 (2): 281–331.

Matras, Y. 2002. Romani: A  Linguistic Introduction. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Matras, Y. 2014. I  Met Lucky People: The Story of the Romani Gypsies. London: 
Allen Lane.

MegaTV. 2013. El Boom de Los Gitanos En Chile. Más Vale Tarde. 
Dostupné z: https://www.youtube.com/watch?v=Wav1h8z5Iyg&ab_
channel=M%C3%A1sValeTarde [cit. 27. 12. 2020].

Peeters, K. 2004. Los Rrom de Ecuador y el sur de Colombia. Una primera aproximación 
a  su organización social y relación con la sociedad mayoritaria. Diplomová 
práce. Barcelona: Universidad Autónoma de Barcelona, Departamento de 
Antropología Social y Cultural.

Perić Kaselj, M., Kuti, S. 2007. Croatian Immigrants in Chile. AEMI Journal  
(5): 93–106.

Salamanca, G. 2008. Morfología nominal del rromané, lengua de los gitanos  
de Chile. Literatura y Lingüística (19): 211–233.

Salamanca, G., González, A. 1999. Gitanos de Chile, un acercamiento 
etnolingüistico. Atenea: Revista de ciencias, artes y letras (480): 141–178.

Salamanca, G., Lizarralde, D. 2008. Propuesta de un grafemario para el rromané 
jorajané, lengua hablada por los gitanos de Chile. Revista Universum  
23 (1): 226–247.

Sociedad Bíblica Chilena. 2007. Nuevo Testamento Romané. Santiago, Chile: 
Sociedad Bíblica Chilena.

Uhlik, R. 1941. Bosnian Romani: Vocabulary (edited by F. G. Ackerley). Journal 
of the Gypsy Lore Society Third Series: XX: 100–140; XXI: 24–55 a 110–141; 
XXII: 38–47 a 107–119.

Pablo Irizarri | Chilští Romové ze skupiny Chorachane: Etnografické poznámky lingvisty



Romano džaniben 2 | 202156  |



  |  57Esteban Acuña Cabanzo | Vyjednávání (ne)viditelnosti mezi romskými rodinami v Bogotě

Vyjednávání (ne)viditelnosti mezi romskými 
rodinami v Bogotě
Negotiating visibility and invisibility  
among Romani families in Bogota, Colombia

Abstract

The article explores how visibility and invisibility have shaped the lives of Romani 
(Rrom) people in Bogota, Colombia. Through an ethnographic perspective, it 
presents vignettes of daily life and extraordinary events that are part of Romani 
experiences in the city and resulted from twelve years of accumulated fieldwork 
experiences. It relies on these descriptions to problematize simplistic understandings 
of the visible/invisible conceptual pairing, weaving them instead as negotiated 
strategies tied to quotidian interactions, specific historical moments and local 
contexts. The text proposes a  timeline of three distinct episodes in the relations  
of Roma with non-Roma (gadye), including (i) a period of “passing” strategies; 
(ii) a period of mediated visibility as negotiations with the Colombian state took 
place; and (iii) a contemporary moment where families have begun to understand 
the limitations of an ethnic recognition process. 

Key words

Roma, visibility, invisibility, ethnography, ethnicity

Jak citovat

Acuña Cabanzo, E. 2021. Vyjednávání (ne)viditelnosti mezi romskými rodinami 
v Bogotě. Romano džaniben 28 (2): 57–76.

| Esteban Acuña Cabanzo1

1 �Esteban Acuña Cabanzo obhájil svou doktorskou dizertační práci na Univerzitě ve Freiburgu v roce 2020. 
V současné době pracuje na dokumentaci a analýze sítí mluvčích romského jazyka na americkém kontinentu 
v rámci společného projektu CNRS v Paříži a Instituto Caro y Cuervo v kolumbijské Bogotě. Ve své práci 
se zaměřuje na dekonstrukci binárních kategorií při studiu lidské činnosti, na průniky mobilit, rasy a etnicity 
a na mobility jako strategie a taktiky rezilience a odporu. E-mail: estebanacav@gmail.com



Romano džaniben 2 | 202158  |

Úvod

Tento článek se snaží připomenout a  zpětně vysledovat procesy, které vedly 
k uznání Romů jako etnické skupiny v Kolumbii (pod oficiálním označením Rrom). 
Je založený na zkušenostech vycházejících z dvanáctiletého terénního výzkumu 
mezi romskými rodinami. Zabývá se dynamikou jejich veřejné viditelnosti 
a  neviditelnosti a  tím, jak pomáhala utvářet kategorie Rrom (Romové), gadyé 
(gádžové, Neromové) a  „Gypsy“ („Cikáni“), které jsou součástí každodenního 
života v  Bogotě, a  to zejména právě od  devadesátých let 20. století, kdy byli 
Romové kolumbijským státem uznáni jako oficiální etnická skupina.

Kolumbijské sčítání lidu z roku 2005, které bylo založené na sebeidentifikaci, 
udává, že se k romské etnicitě hlásilo 0,012 % (resp. 4 857) Kolumbijců. V roce 
2018 se tento poměr snížil na 0,006 % (2 649 osob) z celkové populace Kolumbie 
(50 milionů obyvatel). Druhý údaj je výsledkem sčítání, které probíhalo v kontextu 
vysoké mobility způsobené politickou a  hospodářskou krizí ve  Venezuele. Ta 
vyvolala migraci nejen z Venezuely, ale i z Kolumbie, do zemí jako jsou Ekvádor, 
Mexiko a  USA. Nicméně výhodou je, že toto sčítání probíhalo ve  spolupráci 
s romskými politickými organizacemi v Kolumbii: Prorrom a Union Romani. 

Proces uznání Romů ze strany kolumbijského státu vyvrcholil v  roce 2010 
prezidentským dekretem č. 2957, který definuje romskou etnickou skupinu, 
vymezuje, kdo k  ní náleží, a  poskytuje pro romský národ (El Pueblo Rrom) 
základní rámec pro realizaci jeho kulturních práv. Na  základě tohoto dekretu 
vytvořilo ministerstvo vnitra rovněž jedinečný registr Romů, který zahrnuje 
územní jednotky, v  nichž žijí romské rodiny označované romským slovem 
kumpeny,2 a zaručilo volbu jednoho zástupce z každé takové jednotky do Národní 
komise pro dialog, kterou zároveň zřídilo (v současné době funguje pod názvem 
Národní kulatý stůl pro dialog) jako platformu pro komunikaci mezi zástupci 
Romů a státními institucemi (Acuña Cabanzo 2020). 

Mezi lety 2006 až 2018 jsem realizoval se souhlasem romských rodin několik 
různě dlouhých etnografických projektů v hlavním městě Bogotě a příležitostně 
i  v  dalších místech: Girón, Cúcuta, Pasto, Ibagué, Sabana Larga, San Pelayo. 
Podařilo se mi zahrnout všechny kumpeny, které jsou zapsány ve výše zmíněném 
dekretu, s  výjimkou rodin Sampués, Sahagún a  Envigado. Většinu poznatků,  

2 �Slovo kumpania má komplexní význam. Může být použito různými způsoby, ale vždy označuje skupinu 
Romů, která sdílí specifické vazby. Nejčastější vazbou je geografický prostor, který je ale oproti statické 
definici užívané v kolumbijské veřejné politice vnímán v širším významu. Bogotská kumpania například 
zahrnuje každého Roma, který v určitém okamžiku žije ve městě, ale na osobní rovině může být součástí 
něčí identity i poté, co se z města odstěhuje. Může být také použita k označení Romů, kteří žijí v určité čtvrti 
ve městě (kumpania z Pradery nebo Marselly). Vztahovat se může i k celému kontinentu. Někteří aktivisté 
tak používají i termín americká kumpania. Gamboa a další autoři také odkazují na historické užití, které 
označovalo ty, kteří cestovali společně, rodinu nebo tábor (například Mirga-Kruszelnicka 2016: 352–353). 



  |  59

z  nichž vychází tento článek, jsem získal v  rámci realizace výzkumu mezi 
konkrétními rody, nazývanými vitsi, a to především mezi rody Ruso, Bolochok, 
Mighai, Greko, Anes, Demetrio a Churon. Na základě realizovaných výzkumů 
jsem publikoval dvě monografie (Acuña Cabanzo 2008; 2011) a zpracoval i svou 
doktorskou práci (Acuña Cabanzo 2019). Intenzivní terénní práce zahrnovala 
šest měsíců v roce 2008, tři měsíce v letech 2010 a 2011 a nakonec přerušované 
šestiměsíční období mezi lety 2012–2014. Z etnografických metod jsem použil 
především zúčastněné pozorování a metodu go-along, zápisy do terénního deníku, 
rozhovory a sběr životních příběhů a dalších narativů. 

S využitím tohoto etnografického terénního výzkumu se v článku zabývám 
„žitými implikacemi viditelnosti a  neviditelnosti“ (Moreo 2012: 76), které 
se odehrávají na  průsečíku zobrazování „cikánství“, mimořádných událostí 
a zkušeností každodenního života Romů v Bogotě. V některých starších textech 
byly romské skupiny občas popisovány jako „populace, které usilují o neviditelnost“ 
(Stewart 2013: 416–418). Snaha o neviditelnost byla chápána jako součást strategie 
„předstírané integrace“, která danou skupinu na jedné straně chránila před zásahy 
ze strany Neromů (Williams et al. 1982: 340) a předcházela nežádoucím střetům, 
ale zároveň zajišťovala přístup k práci, bydlení a dalším službám (Silverman 1982: 
382). V tomto článku tyto předpoklady vystavuji zkoušce – zkoumám specifika 
dialogického vztahu neviditelnosti a  viditelnosti a  jejich vyjednávání. Za  tímto 
účelem představuji tři momenty na  „průsečíku vidění, žité zkušenosti a  moci“ 
(Mubi Brighenti 2010: 3). Ty lze chápat jako odlišné režimy viditelnosti romských 
rodin v kolumbijském kontextu: 

I) První z momentů, typický pro celé 20. století, charakterizuje každodenní 
zkušenost, ve  které „vydávání se“ za  Neromy nebo naopak přehánění 
a zpodobňování určitých stereotypních charakteristik „cikánství“, resp. v Kolumbii 
života „Gitanos“ (Silverman 1988: 266; Acuña Cabanzo 2021: 146), zajišťovalo 
v  zemi přežití několika romským rodinám. V daném historickém a politickém 
kontextu, ve  kterém přístup konkrétních skupin lidí k  privilegiím a  zdrojům 
určovala pigmentokracie, se nejen romské rodiny, ale i příslušníci domorodých, 
černošských a  dalších skupin ocitali v  situaci, kdy je násilná institucionalizace 
rasově podmíněných odlišností (vyplývající z  místně budovaného obrazu 
homogenního národa mesticů) nutila, aby se snažili zneviditelnit svou etnickou 
příslušnost. Zároveň museli přijmout fakt, že tato neviditelnost má důsledky pro 
uznání jejich práv (Moreo 2012: 79).

II) Druhý sledovaný moment se vztahuje k  situaci, kdy nově vyjednaná 
viditelnost vedla u  některých romských rodin k  přehodnocení strategií přežití, 
k  vymezení se proti vnucovaným stereotypním obrazům a  k  novým formám 
vyjednávání s kolumbijským státem a veřejností. Vztahy s neromskými institucemi 
od té doby také rámuje nová ústava z roku 1991, která byla kolumbijskou odpovědí 
na  trend uznávání existence a  práv etnických menšin, a  tedy i  zviditelňování 

Esteban Acuña Cabanzo | Vyjednávání (ne)viditelnosti mezi romskými rodinami v Bogotě



Romano džaniben 2 | 202160  |

odlišností a  diverzity v  rámci národních států. V  Kolumbii se uznání dočkaly 
nejdříve domorodé etnické skupiny, poté skupiny afro-kolumbijské, Palenqueras 
a  další černošské skupiny, a  v  roce 1997 také Romové (Rrom) a  afrokaribské 
komunity Raizalů (Acuña Cabanzo 2021: 138). 

III) A nakonec moment odehrávající se v současnosti. Oficiální uznání začíná 
být nahlíženo z jiné perspektivy, spolu s tím, jak rodiny vede k dalšímu pokračování 
ve vyjednávání své veřejné viditelnosti se státem (nebo nevyjednávání) a ke zhodnocení 
důsledků tohoto již dvacetiletého procesu „zviditelňování“ pro jejich životy. 

Článek je rozdělen do  několika částí: i) vzpomínky na  minulost, neboli 
kontextualizace současné situace Romů v  Bogotě prostřednictvím orální 
historie; ii) nová viditelnost Romů, neboli převyprávění změn, které vedly 
k uznání ze strany státu; iii) návštěva ulic a divadel, neboli exkurz do veřejných 
a poloveřejných akcí, které se v tomto období odehrály; iv) události každodenního 
života, neboli možnost konfrontovat veřejné a mimořádné zobrazování sebe sama 
s každodenním životem, zejména se vztahy uvnitř rodin a specifickým chápáním 
fenoménu romské práce (Romani buchi); a  konečně v) vyjednávání se státem 
zaměřené na  spolupráci se státními institucemi z  hlediska každodenní práce 
aktivistů, volených zástupců a dalších členů romských rodin ve městě. V závěru se 
snažím naznačit možné trajektorie dalšího vývoje, a také vyhovět zaměření tohoto 
tématického čísla časopisu na  specifika historie a  současných situací různých 
romských rodin v Jižní Americe. 

1 �„Gitanos“ v Bogotě:  
přítomnost Romů v kolumbijském hlavním městě 

1.1 Vzpomínky na minulost

Každá rodina má svou vlastní trajektorii, která mimo jiné vypovídá o tom, jak se 
na kontinent dostala.3 V Kolumbii se jména těch, kteří přepluli Atlantik a/nebo 
jsou původem z Evropy, stala hlavním faktorem určujícím příslušnost k určitému 
rodu (vitsa). Dochované rodinné vzpomínky týkající se této části rodinné historie 
zahrnují například příjezd lodí z  Evropy do  Brazílie, Mexika nebo Karibiku 
a následnou cestu do Kolumbie, ať už po moři či po souši. Rodiny, které samy 
sebe identifikují jako romské, přicházely do Kolumbie na konci 19. a na začátku  
20. století. Vyprávění o transatlantické migraci jsou mlhavá, ale právě příjezdy lodí 
na americký kontinent v nich obvykle figurují. Vzpomínky dochované v některých 
rodinách, jako například v rodině Ruso, svědčí o tom, že někteří z jejich předků  
se pro americký exil rozhodli jako přeživší holokaustu (Acuña Cabanzo 2019). 

3 �K podrobné analýze některých z těchto vzpomínek a k přítomnosti Romů v Kolumbii a Americe viz Acuña 
Cabanzo 2019.



  |  61

Začátek vyprávění o  romské přítomnosti v  Kolumbii nicméně odvíjím od   
9. dubna 1948, data, které se v  rodinných vzpomínkách objevuje velmi často. 
Ten den došlo k slavnému neúspěšnému pokusu o revoluci proti kolumbijskému 
konzervativnímu establishmentu. Šlo o společenský převrat, který začal v hlavním 
městě Bogotě a byl vyvolán atentátem na Jorgeho Eliécera Gaitána, liberálního 
prezidentského kandidáta, po  kterém následovaly protesty jeho stoupenců. 
Následující citáty pocházejí z vyprávění sebraných v letech 2013/2014. Jeden ze 
starších představených rodu Greko, žijící v Pastu nedaleko kolumbijských hranic 
s Ekvádorem, mi k tomu řekl:  

„Když jsme přijeli, museli jsme projít 9. dubnem, což se stalo mému  
dědečkovi, mému otci a  mým strýcům, ať odpočívají v  pokoji. Stalo se to 
v bogotské savaně.“4

Vzpomínky spojené s  El Bogotazo, což je název, který tento převrat později 
získal, zahrnují také reflexi toho, jak pokus o převrat ovlivnil jejich tehdejší životy 
a  tábořiště na  jižním okraji města. Jiný starší respondent z  rodiny Mighai, se 
kterým jsem se setkal na karibském pobřeží, to upřesnil: 

„Ty kulky, které létaly nahoru a dolů, proděravěly celý stan [...] druhý den 
po  té obrovské střelbě vypadal náš stan jako cedník. Pak, když uplynulo 
několik dní, tak můj děda a  koně... odvázal koně od  vozu [...] řekl: ‚Já je 
pustím, aby je nezabili.‘ Koně šli a rozutekli se po celé savaně. Ale protože to 
byli vycvičení koně, tak když všechno pominulo a nastal klid, všichni se zase 
vrátili zpátky.“5

Ekonomické strategie založené na putování z místa na místo jsou pro tyto rodiny 
charakteristické již od jejich příchodu na americký kontinent. Život ve stanech 
jim umožňoval využívat své schopnosti a  dovednosti a  věnovat se mimo jiné 
kovářství, chovu koní, podomnímu obchodu nebo čtení z  ruky. Devátý duben 
odstartoval La Violencia (Násilí), historické období, které následovalo po atentátu 
na Gaitana a které se vyznačovalo násilnými střety mezi konzervativci a liberály 
v zemi a rostoucí podezíravostí vůči lidem považovaným za „jiné“. I výše uvedené 
vyprávění o  stanech proděravělých kulkami může posloužit jako ilustrace 
toho, proč se mnoho rodin v  obavách o  své životy a  živobytí rozhodlo odejít 

4 �„Cuando llegamos que nos tocó el 9 de Abril, les tocó a mi abuelo, y a mi padre y a mis tíos, que en paz descansen. Les 
tocó en la sabana de Bogotá.“ Přepis biografie  získané skrze hloubkové rozhovory z období od listopadu 2013 
do února 2014 odkazuje na zkušenosti romských rodin během neúspěšné revoluce obvykle označované jako 
„el Bogotazo“. Termín se vztahuje k pláním, přesněji řečeno savanám, na kterých se město Bogota rozkládá. 

5 �„Aquellas balas que subían y bajaban perforaron toda la carpa [...] al día siguiente de la, la balacera más grande, eso 
parecía un colador. Entonces cuando ya pasaron los días, y ya mi abuelo, y los caballos... él soltó los caballos del coche 
[...] él dijo: los voy a soltar para que no me los maten. Los caballos salieron y se fueron para la Sabana. Pero como eran 
caballos educados, adiestrados, cuando ya pasó todo, y vino la calma, y todo normal, vinieron los caballos de nuevo.“

Esteban Acuña Cabanzo | Vyjednávání (ne)viditelnosti mezi romskými rodinami v Bogotě



Romano džaniben 2 | 202162  |

na bezpečnější místa, ať už jinde v rámci země či na kontinentu, a jen několik z nich 
se do Kolumbie po letech vrátilo. Kočování a viditelnost, které dříve napomáhaly 
provozování jejich řemesel, začaly ustupovat méně nápadnému životu v domech, 
chráněných před možnými útoky, a  přizpůsobování jejich dovedností poptávce 
městských trhů. To vedlo i k navazování kontaktů s lidmi ze vzdálenějších oblastí, 
které colonos (kolonisté; zemědělci hledající místa k usídlení) považovali za divoké 
a  neobydlené. Obvykle šlo o  oblasti tropických lesů, džunglí a  hor, které jsou 
tradičními územími domorodých, afro-kolumbijských a černošských skupin. 

Ti, kteří v zemi zůstali, se snažili využít ekonomiky andského hospodářství, 
založeného na  pěstování cukrové třtiny, případně hojnosti koní a  dalších 
domácích zvířat v kolumbijském Karibiku. Rodiny, jež za svůj region zvolily Andy, 
cestovaly mezi venkovskými lokalitami, které byly závislé na smíšené ekonomice 
haciend. Pro tu byly charakteristické rozsáhlé pozemkové majetky a kombinace 
zemědělské, výrobní a  těžební činnosti. Ačkoli romské rodiny nebyly přímo 
součástí pracovní síly soustředěné kolem haciend, přispívaly k  jejich fungování. 
Vyráběly a opravovaly pro ně nástroje, hrnce a pánve a nakupovaly a prodávaly to, 
co tyto venkovské usedlosti a podniky potřebovaly. 

Bogota si musela počkat několik desetiletí, než se opět stala ústředním 
uzlem romských trajektorií a aktivit. Tento návrat se časově shodoval s nástupem 
mechanizace a centralizace průmyslu zpracování cukrové třtiny v sedmdesátých 
letech 20. století a s přechodem z hospodářského modelu haciend na průmyslovou 
plantáž. Bogota, ve které byl dostupnější materiál pro kovovýrobu, se stala centrem 
pro celou řadu rodů – Demetrio, Ruso, Churon, Greko a část rodiny Bolochok, 
které si svou základnu vytvořily ze čtvrti Puente Aranda. Odtud cestovaly tam 
a zpět do dalších částí země, například do Valle del Cauca, Severního a Jižního 
Santanderu, ale i za hranice kolumbijského státu. To mi potvrdil i výše citovaný 
stařešina z Pasta:

„Provdala se tam jedna Romka, sestra mé ženy. Když jsme tam přišli, postavili 
pro nás malý dřevěný domek. A tam jsme žili, jako by to byl náš domov. Byl to 
skvělý život, člověče. Potom jsme začali pracovat, já jsem třeba začal vyrábět 
činely pro pochodové kapely v Bogotě.“6

Díky individuální kreativitě si on i ostatní mohli najít nové způsoby obživy i cesty, 
jak pokračovat v kočování, které umožňovalo nezávislou existenci i práci. Změny 
ovlivnily i jejich způsoby bydlení. V padesátých letech 20. století bylo stále běžnější, 
že si romské rodiny opatřovaly pozemky na stavbu domů. V osmdesátých letech 
se to pak stalo pravidlem. Tato historie ukazuje na složitý vztah mezi viditelností 

6 �„Allá estaba casada una gitana, la hermana de mi esposa. Cuando íbamos nos preparaban, nos hacían una casita de 
tablas. Y ahí llegábamos como a la casa. Era sabrosa la vida, hombre. Ya después empezamos a trabajar, yo empecé 
a hacer platillos, para bandas de guerra en Bogotá.“



  |  63

a neviditelností. Kolumbijští prarodiče ve svých vzpomínkách stále vidí romská 
tábořiště a sklady a dobře si na ně pamatují. Ty se ale zároveň staly součástí téměř 
mýtické minulosti, protože dnes většinou venku „Cikány už neuvidíte“. 

V  osmdesátých letech 20. století způsobilo nové pohyby obyvatelstva také 
násilí vyvolané obchodem s  drogami. Demetriové, kteří sídlili v  Bogotě, se 
rozhodli odejít do  Mexika, Spojených států, Venezuely a  Argentiny. Spolu 
s  nimi odešly i  některé rodiny Bolochok a  Mighai, které se zabývaly chovem 
koní a měly základnu v Medellinu. Podobné rozhodnutí učinil významný počet 
příslušníků dalších rodin přítomných v zemi, ale někteří i zůstali, nebo se vrátili 
později, a snažili se zůstat nenápadní a přizpůsobit se závratným neoliberálním 
transformacím, které postihly odvětví, na  nichž se podíleli. Přestože Bogota 
zůstávala i nadále součástí jejich trajektorií, „los Gitanos de Puente Aranda“, jak je 
mnozí stále vnímali, se přesunuli do čtvrtí jako Pradera nebo El Galán y Marsella. 
A ačkoli i nadále zůstávali součástí místní reality, byli stále méně viditelní. 

1.2 Nová viditelnost	

K popisu fenoménu, jenž přiměl některé rodiny k přehodnocení taktik spolužití, 
které jako členové kolumbijské společnosti využívaly, přičemž zároveň udržovaly 
etnickou hranici mezi Romy a gádži, používám pojem „nová viditelnost“ nebo 
„vyjednaná viditelnost“ (Thompson 2005; Dornhof 2011). Změny v  ústavním 
pořádku země umožnily uznání Kolumbie jako multietnické a  plurikulturní 
společnosti. Romové byli oficiálně uznáni za  etnickou menšinu, i  když se 
zpožděním, neboť rodiny žijící v  Bogotě původně nepovažovaly začlenění 
vedené touto legislativní cestou za  moudré (Prorom 2005; Gómez Fuentes  
et al. 2000; Paternina Espinosa 2013). Jak v roce 1997, tak i dnes si většina rodin 
raději udržuje od  státních institucí odstup, a  to i  po  tomto formálním uznání 
Romů, a některé dokonce ani nechtějí být zařazeny do výše zmíněného národního 
registru.

V devadesátých letech 20. století se sešlo několik jevů, které způsobily změny 
v  ekonomických strategiích romských rodin, a  tedy i  v  jejich vztazích s  gádži. 
Masivní příliv jiných kovů, jako je hliník a  ocel, stejně jako výrobků z  Číny,  
Tchaj-wanu a  dalších průmyslových center, omezil výdělky generované jejich 
dřívějším řemeslným zpracováním. Díky těmto měnícím se podmínkám se staly 
výhodnější jiné způsoby obživy, například nákup a  prodej automobilů, oprava 
hydraulických strojů a  zavlažovacích trubek či mobilní kina. Někteří členové 
vitsy Ruso například dokázali využít této rychlé transformace a založili si vlastní 
podniky a sklady za účelem výroby nerezových spotřebičů. Bývalí chovatelé koní 
z  vitsy Bolochok zase uplatnili své znalosti z  oblasti strojírenství a  dopravy při 
opravách hydraulických zvedáků, vysokozdvižných vozíků a dalších strojů nebo 
při nákupu a prodeji ojetých automobilů. 

Esteban Acuña Cabanzo | Vyjednávání (ne)viditelnosti mezi romskými rodinami v Bogotě



Romano džaniben 2 | 202164  |

Tyto změny nebyly pro všechny členy těchto rodin stejně příznivé. Ti, kteří 
neměli dostatek počátečního kapitálu na provoz svého podnikání, se museli nadále 
živit řemeslem nebo podomním prodejem obuvi a kožených výrobků, což patřilo 
mezi méně výnosné způsoby výdělku. Věštění budoucnosti z  ruky a  řemeslná 
výroba přinášely stále méně a méně peněz. Paradoxně přitom patří právě věštění 
a  podomní obchod mezi řemesla, která jsou nejvíce založena na  určité aktivní 
sebe-prezentaci. V případě podomního obchodu je to právě schopnost „vydávat 
se“ za  gádže, která prodejcům pomáhá vyhnout se nežádoucím setkáním nebo 
diskriminaci. Pro jiné způsoby obživy je zase nutné naopak vzbudit pozornost 
prostřednictvím aktivní práce se stereotypy založenými na exotice a magii, které 
jsou s těmito populacemi zvnějšku spojované už od dob Byzantské říše (Marsh 
2008: 74–76). Náměstí Lourdes v  bogotské čtvrti Chapinero, nebo centrální 
náměstí v Gironu, který leží v bezprostředním okolí většího sídla Bucaramanga, 
stále patří mezi destinace dobře známé věštěním z ruky, i když dnes už není tak 
populární jako kdysi. 

K  prvnímu veřejnému střetu každodenních životních zvyklostí s  jejich 
mediálním zobrazením došlo ve  městě Giron. V  novinách Vanguardia Liberal  
vyšel malý článek, jenž vyzýval občany, aby se „měli na pozoru před útoky na jejich 
důvěřivost a hlavně peněženky“7 ze strany romských žen (Galeano 1997; Paternina 
Espinosa 2013: 704). Právě v  tomto okamžiku začaly rodiny z  departementu 
Santander poprvé oslovovat kolumbijský stát, pod vedením tehdy mladého 
romského studenta práv Vénecera Gómeze, protože začalo být zřejmé, jak je 
důležité mít určitou kontrolu nad svým vyobrazováním v médiích, a  začali tak 
„bojovat za viditelnost“, která by odpovídala jejich vlastním představám (Thompson 
2005: 48). Vénecer chápal, jak významné dopady by jejich nový vztah se státem 
mohl mít. To byl i moment, který přivedl ke komunikaci se státem i první Romy 
z rodu Bolochok. Vénecerovi rodiče a rodina pak stáli u zahájení interní diskuse 
o viditelnosti (Paternina Espinosa 2013: 44). Nedlouho poté se k tomuto Procesu 
organizace romského národa (Prorrom) připojovali vzhledem k  jejich blízkosti 
k centrální vládě i členové dalších rodin z Bogoty, kteří od té doby zahrnuli vztah 
se státem do svého každodenního života a postavili se do čela iniciativy za uznání 
Romů jako etnické menšiny. 

1.3 Do ulic a divadel

Některé rodiny se v  rámci procesu uznání rozhodly zapojit do  akcí, jako jsou 
průvody, procesí nebo karnevaly, tedy do akcí, při nichž jsou účastníci viditelní 
a využívají konkrétní městská veřejná prostranství. Jedním z prvních momentů, 
kdy se v kontextu procesu uznání kolumbijským státem romské rodiny veřejně 

7 �„[...] cuidado que deben tener para evitar ser asaltados en su buena fe y principalmente en sus bolsillos.“



  |  65

přihlásily ke  své etnické příslušnosti, byl Carnaval de Niños y Niñas (Karneval 
chlapců a  dívek), který se konal v  Bogotě 31. října 2006. Vůbec první romské 
vystoupení se pak uskutečnilo ještě v roce 2005 na jedné veřejné městské slavnosti. 
Nový slogan akce, který zněl „žij a  vnímej rozmanitost,“8 se zhmotnil i  v  její 
dramaturgii – pozvány byly soubory z celého města, včetně etnických skupin. 

Několik romských rodin se zapojilo skrze hudební a  taneční vystoupení 
– zpívaly a  tančily celou cestu od  městského planetária až na  hlavní náměstí 
(Central Bolivar Square). Působily velmi elegantně – dívky byly oblečené 
v  pestrobarevných šatech a  chlapci v  kalhotách a  barevných košilích. Hráli 
na akordeon, kytary a housle. Celá skupina se chránila před sluncem pod stanem 
upevněným na kovových tyčích s kolečky. Průvod se změnil ve způsob, jak převzít 
kontrolu nad veřejným prostorem a projevit svou etnickou příslušnost. To bylo 
něco, co se do té doby vymykalo jejich každodennímu životu i životu samotného 
města – tanec a hudba byly pro Romy do té doby obvykle jen součástí rodinných 
oslav. Akce byla dokladem neustálého vyjednávání, které rámuje přítomnost 
ve veřejném prostoru. „Jste v průvodu, ne na oslavě,“ napomínala jedna z Romňi 
děti učastnící se průvodu ve snaze přimět je, aby se chovaly slušně a tančily tak, jak 
to měly nacvičené, namísto sklouzávání k improvizované zábavě, která je obvyklá 
při svatbách nebo jiných oslavách. Tato věta se ukázala jako významná, stejně jako 
otázky padající na straně veřejnosti: „Jsou to opravdoví Cikáni?“9

Tyto dvě věty ilustrují, jak je celý proces rámován z pohledu Neromů, a jaké 
způsoby zobrazování Romů jej doprovázejí. Od této chvíle k účasti na konferencích 
a dalších akcích, na nichž vyjednávali svou novou viditelnost nejen se státem, ale 
i  s přítomným publikem, romští představitelé a  aktivisté, jako například Dalila 
Gómezová nebo Sandro Cristo, přizvávali vždy i pár akademiků. 

Vyvrcholení této série setkání bylo naplánováno na 8. dubna 2008, kdy se 
slavil Mezinárodní den Romů a kdy se konal veřejný křest knihy Le Paramici le 
Romege Kay Besen Akana Ando o Bogotá 10 (Pohádky Romů, kteří žijí v současné 
době v Bogotě, Prorrom, 2008). Mělo jít o scénické ztvárnění jednotlivých příběhů 
obsažených v knize, o bezprecendentní událost konanou v divadle Jorge Eliécera 
Gaitána a  místní samospráva financovala dokonce i  zkoušky, během kterých 
vybraní účastníci inscenaci připravovali. První vyjednávání probíhala v soukromí, 
za  účasti učitelů, které Prorrom vybral, aby plánovanou hudební, taneční 
a divadelní show pomohli zorganizovat. Rodiny, které se na představení podílely, 
se v rozporu s běžným stereotypem nevěnovaly umění profesionálně. Vystupování 

8 „Vive y siente la diversidad.“
9 �„¡Ustedes están en un desfile, no en una fiesta!“; „¿Serán Gitanos de verdad?“
10 �Podtitul knihy zní „Revitalizace a obnova ústní tradice v bogotské kumpanii prostřednictvím příběhů, mýtů 

a legend“ (Fortalecimiento y recuperación de la tradición oral de la kumpania de Bogotá a través de cuentos, mitos, 
leyendas y música).

Esteban Acuña Cabanzo | Vyjednávání (ne)viditelnosti mezi romskými rodinami v Bogotě



Romano džaniben 2 | 202166  |

na  jevišti pro ně bylo novou zkušeností a  potřebovali pomoc umělců z  řad 
Neromů. Samotné představení měl na starost učitel hudby spolu se dvěma učiteli 
dramatické výchovy a úředník místní samosprávy dohlížel na to, aby vše proběhlo 
podle projektového návrhu. Účinkujícími byli chlapci, dívky, teenageři, jedna 
žena a tři muži. Příležitostně byly na zkouškách přítomny i matky účinkujících 
dětí a  někteří zástupci Prorromu. Každý detail podléhal vyjednávání mezi 
doprovázejícími umělci, účinkujícími, zástupci organizací a dalšími přítomnými 
Romy: od způsobu vystupování na jevišti, přes typ kostýmů, které budou použity, 
až po výběr příběhů a písní, včetně mezinárodní romské hymny Gelem Gelem. 

Součástí vyjednávání se stala i otázka, jak do představení promítnout to, co 
se chápalo jako autentické (Lemon 2000). Protagonisté, vedeni doprovázejícími 
neromskými umělci, se museli usmívat a  chovat „více cikánsky“, „arabsky“, 
„s  tajemnou přitažlivostí“ (embrujo). V  samotný den představení, 8. dubna, 
s  fotografy v  zákulisí a  publikem plným očekávání v  hledišti, se motiv hraní 
„cikánství“ pro gádže stal ústředním. Během čekání na začátek představení někteří 
kolemjdoucí komentovali neobvyklé oblečení účastníků slovy: „Cikánky už jsme 
dlouho neviděli.“11 Na tomto místě je klíčové upozornit na význam představení 
jako součásti vyjednávání hranic mezi Romy a gádži. Napůl žertem, napůl vážně, 
odpověděl jeden ze starších členů komunity: „Ano, nejsou už vůbec vidět.“ 

V souvislosti s  tímto okamžikem je třeba zdůraznit dva momenty, které se 
vztahují k rodinám v Bogotě: 

Prvním (i) je vliv určitého rámce toho, co v těchto kontextech znamená pojem 
„etnický“, který je chápaný nikoli jako vyjednávání o hranicích skupin, ale jako 
odškrtávání položek na  seznamu vyjednaných „cikánských“ charakteristik (jako 
je specifický jazyk, určité typy řemesel, rodinná příslušnost a další) propojených 
s historií depersonalizovaných obrazů zobecněných na  všechny populace, které 
toto označení nesou. Tento „cikánský styl“, jenž bylo třeba na jevišti pro většinově 
neromské publikum předvést, je součástí metafory „cikánství“, kterou nikterak 
nelze ztotožnit s  každodenními romskými zvyklostmi a  zkušenostmi. Tato 
diskurzivní konstrukce „cikánství“ je často klasifikována jako orientalistická a má 
jasné důsledky, například v  tom, jak jsou romské skupiny stavěny mimo dějiny 
a  západní civilizaci (Trumpener 1992; Lee 2000; Acuña Cabanzo 2021: 142). 
Přispěla také k  jejich marginalizaci, zejména prostřednictvím svého zhmotnění 
v politice dohledu a kontroly (Okely 2014). Ve své odpovědi si starší romský muž 
žertovně utahoval ze stereotypních očekávání druhé strany směrem k  Gitanos, 
zatímco ty stejné stereotypy ještě téhož večera sám ochotně předváděl na jevišti. 

11 �„Hace tiempo no se veían Gitanas.“  Ve španělštině byl tento výraz genderově směřován k ženským 
pestrobarevným šatům. 



  |  67

Za  druhé (ii) měly některé ze symbolů, které byly v  tento den použity – 
jako například romská vlajka, hymna a  samotná volba data této oslavy – svou 
historii v romském aktivismu v Evropě. Národní symboly vytvořené v roce 1971 
prvním Světovým romským kongresem byly v podobných lokálních kontextech 
– rámovaných obratem k  prezentaci multikulturality kolumbijské společnosti, 
vyvolaným kolumbijskou ústavou z  roku 1991 – opakovaně používány (Acuña 
Cabanzo 2021: 138). Tyto symboly vytvářejí další vrstvu proměny významu 
pojmu etnicita, nyní spojeným i s institucionálními mechanismy. Poprvé je použili 
aktivisté, kteří se podíleli na mezinárodních iniciativách jako je SKOKRA12 a kteří 
udržují stálý kontakt s dalšími romskými mysliteli za hranicemi Kolumbie. 

Nakonec je třeba připomenout, že na popsaných aktivitách se podíleli jen 
někteří příslušníci rodu Ruso. Co se týče celého procesu uznání, z  romských 
komunit žijících v  Kolumbii se do  něj nejvíce zapojovaly rody Ruso ve  městě 
Bogota, Bolochok v Bogotě, Bucaramanze a Cucutě, Mighai v Karibiku a Greko 
v Pastu a příležitostně i další. Rozdíly ve způsobu řízení těchto vztahů vyústily 
ve  vytvoření dvou hlavních organizací, které se liší v  postojích k  začleňování 
Neromů do  svých řad, v  prioritách i  v  tom, jak si představují své zastoupení. 
Vyhláška z roku 2010 vedla také k tomu, že se jednotlivé kumpeny staly jednotkami, 
které se ve spolupráci s dalšími organizacemi samy zapojují do vlastních místních 
iniciativ. Přestože se objevily žádosti o rozšíření oficiální evidence na rodiny žijící 
v jiných městech, členové Národního kulatého stolu pro dialog se v tomto tématu 
neshodli. 

Tato kapitola představila, jak Romové v  Kolumbii v  institucionálním 
a veřejném kontextu vyjednávají svoji viditelnost během mimořádných událostí, 
jako jsou veřejná vystoupení, a také jak jsou Romové ve vztahu ke kolumbijské 
veřejnosti a  státu znovu utvářeni jako etnická skupina. Jen velmi letmo se ale 
dotkla aspektů spojených s běžnými okamžiky a každodenním životem, které jsou 
popsány v další části textu. 

1.4 Události každodenního života: „odpoutat se“ a „být bojovníkem“ 

Prostřednictvím výše popsaných akcí dokázali členové Prorromu definovat 
specifický prostor, ve kterém vyjednávají svou viditelnost pomocí strategického 
využívání odkazů na svou etnickou příslušnost a zobrazování „cikánství“. Svým 
způsobem byl tento proces dobrým příkladem toho, co Eriksen označil jako 
dialog mezi „dichotomizací“ etnicity, v  tomto případě vytvářením hranic mezi 
Romy a gádži, a „komplementarizací“, tedy potřebou simultánní interakce mezi 
lidmi a komunitami na obou stranách etnicky definované hranice (1999: 28). 

12 �Panamerická rada organizací a kumpanií na americkém kontinentě (Pan-American Council of the 
Organisations and Kumpanias of the Americas).

Esteban Acuña Cabanzo | Vyjednávání (ne)viditelnosti mezi romskými rodinami v Bogotě



Romano džaniben 2 | 202168  |

V  každé rodině se příslušnost ke  skupině vyjednává prostřednictvím 
konkrétních každodenních kulturních zvyklostí, které nabyly zvláštního významu 
a určují, kdo do skupiny patří a kdo ne. Ačkoli je hranice mezi Romy a Neromy 
klíčová, je důležité zdůraznit, že je také kontextuální a  liší se od diskurzivního 
rozlišování mezi „Cikány“ a  „Necikány“ (Acuña Cabanzo 2021: 141–142). 
Mimořádné události představují momenty „skupinovosti“ a viditelnosti, kde má 
toto dělení ústřední roli (Brubaker 2004: 12). V jiných kontextech však nemusí mít 
hranice mezi Romy a gádži nutně přednost před jinými typy klasifikací a dělení. 
V rámci terénního výzkumu jsem v Bogotě narazil na dva každodenní procesy 
neboli „formy sociality“ (Brazzabeni et al. 2016: 8), které určují jemné rozdíly 
v  příslušnosti k  místnímu romskému společenství. Shrnují je dva kolumbijské 
výrazy: (i) „volarse“ (odpoutat se, dosl. odlétat) a (ii) „ser guerreros“ (být bojovníky). 

„Odpoutání“ je obvykle chápáno ve  vztahu k  napětí mezi tradicemi 
a  individuálním jednáním. Tento rozpor se na  veřejných akcích zpravidla 
neprojevuje. Je to pojem, který se mezi romskými rodinami v  Bogotě používá, 
když někdo uteče s milencem/milenkou, ale jeho význam lze rozšířit i na případy, 
kdy se člověk rozhodne distancovat od  společenských institucí, mezi něž 
patří mimo jiné: manželství, romský jazyk, vortechia (povinnost rozdělit zisky 
ve  společném obchodním podniku s  romskými partnery rovnými díly), normy 
rituální čistoty vztahující se na nečisté (marime), přiměřený respekt v jednání se 
staršími, respektování rozhodovacího procesu, který zaštiťuje kriss (instituce pro 
řešení vnitřních konfliktů), nebo prostě jen společné soužití, překračující danou 
etnickou hranici. 

Shromážděné životní příběhy odhalují momenty distancování se a strategické 
(ne)viditelnosti v  rámci romských sociálních vazeb, ale i  mimo ně; například 
když se milenci rozhodnou odejít bez souhlasu rodičů, když někdo uzavře sňatek 
s  Neromem, nebo se rozhodne odejít jinam, mezi jiné lidi. Jednotlivci hranice 
etnicity aktivně prožívají ve  vyjednávání s  ostatními Romy, ale i  podle svých 
individuálních přání, rozhodnutí a vnitřních rozdílů – i když by to mělo znamenat, 
že člověk musí odejít a nemůže dál žít spolu s příbuznými, nebo že je ostrakizován 
a v komunitě už se o něm nemluví. Stejně tak existují různé způsoby chápání výše 
zmíněných institucí (a mluvení o nich), které se liší mezi jednotlivými vitsami, 
a také v závislosti na lokální příslušnosti, genderu, generaci atd. Daná komunita 
je skutečná a silná, ale proměnlivá; je utvářená sítěmi, výměnami a vztahy mezi 
těmi, kdo zůstávají, těmi, kdo odcházejí, a těmi, kdo se vracejí (doslova i obrazně). 
Dokáže se přizpůsobit různým potřebám distancování se, k nimž patří i  volba 
mezi tím být nebo nebýt vidět. 

Nicméně tato fluidita se ztrácí ve chvílích vyjednávání s gádži, kdy převládá 
strategie, která velí „zůstat bojovníky“, nebo, jinými slovy, přežít skrze práci. 
Ve  chvíli, kdy se do  popředí dostává vztah ke  státu a  projednává se veřejná 
politika nebo otázky (kulturního) dědictví, je nutné demonstrovat jak vlastní 



  |  69

kulturní charakteristiky, které jsou označovány jako autentické, tak i   sepjetí 
s nimi. Upevňování těchto hranic však není novým jevem, ale důsledkem praktik, 
které v  tomto scénáři dostávají nový význam. Každodenní praxe, i  ve  chvíli, 
kdy reprodukuje určité aspekty „cikánského“ stereotypu, je pevně zakotvena 
v  jednáních a  vztazích realizovaných v  konkrétních kontextech. Etnická 
sebeidentifikace Romů zahrnuje kombinaci různých každodenních životních 
zvyklostí: aktivní používání romštiny v  soukromé sféře (domácnosti) a  při 
vzájemných setkáních mezi Romy (a příležitostně i při soukromých rozhovorech 
na veřejnosti), používání specifické variety španělštiny (specifický přízvuk nebo 
výpůjčky z  romštiny), příbuzenské vztahy a  příslušnost k  vitsi nebo kumpeny, 
úcta ke starším, sociální a symbolické bariéry, které určují, kdo je Rom a kdo ne, 
pocity a  emoce spojené s  rodinným životem, specifické styly pohybu, oblékání 
a  uvažování o  vlastní příslušnosti a  další ztělesněné zkušenosti, které vyžadují 
kontextualizovaný, zevrubný a  dostatečně nuancovaný popis a  analýzu (Acuña 
2011: 60–62).

Jednou z těchto praktik je i romská práce (Romani buchi), jejíž analýzu známe 
i z  jiných kontextů, kde se obvykle zdůrazňuje, jak umožňuje přežití a zároveň 
pomáhá vytvářet etnickou hranici mezi Romy a Neromy (Stewart 1997: 17–26; 
Horváth 2005; Okely 1983: 49–65). To se odráží i  v  historii rodin v  Bogotě  
a  v  jejich tendenci k obživě využívat určité konkrétní schopnosti a dovednosti, 
které se mezi jednotlivými rodinami liší, a  zahrnují například kovovýrobu, 
podomní obchod, věštění, chov koní, zpracování kůží a v poslední době i opravy 
hydraulických strojů či opravy a přeprodej ojetých automobilů. Jak bylo ukázáno 
dříve, existuje intenzivní vztah mezi ekonomikou a  etnickou příslušností: 
rodiny praktikují romské způsoby podnikání a  přežití, které nelze redukovat 
na zobecňující obrazy. 

Při rozhovorech o  romské práci se všichni respondenti chlubili nejen tím, 
že si zachovali svou pracovní nezávislost, ale že dokážou „(vyrobit) cokoli“ (kerel 
buchi je současně chápáno jako „vyrábět věci“ a „dělat práci“) a „činit se, vydělávat, 
bojovat“ (guerrear). S hrdostí předváděli, jak ovládají určité dovednosti, které jim 
umožňují tohoto dosáhnout (prodávat, zatloukat, svářet, leštit, mít cit pro obchodní 
příležitosti atd.). Součástí těchto obchodů je doslova i  obrazně řečeno pohyb 
směrem k  lepším možnostem a  současně setrvávání ve  specifických romských 
sítích a  konkrétních referenčních rámcích, které zkoumají i  jiní autoři, jako je 
upřednostňování autonomie a  samostatné výdělečné činnosti, znovuvytváření 
etnických hranic skrze vyjednávání, vědomí sebeprezentace a  kontextuální 
variability, cirkulace, mobilita a výměna (Brazzabeni et al. 2016: 2, 13). S tím, jak 
se mění doba, využívají mladí lidé technologie a nové informace, aby si zajistili 
lepší pozici. Ti, kteří jsou schopni nashromáždit určitý kapitál, jej také využívají 
k získání přístupu k většímu množství lepších trhů, což jim následně poskytuje 
větší stabilitu. V  bogotských rodinách se výraz ser esclavo („být otrokem“) stal 

Esteban Acuña Cabanzo | Vyjednávání (ne)viditelnosti mezi romskými rodinami v Bogotě



Romano džaniben 2 | 202170  |

opakem výrazu ser guerrero („být bojovníkem“) a  synonymem pro podřízenou 
a na jiných závislou práci. Volarse („odpoutávání se“) se zase objevuje i v situacích, 
kdy romský průkopník najde nové odvětví (nebo místo k  životu) a  raději jej 
prozkoumá na vlastní pěst, než aby se o cenné informace podělil s rodinou, nebo 
se místo s jinými Romy rozhodne spojit s gádži. Protože volarse odporuje zvyku 
vortechia, dělení výdělku z podnikání rovným dílem mezi romské účastníky, nebo 
instituci manželství jako svazku dvou romských rodin, projevuje se v něm napětí 
mezi individuálním a kolektivním. Ať už na individuální nebo kolektivní úrovni, 
implikuje každé z výše popsaných řemesel a dovedností volbu mezi viditelností 
a  neviditelností založenou na  určitých rizicích a  potřebách, a  to nejen vůči 
Neromům, ale i vůči vlastním příbuzným. 

1.5 Vyjednávání se státem

Co má tento každodenní život společného s vyjednáváním se státem? Klíčovým 
slovem je zde zřejmě „obchod“. Pokud k  setkáním a  vyjednávání vztahů 
s kolumbijskou vládou nedochází v rámci událostí, na kterých se prezentuje etnická 
odlišnost ve  veřejném prostoru, obvykle se odehrávají v  kontextu projektového 
řízení a  scénářů poloveřejných jednání. Hlavním způsobem, jakým instituce 
v  rámci svých mandátů a při realizaci svých politik uplatňovaly „diferencovaný 
přístup“ (enfoque diferencial) ke  skupinám považovaným za  zranitelné, byly 
krátkodobé projekty a předběžné konzultace před přijetím nové legislativy. 

Běžně je možné sledovat, jak se organizace Unión Romani a Prorrom snaží 
co nejlépe reagovat na četné žádosti o jejich přítomnost a hlas na různých místech. 
Jejich zástupci tráví čas byrokracií a papírováním. Státní instituce předpokládají, že 
romské organizace by měly ovládat související kompetence a jazyk. Představitelé 
romských organizací si postupně uvědomili nejen to, že taková práce vyžaduje 
poměrně velkou počáteční investici času, zdrojů a úsilí, ale že je také nutně vede 
k vyjednávání některých vlastních hodnot a dovedností, včetně výše popsaných 
zvyklostí, které se týkají práce a podnikání. Namísto toho procesy, které měly vést 
k uznání Romů jako etnické menšiny, vyžadovaly, aby se zúčastněné osoby naučily 
jazyk byrokracie a formality, které s sebou boj za jejich kulturní práva přinesl. Čas, 
který investovali do  „uznání“ a  „zviditelnění“ vlastní skupiny, byl časem, který 
nemohli věnovat běžným řemeslům a podnikání, díky kterým se stali těmi, kým 
byli, které umožnily přežití jejich komunity a až dosud živily celé jejich rodiny. 

Vzhledem k rozporům při jednání se státními institucemi a dalšími aktéry 
byla historie Prorromu a  Unión Romaní poznamenána neustálými konflikty 
(Mirga-Kruszelnicka 2016). Obě organizace nesdílely ani stejné zájmy ani stejné 
cíle, zejména proto, že sestávaly z  různých rodin, které hodlaly upřednostňovat 
odlišné názory na to, jak by měl vypadat jejich vztah se státem. V praxi se takové 
instituce nemohou zabývat pouze „Romy“, ale musí se vypořádat se dvěma různými 



  |  71

názorovými proudy. Během posledního desetiletí se do tohoto procesu zapojovali 
velmi intenzivně a z různých pozic také Neromové (akademici, právníci, novináři, 
pracovníci nevládních organizací a další), přičemž někteří z nich využívali těchto 
rozporů ve  svůj vlastní prospěch a  svým jednáním jen dále posilovali existující 
bariéru založenou na  etnicitě. Jiní, kteří se ukázali být klíčovými pro první 
pokusy o překračování vnitřních i  vnějších hranic, podporovali novou generaci 
romských představitelů, kteří mezi sebou dokáží lépe komunikovat a představují 
sjednocenější frontu. Často ale nadále slýcháme, že „Romové jsou velmi uzavření“ 
nebo dokonce „problémoví“, stejně jako názor druhé strany, že „gádžům se nedá 
věřit“. V jejich důsledku se tak stále reprodukuje historický předpoklad jinakosti. 

Bylo by chybou snažit se pochopit situaci romských rodin v Kolumbii a nebrat 
přitom ohled na  jejich příslušnost ke  globální diaspoře národa, který přežil 
vyhlazování a násilnou asimilaci. Jednou z velmi komplikovaných oblastí, o které 
máme jen málo poznatků, je například způsob rozdělování zdrojů uvnitř rodin 
(Acuña Cabanzo 2011: 77). Ti, kteří mají bohatství a postavení nebo možnost 
pracovat, se obvykle starají o ty, kteří takové štěstí nemají. Uvnitř rodin ale existují 
nerovnosti – a analýza těchto nerovností na základě genderu, věku, třídy a rasy 
stále z velké části chybí (Acuña Cabanzo 2019). Zdá se, že hlavním principem, 
který určuje kolektivní vztahy mezi dospělými v  situaci, kdy všichni pracují 
na stejné zakázce, je vortechia, tedy rovná dělba výdělku mezi všechny zúčastněné 
strany. Přístup ke vztahům s gádži je výrazně odlišný i s ohledem na to, že státní  
instituce obvykle považovaly přítomnost Romů za nežádoucí a aplikovaly na ně 
dohled, kontrolu a omezení. Každodenní zvyklosti mají zaručovat soběstačnost 
a  přežití, čímž zpochybňují odpovědnost vůči byrokratickým strukturám  
národních a  místních samospráv, které pro vedení projektů používají logické 
rámce a jiné modely řízení. 

Zástupci Romů, kteří se účastní jednání s  vládou, se pak v  otázce řízení 
zdrojů pohybují nejméně mezi třemi logickými systémy. Představitelé romských 
organizací se ocitají v  pozici, kde se kříží jejich zájmy jako Romů, jako členů 
kolumbijské společnosti a jako jednotlivců. Jak ukazují některé z výše uvedených 
etnografických příkladů jednání, účastníci mimořádných veřejných akcí se na nich 
podíleli jednak z  vlastního zájmu, ale zároveň cítili potřebu ukázat se v  rámci 
těchto akcí ve  specifickém světle, aby se zavděčili svým příbuzným, ale i  aby 
vyhověli představám veřejnosti. Vedle toho tu jsou zkušenosti z  každodenního 
života, pro které je charakteristická interakce různě motivované volby a různých 
tlaků, kdy v  závislosti na  situaci každodenní život vyžaduje někdy zviditelnění 
a  jindy zneviditelnění, někdy zveličení a  jindy zas skrývání určitých aspektů 
vlastní etnické příslušnosti. Obvinění z „problematičnosti“ je projevem nezájmu 
o  skutečné dějiny Romů a  jejich životy, a  nadřazenosti individuálních zájmů, 
a  to i  na  straně vládních úředníků. Různě formulované problémy se hromadí 
a  od  jednacího stolu mizejí nejen potřebné zdroje, ale i  politická vůle. Je také 

Esteban Acuña Cabanzo | Vyjednávání (ne)viditelnosti mezi romskými rodinami v Bogotě



Romano džaniben 2 | 202172  |

důležité připomenout, že v  Kolumbii jsou běžnými jevy ve  většině státních  
institucí korupce a klientelismus. V tomto kontextu není vzácností, že se mnohé 
projekty prostě neuskuteční, protože zajištění živobytí romským způsobem 
nebo péče o  blaho celé skupiny či organizace mají obvykle přednost před  
hypotetickými kolektivními zájmy, které se málokdy naplní. Tyto rozpory 
způsobily, že v tuto chvíli už jen málokdo věří v proces spolupráce s kolumbijským 
státem nebo jen málokdo stojí o to být jeho součástí. 

2 Závěry: Co je třeba zjistit a udělat

Na  závěr můžeme upozornit na  některé nedávné události, které mohou být  
užitečné při přemýšlení o  (ne)viditelnosti jako o  součásti strategií adaptace 
kolumbijských Romů. Zdůrazním jednu zkušenost, která dobře ilustruje 
setrvačnost, do  které se tyto procesy v  kontextu realizace veřejných akcí 
a projektového řízení dostaly.

Deset let po oslavách 8. dubna v Divadle Jorgeho Eliécera Gaitána, které 
tehdy představovaly něco zcela nového, lze situaci procesu uznání Romů ze 
strany státu označit za  stagnující, což se projevilo zejména v období pandemie 
COVID-19 v  letech 2020 a  2021. Pro ilustraci tohoto stavu, který členové 
kolumbijských rodin často tematizovali v osobních rozhovorech, bychom mohli 
analyzovat nedávné vzpomínkové akce, které se konaly v  Bogotě v  roce 2018. 
Dne 6. dubna se od 18 do 20 hodin konala malá slavnost, na níž byla předána 
symbolická ocenění významným osobnostem z  jednotlivých rodů v  Bogotě 
za  jejich přínos v  procesu uznání. V  předchozích měsících navrhoval Prorrom 
uspořádat podobnou ceremonii jako před deseti lety, ale k tomu nikdy nedošlo. 
Místo toho se na  programu realizované střízlivé akce objevily stručné projevy 
tří vládních představitelů, promítal se krátký dokumentární film o  obecných 
charakteristikách Romů jako etnické skupiny, který financovaly místní úřady 
a natočil ho jen několik dní před uvedením filmař bez zkušeností s  romskými 
rodinami, a zazněl zde krátký projev Dalily Gómez. Na akci nebyl žádný prostor 
pro improvizaci a ve chvíli, kdy se kytarista se zpěvačkou rozhodli zahrát Gelem 
Gelem, ředitel divadla je zastavil. Program uzavřel městský filharmonický orchestr 
ukázkami ze svého klasického a  latinskoamerického repertoáru, který ovšem 
nezahrnoval nic z romské hudby. Přestože jednotlivci, kteří obdrželi ocenění, byli 
potěšeni, většina publika odcházela s hořkou pachutí, vyvolanou tím, že nemohli 
předvést nic z toho, o co usilovali. Nicméně tento 6. duben přinesl i něco, co se 
dosud nestalo, a sice to, že na jednom pódiu stály obě romské organizace z Bogoty 
a společně přebíraly ceny jako symbolické ocenění jejich soustavné práce. 

Tato nucená demonstrace byrokratické střízlivosti a  formálnosti, 
kterou okresní funkcionáři oslavovali jako úspěch, nemá mnoho společného 
s každodenním životem nebo záměry popsanými výše. V kontrastu k veřejnému 



  |  73

udílení cen uspořádal Prorrom 8. dubna svou vlastní oslavu v blízkosti romských 
domovů v  lokalitě Kennedy, tentokrát financovanou centrální vládou. Navařili 
jídlo pro mnoho lidí a  na  oslavě se hrálo a  tančilo při hudbě, která dva dny 
předtím nezazněla. Oslavy se zúčastnili i  vládní úředníci, neromští členové 
jejich církví a dokonce i členové místní policie. Takto vyjednaná viditelnost zde 
získala nový odstín, navíc za podmínek, které mohli členové romské organizace 
lépe kontrolovat. Tyto dva scénáře – kdy etnicita, o  níž se neustále vyjednává, 
může být buď předváděná v rámci zvláštních akcí či projektů, anebo je podřízena 
logice státu – jsou prozatím při organizování veřejných akcí těmi nejčastějšími. 
Spontánnost a přirozenost se vyměnily za potřeby učitelů a požadavky logistiky 
a možnosti realizace se redukují na místa, která jsou označená za adekvátní pro 
předvádění „rozmanitosti“ a obvykle leží daleko od skutečných center města, kde 
by dávalo smysl tyto akce pořádat.13

Státní projekty mohou také přispívat určitými prostředky k posilování rodinné/
skupinové sounáležitosti (akce, workshopy apod.) a příležitostně i k obnovování 
významu starých řemesel (měditepectví, tradiční kuchyně a podobně). Umožňují 
také vyjednávání o stereotypech, jimž jsou Romové vystaveni. Mnou dotazovaní 
Romové zdůrazňovali význam těchto akcí a vyjednávání za účelem „zviditelnění 
naší kultury“ (Acuña Cabanzo 2011: 80). Toto je první krok procesu, který by 
Romům nakonec mohl pomoci dosáhnout právních záruk a ochrany jejich práv 
ve stejné míře, v jaké jich v Kolumbii již dosáhlo původní a černošské obyvatelstvo. 
Patří mezi ně mimo jiné etnoedukační programy, konkrétní politické zastoupení 
v  zákonodárných orgánech nebo vlastní jurisdikce. Takové aspirace pěstuje 
existující diskurz etnicity a  diverzity, a  podporuje je i  neustálá komunikace 
aktivistů a dalších představitelů, kteří se setkávají, vyměňují si zkušenosti a při 
vyjednávání se státem příležitostně vytvářejí spojenectví. 

Ti, kteří i po deseti letech stále věří ve vztahy se státními institucemi, ačkoli 
práci pro ně nepovažují za  dobře placenou, s  nimi spolupracují proto, že se 
domnívají, že aktivismus a  interakce s vládou má svůj smysluplný přínos, nebo 
ho v budoucnu bude mít. Nicméně logika liberalismu a lidskoprávní logika dosud 
realizovaných sociálních projektů jsou cizí žité zkušenosti jednotlivých romských 
rodin a jednotlivců se státními úřady. Prostřednictvím reprodukce stereotypů se 
ve výše popsaných povrchních momentech zviditelňování reprodukují i historické 
předsudky. Pracovníci nevládních organizací, úředníci, akademici a  novináři 
přicházejí a odcházejí, ale z pohledu rodin neexistují žádné dlouhodobé snahy, 
které by směřovaly ke zlepšení jejich životních podmínek a zastoupení. 

13 �Příkladem tohoto typu „neviditelnosti“ byla prezentace tanečního souboru Ame le Rrom, která se konala 
v březnu 2018 v městské botanické zahradě, daleko od očí většiny obyvatel Bogoty, jako součást akcí 
organizovaných okresním sekretariátem pro ženy. Zajímavé bylo, že akce se konala bez větší reklamy 
a jediným publikem byly další ženy, které se akce účastnily v rámci projektů na podporu diverzity 
realizovaných touto institucí.

Esteban Acuña Cabanzo | Vyjednávání (ne)viditelnosti mezi romskými rodinami v Bogotě



Romano džaniben 2 | 202174  |

Článek se snažil utřídit shromážděné etnografické poznatky skrze 
teoretickou perspektivu zaměřenou na  fenomén (ne)viditelnosti. Ukazuje, že 
koncepty vyjednané viditelnosti a  režimy viditelnosti mohou být užitečné pro 
pochopení taktik, které romské rodiny používají v různých situacích a kontextech. 
Jejich každodenní praktiky určitým způsobem signalizují nebo naznačují jejich 
etnickou příslušnost v  závislosti na  jejich potřebách a  zájmech. Kromě toho 
tento článek představuje etnografický výzkum jako klíčový nástroj k pochopení 
konstrukce bariéry mezi Romy a gádži, která je neustále vyjednávána při veřejných, 
poloveřejných i všedních událostech. 

Pětadvacet let trvající proces uznání Romů v Kolumbii jako etnické skupiny 
a  jejich oficiálního zviditelňování vedl aktivisty, výzkumníky a  státní úředníky 
k  pochybnostem o  jeho užitečnosti; ti nejkritičtější z  nich dokonce začali 
pochybovat o své vlastní účasti na něm a o roli, kterou v něm hráli. Článek ukazuje, 
že „produktivní uznání“ závisí na skutečně zapojených aktérech, kterých se ovšem 
v  současné době spíše nedostává. Ke  scénáři, v němž by veřejná paměť, vědění 
a veřejná politika byly zakotveny a v dalším rozvoji nadále vycházely z historie, 
zkušeností a zvyklostí romských rodin a jejich způsobů žití ve světě a jeho chápání, 
povede ještě dlouhá cesta. 

Z angličtiny přeložila Eva Nováková

Literatura

Acuña Cabanzo, E. 2008. Lo „gitano“. Estereotipos y etnicidad alrededor del 8 de abril, 
Día Internacional del Pueblo Rom, en Bogotá, Colombia. Bogota: Universidad 
Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de 
Antropología.

Acuña Cabanzo, E. 2011. Between „flying away“ and „being warriors“. The 
Construction of Ethnic Identity among Rrom (Gypsies) in Bogotá, Colombia. 
Leiden: Leiden University, Social and Behavioral Sciences, Anthropology.

Acuña Cabanzo, E. 2019. Tracing the Romani Atlantic. An Ethnography of Trans-
local Interconnections and Mobilities among Romani Groups. Dizertační práce. 
Freiburg: University of Freiburg, Institute for Cultural Anthropology and 
European Ethnology.

Acuña Cabanzo, E. 2020. Roma in Colombia: Arrivals, lives and political 
organization. Project Education of Roma Children in Europe – Council 
of Europe. Strasbourg (Factsheets on Roma, 3.17). Dostupné z: http://
romafacts.uni-graz.at/view_pdf.php?t=culture&s=c_3_17&l=en



  |  75

Acuña Cabanzo, E. 2021. „Lo gitano“ y lo Rrom: Representaciones, estereotipos,  
y performatividad en el proceso de reivindicación étnica romaní en 
Colombia. Etnografías Contemporáneas 7 (12): 134–157.

Brazzabeni, M., Cunha, M. I., Fotta, M. 2016. Introduction: Gypsy Economy. 
In: Brazzabeni, M., Cunha, I. M., Fotta, M. (eds.). Gypsy Economy: Romani 
Livelihoods and Notions of Worth in the 21st Century. New York: Berghahn 
Books, 1–29.

Brubaker, R. 2004. Ethnicity without Groups. Cambridge: Harvard University 
Press.

Dornhof, S. 2011. Regimes of Visibility. Representing violence against women  
in the French banlieue. Fem Rev 98 (1): 110–127. 

Eriksen, T. H. 1999. Ethnicity and Nationalism. Anthropological Perspectives. 
London: Pluto Press.

Galeano, H. 1997. Tiempo de Gitanas. Vanguardia Liberal. 27. 12. 1997.
Gómez Fuentes, V., Gamboa Martínez, J., Paternina Espinosa, H. A. 2000.  

Los Rom de Colombia. Itinerario de un Pueblo Invisible. Bogota: Prorrom.
Horváth, K. 2005. Gypsy work—gadjo work. Romani Studies 15 (1): 31–49.
Lee, K. 2000 Orientalism and Gypsylorism. Social Analysis 44 (2): 129–156.
Lemon, A. 2000. Between Two Fires. Gypsy Performance and Romani Memory from 

Pushkin to Post-Socialism. Durham: Duke University Press.
Marsh, A. 2008. “No promised land”: History, Historiography & The Origin of the 

Gypsies. London: University of Greenwich London, Sociology Department.
Mirga-Kruszelnicka, A. 2016. “The associations are all we have”: Comparative 

Study of the Romani Associationism and Ethnic Mobilization in Spain and 
Colombia. Dizertační práce. Barcelona: Universitat Autónoma de Barcelona, 
Department of Social and Cultural Anthropology.

Moreo, E. 2012. On Visibility and Invisibility: Migrant Practices between 
Regimes of Representation and Self-Determination. In: Lentin, R., Moreo, 
E. (eds.). Migrant Activism and Integration from Below in Ireland. London: 
Palgrave Macmillan, 72–93.

Mubi Brighenti, A. 2010. Visibility in Social Theory and Social Research. Basingstoke: 
Palgrave Macmillan.

Okely, J. 1983. The Traveller-Gypsies. Cambridge: Cambridge University Press.
Okely, J. 2014. Recycled (mis)representations. Gypsies, Travellers or Roma treated 

as objects, rarely subjects. People, Place and Policy 8 (1): 65–85.
Paternina Espinosa, H. A. 2013. El Proceso Organizativo del Pueblo Rrom 

(Gitano) de Colombia (PRORROM). De la Auto-invisibilidad como 
estrategia de resistencia étnica y cultural, a  la visibilización como mecanismo 
de reconicimiento de derechos económicos, sociales, políticos y culturales. Madrid: 
Universidad Autónoma de Madrid, Departamento de Antropología Social 
y Pensamiento Filosófico Español.

Esteban Acuña Cabanzo | Vyjednávání (ne)viditelnosti mezi romskými rodinami v Bogotě



Romano džaniben 2 | 202176  |

Prorom. 2005. Tras el Rastro de Melquíades. Memoria y Resistencia de los Rom  
de Colombia. Bogotá: Prorom (O Lasho Drom).

Prorrom. 2008. Le Paramici le Romege kay besen Akana ando o Bogotá. Fortalecimiento 
y recuperación de la tradición oral de la kumpania de Bogotá a través de cuentos, 
mitos, leyendas y música. Bogotá: Prorrom.

Silverman, C. 1982. Everyday Drama. Impression Management of Urban Gypsies. 
Urban Anthropology 11 (3/4): 377–398.

Silverman, C. 1988. Negotiating „Gypsiness“. Strategy in Context. The Journal of 
American Folklore 101 (401): 261–275.

Stewart, M. 1997. The Time of the Gypsies. Cumnor Hilt, Oxford: Westview Press.
Stewart, M. 2013. Roma and Gypsy „Ethnicity“ as a Subject of Anthropological 

Inquiry. Annual Review of Anthropology 42: 415–432. 
Thompson, J. B. 2005. The New Visibility. Theory, Culture and Society 22 (6): 31–51.
Trumpener, K. 1992. The Time of the Gypsies. A „People without History“ in the 

Narratives of the West. Critical Inquiry 18 (4): 843–884.
Williams, P.  The Invisibility of the Kalderash of Paris. Some Aspects of the 

Economic Activity and Settelment Patterns of the Kalderash Rom of the 
Paris Suburbs. Urban Anthropology 11 (3/4): 315–346.



Nerecenzovaná část



78  | Romano džaniben 2 | 2021



  |  79Elizabeth Infante de Juan | Phirav mugo traio kon iek iló romanó

Phirav mugo traio kon iek iló romanó
/ Kráčím životem s romským srdcem2

Jsem nezávislá žena a křesťanka. Během mnoha let svého života jsem zažila strádání 
a diskriminaci, ale také milé zacházení. Díky těmto zkušenostem se dívám na svět 
jinak a přetvářím svou bolest v motor, abych mohla pomáhat ostatním lidem svou 
solidaritou, což mě hřeje u  srdce. Do  svých aktivit jsem zapojila svou rodinu, 
manžela, děti a  snachy. V  současnosti se skrze solidaritu a  pomoc potkáváme 
s mnoha lidmi, ke kterým se chováme láskyplně a neděláme mezi nimi rozdíly, 
nediskriminujeme. V posledních deseti letech svého života jsem s podporou mých 
milovaných hodně pracovala na zviditelnění argentinské romské komunity. S naší 
kulturou jsem ostatní lidi seznamovala v rámci nejrůznějších setkání a aktivit, jako 
jsou konference, výstavy umění v  muzeích, přednášky a  akce v  kostele. Děkuji 
Bohu za to, že mi dal sílu změnit svůj život a za to, že mě vedl různými cestami, 
přes lásku, solidaritu a jednotu, abych mohla dál ukazovat drahocennou romskou 
kulturu a tradice všude tam, kde se ocitnu.

Ze španělštiny přeložila Jana Vaněčková

Poznámka k transkripci a překladu z romštiny 

Uvedený text je varietou kalderaštiny ze severní Argentiny. Autorka užívá 
při jejím zápisu španělský pravopis, místy doplňovaný anglickým přepisem 
kalderaštiny podle severoamerického úzu.3 Ve výstavbě textu a ve slovní zásobě se 
odráží autorčin idiolekt, neboť není rodilou mluvčí tohoto jazyka. Prezentovaná 
kalderaština se formovala v severovýchodním Srbsku, snad v srbském Banátu,4 jak 
tomu nasvědčují slova mešte, radimasa, sinija, swato, šikjeri a další jazykové indicie.

Transkripce romštiny je v  původním textu velmi rozkolísaná a  bylo  
obtížné ji sjednotit. Vzhledem k  nedostatku místa uvedu pro ilustraci jen  
hlásku š a  její alofon ś. Kalderaština obecně rozlišuje š/ś (např. šerand/śej), 
přičemž ś povstalo z  čh. Autorka š/ś nerozlišuje, a  protože š španělština nemá, 

| Elizabeth Infante de Juan1

1 �Elizabeth Infante de Juan je referentkou pro romskou komunitu v argentinském městě Salta. Svůj text 
pro RDž sepsala v srpnu 2020. Během září a října 2020 jej dále rozpracovala ve španělštině, ve spolupráci 
s Marianou Sabino Salazar. Na základě této rozšířené verze pak vznikl finální text v romštině. 

2 �Jak citovat: de Juan, E. I. 2021. Phirav mugo traio kon iek iló romanó / Kráčím životem s romským srdcem. 
Romano džaniben 28 (2): 79–93.

3 � Viz Lee, R., Romani Dictionary Kalderash-English. Toronto: Magoria Books, 2010.
4 �Viz Boretzky, N., Romani: Grammatik des Kalderaš-Dialekts mit Texten und Glossar. Berlin: Harrassowitz 

Verlag, 1994.



Romano džaniben 2 | 202180  |

přepisuje jej jinak. Jednak anglickým sh (např. manush, shon), ale také španělským s  
(např. bors). Toto s  však autorka v  jiných případech užila i  pro z  (např. sakono, 
vasdel). Původní zápisy sh/s jsem tedy převedl na zápis š/ś, a  to podle skutečné 
distribuce, např. bešav x śon. Podobně tomu bylo i  u  dvojic ž/ź a  dž/dź. 
Od  standardizovaného romského pravopisu užívaného u  nás se mnou užitá 
transkripce odlišuje ještě palatalizovanými souhláskami dj 5 (kerdjilo), kj (bukja), 
lj (aljaren), nj (ternja) a rj (vasurja). Kmitavé rr, charakteristické pro kalderaštinu 
obecně, je mluvčími autorčina dialektu chápáno jako g, což komplikuje přepis. 
Nicméně v tomto textu se jedná pouze o tři slova: mugo, gokje, kheroga (čti murro, 
rrokje, kherorra). Samohlásku u nahrazuji tam, kde je to nutné, podle skutečné 
výslovnosti bilabiálou w (např. swako) a namísto „českého“ velárního ch, užívám 
ve shodě s mezinárodní transkripcí grafém x. 

	 Zbyněk Andrš

5 �Nejedná se zde o palatální ď, jako např. v košickém podnářečí východoslovenské romštiny (kerďom). Měkčení 
je méně výrazné, proto volím způsob zápisu vycházející z „jugoslávské“ tradice přepisu romštiny, který je 
užívaný např. pro lovárštinu.



  |  81

I.

Elizabeth Infante de Juan | Phirav mugo traio kon iek iló romanó



Romano džaniben 2 | 202182  |

O projekto „Uvari te bešav“ kerdjilo, te sikavas o zakono romano la Argentinako 
taj te vazdel pe, sostar trubul te sikadjol taj te anzardjol pe thana, te dikhjol 
o narodo taj o zakono romano, te rekonosisaras amari tradicia taj historia, te del 
pe gindo pa lengi diversia. E pervo data, kaj ando foro Salta kerdjilo jek sikajimos 
pal zakonurja la kumpanijake romani ando Museo de arte contemporáneo.

Sas partja katar gadala prame le dźuvlja katar e familia Juan: e dej, šeja, 
borja taj nepata. O anzardimos kerdjilo ando trito śon katar o borš 2018 ando 
internacionalno dźuvljango śon. Kon kordinisardas gado projekto, sas amari 
sikavni licenciadica ande arte visual e Soledad Videla, lasa arakhadjiljam ande 
duj forurja la Argentinake, Cordoba taj Salta, te das sa de fjal, so źalas pe, kaj 
sikjovasas te farbosaras le foči taj le vasurja. Amaro obxetivo sas, te sikavas taj 
te aljaren le dźene, sar si jek čerga/kher romani, kon sa sogodi avelas andre ande 
late: firangos, šeranda, ponjavas taj jek lada le gadenca katar amaro narodo, sar si 
le gokje taj kitrinče, pale le čare taj le tijariči porcelanenca, sa gado farbome pala 
le dźenja/dźuvlja, kaj participisarde ande buki.

Gado sikajimos dikhle les but mišto le gadźe taj vi amen samas barikanja, kaj 
šaj demostrisaras, ke katar e kumpanija šaj kerdjol pe but bukja, inke te anzaras 
jek sikajimos ande jek museo.

Tradicia romani arte źuvindo.



  |  83

Projektem „Obývací pokoj“ jsme chtěli ukázat, jak žijí Romové v  Argentině, 
abychom vyzdvihli, co je na jejich způsobu života zajímavého a inspirativního, aby 
ostatní viděli a poznali náš lid a romskou kulturu, abychom poznávali svoje tradice 
a historii a abychom se zamysleli nad jejich rozmanitostí. Bylo to poprvé, co se 
ve městě Salta v Muzeu současného umění uskutečnila výstava věnovaná kultuře 
romské komunity. 

V této věci se angažovaly ženy z rodiny Juan (matka, dcery, snachy a jedna 
neteř). Koncepce výstavy vznikla ve třetím měsíci roku 2018, v měsíci, kdy se slaví 
Mezinárodní den žen. Koordinátorkou projektu byla Soledad Videla, naše učitelka, 
absolventka oboru vizuálního umění, s níž jsme se setkaly ve dvou argentinských 
městech, v Cordóbě a Saltě. Probíraly jsme, co všechno by se do výstavy mohlo 
hodit, a  učily se barvit textilie a  malovat nádoby. Naším cílem bylo vystavit 
různé artefakty, aby si lidé udělali představu, jak vypadá romský stan nebo dům 
zevnitř se vším, co v něm bývá: záclony, polštáře, pokrývky a koberce a také truhla 
s  oblečením, charakteristickým pro náš národ, jako jsou sukně a  zástěry, dále 
porcelánové mísy a  talíře. A toto vše malovaly ženy, které se účastnily přípravy 
výstavy. 

Tuto výstavu hodnotili „gádžové“ velice dobře a  i  my jsme byly pyšné, že 
jsme mohly ukázat, že lidé z romské komunity jsou schopni udělat mnoho věcí, 
a dokonce i vytvořit výstavu v muzeu. 

Romská tradice je umění, které žije.1 

1 �Jde o jakési motto autorky, které má pro ni osobně i její rodinu velký význam: „Romské tradice mají 
obrovskou hodnotu, díky tomu, že jsou živé.“ – pozn. editorů.

Elizabeth Infante de Juan | Phirav mugo traio kon iek iló romanó



Romano džaniben 2 | 202184  |

II.



  |  85Elizabeth Infante de Juan | Phirav mugo traio kon iek iló romanó



Romano džaniben 2 | 202186  |

Kaj e pervo sinija romani ande sekretaria la Argentinaki ando śon marco katar 
o  borš 2018, Elizabeth Infante De Juan proponisardas te kerdjol pe e pervo 
enkvesto, te dźanas, sode manuš si ka e kumpanija romani la Saltake.

Ando śon novembro katar o  borš 2018 manušnja profesionalicas katar 
o  RENAPER (Registracia nacionalno katar le manuš), e Claudia Pittari taj  
e Viviana Campora, avile katar Buenos Aires dźi ka Salta. E Claudia taj e Viviana 
kerde kapacitacia pe trin dźjes ka efta śeja romanja: e Lucia Juan, e Carolina Juan, 
e Celeste Juan, e Johana Calderas, e Sofia Juan, e Jacquelin Juan taj e Elizabeth 
Infante de Juan. Le ternja śeja romanja, kaj sikjonas o sekundari, sas kaj kerde le 
enkvesti ka swako romani familia katar e kumpanija romani la Saltaki. Maškar 
e informacia, kaj kidam, destakil godja, te šaj las o sastimos taj o fjalo kher, kaj 
bešas. Enkvesti anenas o puśimos anda ke vica romani si, o sikajimos kal školi 
taj borš le dźenenge. Te kerdjol sa le enkvesti dźelo pe trin śon, kotar tradam  
e informacia, te procesin la ka o RENAPER ando Buenos Aires.

Ande sa o  borš 2019 mešte romnja la Saltake (Argentina) participisarde 
sar presidenturia taj fiškaluria katar e sinija kal elección legislativa anda o them 
Argentina taj anda o foro Salta. 

Pala o vazdimos, kaj das len Elizabeth Infante de Juan, le śeja, kaj dźanas 
kaj škola, line mešte kurso, te kapacitin pe ando juzgado electoral federal, te šaj 
avenas autoritori katar le sinije ande škola San Jose de Calasanz, kaj o narodo 
empadronaduria dźelo te votil le štar dati ando borš 2019.

Kača buki sas la o  obxetivo te sikadjol e kumpanija romani taj te phagjol 
le esteriotipuria, kaj de but borš si ka o amaro narodo romano. Pala kača buki 
sikajimaski šaj demostrisardam, kaj sam ciudadanuria la Argentinake katar e vica 
romani, kon derečuria taj deberuria sar fersavo aver, kaj bešel ande gado them. Si 
but importanto te dźanas, sode sam taj sar si amaro narodo, te šaj rekonosisaras, 
kasave si amare derečuria taj obligacia.



  |  87

Při prvním romském zasedání v argentinském sekretariátu v březnu roku 2018 
navrhla Elizabeth Infante De Juan, aby bylo provedeno první demografické 
šetření, abychom zjistili, kolik lidí tvoří romskou komunitu v Saltě. 

V listopadu roku 2018 přijely Claudia Pittari a Viviana Campora, odbornice 
z RENAPERu (Národního registru osob), z Buenos Aires až do Salty, aby zde 
realizovaly třídenní školení se sedmi romskými dívkami: Lucií Juan, Carolinou 
Juan, Celestou Juan, Johanou Calderas, Sofií Juan, Jacquelinou Juan a Elizabethou 
Infante de Juan. Tyto mladé Romky, studentky středních škol, pak v každé rodině 
saltské romské komunity provedly dotazníkové šetření. Z informací, které jsme 
shromáždily, jsou významné zejména ty, které se týkají dostupnosti zdravotní péče 
a kvality bydlení. Zjišťovaly jsme rodovou příslušnost, dosažené vzdělání a  věk 
osob. Celé šetření trvalo tři měsíce. Získané informace jsme poslaly ke zpracování 
do RENAPERu v Buenos Aires. 

V průběhu roku 2019 se některé romské ženy ze Salty účastnily argentinských 
legislativních voleb jako předsedkyně a zapisovatelky místních volebních komisí 
ve  městě Salta. Díky podpoře, kterou jim poskytla Elizabeth Infante de Juan, 
několik středoškolaček začalo navštěvovat kurz, aby se vyškolily u argentinského 
federálního volebního soudu a mohly se stát členkami volebních komisí ve škole 
„San Jose de Calasanz“. Zde potom proběhlo v roce 2019 během čtyř voleb také 
sčítání lidu. 

Cílem této práce bylo zviditelnit romskou komunitu a  zbořit stereotypy, 
které jsou už dlouhá léta s naším romským národem spojovány. Touto vzdělávací 
aktivitou jsme mohli ukázat, že jsme občané Argentiny z  rodu Romů s  právy 
a povinnostmi jako kdokoli jiný, kdo žije v této zemi. Je velmi důležité, abychom 
věděli, kolik nás je a jak na tom je náš národ, abychom mohli rozpoznat, jaká jsou 
naše práva a povinnosti.

Elizabeth Infante de Juan | Phirav mugo traio kon iek iló romanó



Romano džaniben 2 | 202188  |

E intenciona te laśaras ceramika te pjas o čajo romano, arakhadjol katar o amalipe, 
kaj si amen kon e Nancy Alvarado katar but borš palpale. Kača propuesta dźeli 
te kerdjol sa jek fjalo pala, kaj kerasas swato, ande but riga, andel forurja Salta taj 
Tucuman. De duj borš ando 2018 uni romnja samas invitade, te sikjuvas ande jek 
studio ceramikako, kaj kerdjilosas ando foro San Miguel de Tucuman. E kapacitori 
sas e Rosangela Manzione taj o enkontro kerdilo ando taljero partikularno katar 
e Nancy, le duj sikavnja taj ceramistis. Ande godja kapacitaciona, kaj dźelo pe 
sar štar dźjes, djam andre ande e lumja katar e ceramika, jek andal le tekniki sas 
o RAKU. Katar godja eksperiencia arakhadjol o gindo, te radis e čik ande kaver 
teknikas, te šaj das o fjalo kal vasurja, kaj swako dźjes uzis, taj pale so trubul ame 
te sikjovas, te kirjon le tijariči ando horno.

Ando śon xulio kaj nakhlo, invitisardine amen te participis ando programo 
Garajimos taj fomentimos memorias ancestrales, organicil les o kher ceramikako 
Tanqa, jek projekto katar amari sikavni Nancy Alvarado. Akana pala e pandemia 
katar o kovido 19 keras buki ando kontakto virtualno, aźukeras te arakhas amen 
ande Famatanca, jek forico katar foro Catamarca, kaj aśel o studio la Nancako 
taj kaj site reunis amen, soske te kontinuis te radisaras, te šaj das o fjalo ka gado 
projekto katar le vasurja, te pjas o čajo romano. Dźuvlja romanja keras ceramika, 
čik, kaj si tradicia ando norte Argentino. Gadja astardjon duj prame, le zakonurja 
taj teknikis le Aborigenge taj le Romenge.

III.



  |  89

Záměr tvořit keramiku pro pití romského čaje2 se zrodil z přátelství, které nás už 
mnoho let spojuje s Nancy Alvarado. Návrh na tento projekt vznikal postupně 
během našich setkání v městech Salta a Tucuman. Před dvěma lety v roce 2018 
byly některé z nás pozvány, abychom se účastnily workshopu v jedné keramické 
dílně v San Miguel de Tucuman. Školitelkou byla Rosangela Manzione a setkání se 
uskutečnilo v soukromé dílně patřící Nancy. Kromě dvou školitelek se workshopu 
účastnilo i několik hrnčířů. Během čtyřdenního školení jsme se ponořily do světa 
keramiky a jednou z technik, kterou jsme užívali, bylo RAKU.3 Z této zkušenosti 
se zrodil nápad pracovat s hlínou i jinými technikami a věnovat se tvorbě nádobí 
pro každodenní použití. Zjistily jsme, že se také potřebujeme naučit keramiku 
vypalovat. 

V uplynulém měsíci červenci nás pozvali, abychom se zúčastnily Programu 
uchování a  propagace paměti předků, který organizuje keramický dům Tanqa 
pod vedením naší lektorky Nancy Alvarado. Nyní, během pandemie Covid-19, 
pracujeme na  dálku on-line. Čekáme, že nás pozvou do  Fatamancy, jednoho 
městečka, které je součástí města Catamarca, kde se nachází Nancyino keramické 
studio. Zde se chceme potkat, abychom v naší práci pokračovaly a daly tak našemu 
projektu tvorby keramiky i čajovému obřadu pestrost. My, romské ženy, děláme 
keramiku a pracujeme s hlínou v duchu severoargentinské tradice. Propojujeme 
tak dvě věci – kulturní praktiky argentinských původních obyvatel a Romů. 

2 �Romský čaj (čajo Romano) je nápoj i zvyk spojený v kultuře argentinských Romů s rodinnými setkáními 
a vítáním hostů. Připravuje se tak, že se nejprve ve vodě vaří skořice a hřebíček, teprve pak se přidá černý čaj 
a nápoj se osladí. Podává se s plátky broskví, banánu nebo pomeranče – pozn. editorů. 

2 Raku je japonská keramická technika používaná pro výrobu čajového nádobí – pozn. editorů.

Elizabeth Infante de Juan | Phirav mugo traio kon iek iló romanó



Romano džaniben 2 | 202190  |

IV.



  |  91Elizabeth Infante de Juan | Phirav mugo traio kon iek iló romanó



Romano džaniben 2 | 202192  |

E pandemia pala o kovido 19 kerel amen te durjuvas jek avrestar, te las po muj 
e maska taj te arakhas amen. Sar lideruria le Romenge katar e khangeri  
„E Kumpanija le Devleski“ ažutisaras kaver familjen, kaj trubun len ažutimos. 
Varekongodi anda e Khangeri, kaj del ažutimos peska vrjamjasa taj peska 
radimasa pala e gloria le Devleske, si: o Roberto, o David, o Cristian, e Florencia, 
e Juliana, e Lucia, e Vanesa taj e Elizabeth Juan – sa dźene katar e kumpanija 
romani la Saltake. Si but importanto o ažutimos katar o Sebastian taj e Patricia 
Villegas taj pal le pastoruria katar e Khangeri „E Kumpanija le Devleski“,  
e Vilma taj o Cristian Cattaneo.

Anda e pervo vrjamja katar e pandemia ando śon marco katar o borš 2020 taj 
andel kaver śon abrilo, maio, xunio, dine ažutimos kal familien katar le kheroga 
Juan Bautista katar o  forico Atocha, ande fjal xabenata tate, trin dźjes ando 
kurko, pale dine maski. Ande gado śon setembro katar o 2020 o ažutimos aresel 
sar e fjal gono xabenenca.

Te šaj kerdjol gado ažutimos ande vrjamja nasul, areslo amen ažutimos 
fočengo, te keras le maski, mas šudro, taj merkaderie (zetino, xeviče, thud, 
šikjeri, anre, yerba maté, kakao, etc.). Taj kašt te keras jag. Sa gadala prame dine 
le amenge le diputaria o Santiago taj o Lucas Godoy, e licenciada Mabel Perez 
katar e fundaciona Salta Crecer taj kaver laśe manuš.



  |  93

Pandemie Covid-19 způsobila, že se straníme jeden druhého, dáváme si na ústa 
roušky a chráníme se. Jako představitelé Romů z křesťanského sboru „Boží rota“, 
pomáháme jiným rodinám, které potřebují pomoc. Někteří z těch, kteří jsou ze 
sboru a  svou prací ve  svém volném čase pomáhají k  slávě Boží, jsou tito lidé: 
Roberto, David, Cristian, Florencia, Juliana, Lucia, Vanesa a  Elizabeth Juan 
– všichni jsou z  romského sboru ze Salty. Velice důležitá pomoc přichází také 
od  Sebastiana a  Patricie Villegasových a  od  pastorů sboru „Boží rota“ Vilmy 
a Cristiana Cattaneových.

V  první vlně pandemie od  března roku 2020 a  pak v  dalších měsících, 
v dubnu, květnu a červnu, jsme ve sboru pomáhali rodinám z osady Juan Bautista 
nedaleko městečka Atocha. Třikrát týdně jsme jim vozili teplé jídlo a rozdávali 
jim roušky. V současné době (od září 2020) dostávají tuto pomoc v podobě pytlů 
s potravinami. 

S distribucí jídla a šitím roušek v téhle krizové situaci nám významně pomohli 
poslanci Santiago a Lucas Godoy, paní Mabel Perez z nadace Salta Crecer a další 
dobří lidé. Zprostředkovali nám látky, ze kterých roušky vyrábíme, potraviny 
(maso, placky z kukuřičné mouky, mléko, cukr, vejce, yerbu maté, kakao atd.), léky, 
ale i dříví na oheň. 

Romský text zredigoval a do češtiny přeložil Zbyněk Andrš

Elizabeth Infante de Juan | Phirav mugo traio kon iek iló romanó



Romano džaniben 2 | 202194  |



  |  95David Lagunas | „Se dvěma kufry“: Španělští Romové v Mexiku

„Se dvěma kufry“:  
Španělští Romové v Mexiku2 
Tento text je výtahem z  rozhovoru s  manželi Manuelem a  Rafaelou, dvěma 
Romy (ze skupiny Kale)3 španělského původu, kteří žijí mezi Sevillou a Mexico 
City. Manuel a Rafaela jsou přímým bratrancem a sestřenicí, je jim něco přes 
padesát let a mají dvě děti. Jejich prarodiče se připlavili do Brazílie na konci 
padesátých let z Melilly. Opustili zemi pod jhem diktatury, ekonomicky, politicky 
a  kulturně zaostalou, ve  snaze najít lepší život. Byli překvapení, jak lehce se 
v Brazílii a Argentině vydělávají peníze, což vyvolalo precedens pro další členy 
jejich rodin. Kale ze Španělska začali objevovat Ameriku postupně, nejprve sem 
přijížděli muži, aby prozkoumali zdejší území, a potom ženy, které přijížděly 
ve skupinách a postupně se staly skvělými obchodními cestujícími. Informace 
o  této nové příležitosti se ve Španělsku rychle rozšířila: „Přijeď do Argentiny 
a vyděláš si!“ Manuel a Rafaela vypráví, že když jejich rodiče vystoupili z lodi, 
byli velmi překvapení, že zdejší města, jako São Paulo nebo Buenos Aires, která 
uviděli mezi prvními, vypadají jako New York jižní polokoule. 

Cesta do  Argentiny byla pro někoho děsivá. Znamenala nastoupit 
do  letadla nebo cestovat dva i  tři týdny lodí. Některým rodinám se stýskalo 
po odchodu ze Španělska po příbuzných, a tak našetřily peníze, v Argentině 
nakoupily spoustu zlata, protože nepoužívaly banky, a  do  Španělska se 
po několika letech vrátily. Ale rodina Manuela a Rafaely se rozhodla zůstat 
a započala tak svou cestu po Argentině, Uruguayi, Peru, Costa Rice, Venezuele 
a  zbytku Ameriky. Gitani z  Mexico City dodnes říkají, že „pro Gitana je 
domovem ta země, která ho nasytí“. V době, kdy přebývali v hotelech nebo 
pronajatých bytech, což záleželo na  tom, jak dlouho v dané lokalitě a  zemi 
zůstávali, rodina Manuela a Rafaely vydělala v krátkém čase víc peněz než jiné 
rodiny. Byla velmi zručná ve vyjednávání s lidmi. Rodiče a prarodiče Manuela 
a  Rafaely se museli přizpůsobit jinému životnímu stylu, ale v  amerických 
zemích nalezli svobodu, ze které se nemohli těšit ve Španělsku. Život Romů 
byl za Francova režimu velmi tvrdý – policie je mohla bezdůvodně zatknout 

| David Lagunas1

1 �David Lagunas je profesorem a ředitelem Ústavu sociální antropologie na Univezitě v Seville, je též členem 
Institutu latinskoamerických studií na téže univerzitě. E-mail:  dlagunas@us.es

2 �Jak citovat: Lagunas, D. 2022. „Se dvěma kufry“: Španělští Romové v Mexiku. Romano džaniben 28 (2): 95–105.
3 �V závislosti na úhlu pohledu politicky korektní termín „Romové“ pokrývá v mexické realitě velkou 

rozmanitost skupin přesněji nazývaných Romové, Ludarové a Kale (Calé/Calós), respektive lidí, kteří se takto 
sami identifikují. Obecně jsou v Mexiku známí pod pojmem „Gitani“ (Gitanos). Výraz „Gitani“ a „Kale“ 
používám i v případě, kdy odkazuji ke skupinám španělského původu.



Romano džaniben 2 | 202196  |

a policejní důstojníci měli velkou moc. Stejně tak existovala represe ze strany 
soudců, lidská práva nikdo nerespektoval.

Když poprvé přijeli do  Brazílie, Uruguaye a  Argentiny, prodávali oblečení 
a  domácí potřeby: ubrusy, přehozy, obleky. Oděvy a  další zboží neprodávali  
jednotlivě, ale po  setech (španělsky lote), přičemž o  cenu se vždy smlouvalo.  
Podomní prodej těchto setů provozují v  Mexiku dodnes, jde o  způsob obživy, 
kterému se Gitanové ve Španělsku věnovali zejména v padesátých až sedmdesátých 
letech minulého století. Spočívá v nabízení setu zboží, které nosí v  tašce nebo 
v  kufru. Dnes prodávají oblečení, hodinky a  parfémy, stejně jako příbory 
a dekorativní obrázky. Díky svojí přátelskosti, komunikativnosti a umění jednat 
s lidmi jsou zvláště ženy vynikající obchodnice a jejich schopnosti jsou v tomto 
považovány za  lepší než u mužů. Nosí zboží ode dveří ke dveřím, v mexických 
městech i  po  vesnicích, kde tyto produkty nejsou k  dostání. Jejich návštěva je 
přijímána s úžasem a respektem. Vchází do domů, obchodů, továren, škol, univerzit, 
justičních paláců, radnic. Nechají zákazníky, aby si zboží osahali, tak jak to dělali 
jejich prarodiče. A jejich hlavní přesvědčovací schopností je jejich výmluvnost. 

Rafaele bylo osm let, když její rodina a dvacet dalších lidí muselo v roce 1978 
opustit Brazílii a uprchnout do Mexika. Během více než čtyřiceti let procestovala 
každý kout Mexika. Můj první kontakt s Rafaelou, Manuelem a s Kale z Mexiko 
City se odehrál v roce 2009 v kavárně v jedné středostavovské čtvrti. Měl jsem jen 
nejasné ponětí o tom, kde tato komunita v Mexico City žije. Ulice v téhle čtvrti 
jsem prochodil už několikrát křížem krážem ve  snaze na  ně narazit. Šel jsem 
kolem jedné kavárny, ve které seděli, a hned jsem si uvědomil, že to musí být oni, 
díky jejich vzhledu a také proto, že hráli domino, což je běžným zvykem mnoha 
romských skupin ve  Španělsku. Jak mi bylo později řečeno, také oni ve  mně 
okamžitě poznali Španěla. Po té, co jsem se jim představil a odkázal se na správná 
doporučení, řekli mi: „Pokud přicházíš s respektem, se srdcem na dlani, pustíme 
tě mezi nás. Ale payos (gádže) nemáme rádi.“

Pro Manuela a Rafaelu představuje Mexiko „zemi svobody, svobodu slova, 
jedinou demokratickou zemi“. Často říkají, že „když se necítíš svobodně, nežiješ“. 
Komunita v Mexico City čítá kolem dvou set padesáti lidí, neustále přicházejících 
a odcházejících, pohybujících se po celé zemi. Sami se považují za kosmopolitnější, 
než jsou jejich gitanští „bratranci“ ve  Španělsku. A  nazývají se „Americkými 
Gitany“. Socioekonomicky patří mezi střední třídu a maloburžoazii. V roce 2009 
jsem obvykle začínal svůj denní režim – v souladu s rytmem komunity – v devět 
ráno, kdy jsem s nimi posnídal, pak s nimi pracoval na venkovních trzích, vracel se 
na oběd, buď s nimi nebo sám, odpoledne jsem s nimi trávil volný čas, povečeřel 
jsem a šel domů. Svůj čas jsem věnoval interakci s nimi a sdílení všedního rytmu 
života během našich každodenních setkání v místech, kde se komunita setkávala, 
tedy v  kavárnách, na  ulicích a  náměstích, v  nočních klubech, v  soukromých 
domech a v hotelích, v pizzeriích a hamburgrárnách, a zejména v jedné konkrétní 



  |  97

restauraci McDonald, což bylo místo, kde se většina rodin pravidelně každý večer 
setkávala. Ti usazenější, kteří přiletěli oním letadlem roku 1978 z  Brazílie, si 
ve městě koupili byty a žijí blízko sebe. Manželské a další sociální svazky s jinými 
známými rodinami postupně rozšířily jejich rodinnou síť a stabilizovaly ji.

Zapojil jsem se do itinerantního prodeje setů, doprovázeje Manuela a Rafaelu 
i jejich strýce na cestách po metropolitní oblasti a zbytku země. Navštěvovali jsme 
obchodní provozovny, školy a univerzity, právnické firmy, lékařské ordinace apod. 
Když šel Manuel prodávat bez své manželky, chodil prodávat sety na náročnější 
místa: armádní velitelství, policejní stanice. Doprovázel jsem ho, ale pouze jako 
řidič. Měl ohromnou schopnost vyjednávat s  kapitány, veliteli nebo generály, 
stejně jako se soudci v soudních síních nebo s učiteli ve školách. Manuel, který 
byl v  minulosti evangelickým pastorem, měl skvělé komunikační a  řečnické 
schopnosti. Bydleli jsme v hotelech a pronajímali si byty, a na konci dne, pokud 
obchody dopadly dobře, jsme večeřeli v nejlepších restauracích.

Tento text jsem podle Manuelova návrhu nazval „Se dvěma kufry“. Má 
to podtrhnout důležitost cestování v  životech těchto Romů, neustálý pohyb, 
rozšiřování obzorů a překračování hranic. Následující text představuje Manuelův 
a Rafaelin popis toho, jak přijeli do  Jižní Ameriky, jak provozují pouliční prodej 
a cestují po celé zemi, jak klíčová je v tomto obchodu role žen, popisují zde svůj 
životní styl, z  čeho sestává identita Amerických Gitanů, jejich sociální vztahy. 
Jednotlivá témata představují výňatky z několika rozhovorů vedených od roku 2012 
do 2020 v Mexico City a Seville, kam se během roku vždy na čas vracejí na návštěvu 
za svými příbuznými. Témata jsem seskupil do tří bloků: migrace a kulturní identita, 
komunita a  rodinný život, práce a  mobilita. Materiál bude součástí etnografické 
monografie, kterou o Amerických Gitanech v Mexiku připravuji.

Rozhovor s Manuelem a Rafaelou

Migrace a kulturní identita

První Kale, kteří dorazili do Mexika, pocházeli z Brazílie?
Rafaela: Do stejného letadla nasedlo v roce 1978 dvacet španělských rodin ze São 
Paula. Nějakým způsobem byli příbuzní. Už dříve se také pohybovali po Mexiku. 
Přijeli, dorazili do Buenos Aires a pak odešli do Brazílie. A pár let tam zůstali.

Čemu se věnovali?
Rafaela: Dříve byli Kale velmi sebejistí. Říkalo se o nich: „Nosí hodně obleků,  
dobře se oblékají“. Mluvím o svém dědečkovi, když přijel do San José na Kostarice. 
Vyšel si do centra a poohlédl se po metráži na obleky, po kvalitní látce. „Ustřihněte 
mi pět metrů.“ Látku si složil do  aktovky a  dobře oblečený vyrážel do  ulic. 
A necestoval sám. Jezdila s ním moje matka se svým manželem a jejich dva synové. 

David Lagunas | „Se dvěma kufry“: Španělští Romové v Mexiku



Romano džaniben 2 | 202198  |

Další syn se ženou a dvěma vnuky. Dcera se svým synem a manželem a dvěma 
vnuky. A dva svobodní. A moje babička. To vše na jeho účet. Se svou aktovkou 
prodával všude. Na všechno si přišel sám. Porozhlédl se kolem sebe a řekl si: „Co 
bych tady mohl prodat?“ Tehdy nebyly bundy. Je to čtyřicet let. Byli jsme tam 
dlouho. Narodil se tam můj bratr a dva bratranci. Později jsme odjeli do Kolumbie 
a Ekvádoru.

Za koho se považuješ?
Rafaela: Jako žena jsem důležitá, starám se o  prodej a  o  domácnost. Ne jako 
Gitanky tady (v Seville), ke kterým se jejich muži chovají hrubě a nikdy nemají 
co jíst. My chodíme do  salónů krásy, na  pedikúru, do  kadeřnictví, na  jídlo 
do  nejlepších restaurací, bydlíme v  pětihvězdičkových hotelech. A  není to tak, 
že odněkud tahám 200 dolarů, ze svojí kapsy. V Mexiku chodí ženy pracovat ven 
a těch 200 dolarů si vydělají. 

Jaká je Americká Gitanka?
Rafaela: Americká Gitanka je svobodnější než španělské Gitanky, protože jejich 
denní náplní je prodej na trhu, chodí pracovat se svými manžely. Pak mají svoje 
povinnosti, domácnost, jídlo. A  starat se o  manžela, o  děti, o  vnoučata. My 
v Mexiku máme dvě služky, jedna se stará o domácnost a druhá o děti. Už dvacet 
let si platíme dvě služky. Já ráno vstanu a  jdu prodávat. Byt mi uklidí někdo 
jiný. Chodím jíst do nejlepších restaurací. V klidu si dám siestu. Odpoledne jdu 
do obchodního centra a koupím si, co se mi líbí, na cenu nehledím. Už léta mám 
chůvu, vychovala mi dceru i syna. Naučila se vařit stejně jako já.

V čem se liší Američtí Gitani od španělských?
Rafaela: Z 80 % jsme jiní než španělští Gitani. Byla jsem v Madridu u někoho 
doma na návštěvě a vidím, jak ten jeden chlap říká: „Hej ty tam, přines mi kafe.“ 
Myslel to úplně vážně. A moje sestřenice ani nemukly. Dívaly se na něj se strachem. 
Ani na mě skoro nepromluvily. My jsme už modernější. 

Američan je zvyklý na to mít peníze, pěkná auta, žít dobře. V Mexiku není 
těžké zajít si do obchodu a naplnit si košík jídlem. Představ si, že tu mám kabelku 
plnou osvěžovačů vzduchu. V Mexiku jen vyjdu ven a mám prodáno. V Mexiku 
jsme jiní lidé. Svým dětem můžeš pomoct s  čímkoliv. Ve  Španělsku jim moc 
pomoct nemůžeš. Podle mého názoru, co si pamatuji, vždycky jsem říkala, že 
žít v zahraničí je pohádka. V Mexiku je to velmi snadné, půjdu tady naproti se 
zbožím v setu a ten svůj set tam také prostě prodám. A dostanu své tři tisíce pesos.

Mexiko je jako pohádka. Nezdá se ti to až moc poetické?
V  Mexiku nosím pár bund a  parfémy. Kolikrát vidím věci, které se mi líbí,  
a udělám z nich soupravu. Dám si ji do tašky. A pak to prodám – v nějaké dobré 



  |  99

kanceláři, ale klidně i prodavači tortil. Nejvíc mě baví prodávat oblečení z druhé 
ruky, jde na dračku. Kamkoliv vejdu, vím, že svůj set prodám. Mají o něj zájem, 
vezmou ho do  Spojených států a  tam ho prodají. Mám zákaznice v  Tlaxcale, 
v Apizacu a v Huamantle. Když tam přijedu, tak prodám. Když jedu do Španělska, 
žiju v realitě. V Mexiku žiju v pohádce.

Je to země, kde se ti při cestování otvírají nové obzory?
Manuel: Pro některé lidi je přijet do  nové země složité. Jak se chovat venku,  
místní kultura. Ale pro nás je to součástí naší osobnosti. Ráno vstát, nasnídat se. 
Nechat si vyleštit boty. Najmout si auto a projet se. Sejít se s nějakým inženýrem 
a prodat mu pár bund je součástí naší každodenní rutiny. Děláš to tak přirozeně, 
že to prostě přirozeně funguje. Je to něco vrozeného.

Komunita a rodinný život

Život tady je lepší než ve Španělsku?
Manuel: Tady jsem pán. Ve  Španělsku se vytvořila spousta stereotypů kolem 
Gitanů a  drog. Na  Gitany se tam lidé dívají velmi skrz prsty a  ke  mně se 
pak chovají taky velmi špatně. Naopak v  Mexiku jedí moje děti každý den  
v restauraci. Vyjdu na ulici, nechám si naleštit boty. Někdo mi řekne: „Nechcete 
umýt auto za  dvacet pesos?“ Jezdím půjčeným autem roku nebo mým Grand 
Marquis, je to takové reprezentativní auto. 

Jaké máte společenské vazby v Mexico City?
Manuel: Gitanové nepotřebují být příbuzní, aby fungovali jako komunita.  
Ve skutečnosti uvidíš Gitana, kterého vůbec neznáš, a od první chvíle mu říkáš 
„brácho“. Okamžitě se s ním identifikuješ. Už jen to, že jsi tak daleko od svého 
města, své země, že jsi v cizině, kde se tvoje komunita pořád zmenšuje, už tohle to 
spojení upevňuje. Jsi sám, nikoho nemáš. Jen svou ženu a děti. Ačkoli toho člověka 
vůbec neznáš, nejen že mu otevřeš dveře svého domu, ale i své srdce. A postaráš 
se o něj. A pokud má nějaký problém, pomůžeš mu. Jestli se pro něj máš obětovat, 
tak to uděláš. Protože je to tvá krev, Gitan. Je to něco vrozeného v tobě samém, 
v tvém srdci, že se s ním identifikuješ. Klidně se můžeš ocitnout ve stejné situaci. 
Vzdálenost od domova to pouto jenom posiluje. Když přijede do Mexika Gitan, 
kterého vůbec neznáš, a poprosí tě o pomoc, když něco potřebuje, stačí, že řekne: 
„Jak to jde, brácho? Dívej, mám problém. Nikoho tu neznám, nemám se kam 
obrátit, mám ženu, děti.“ Nejen že mu pomůžeš, máš vyloženě povinnost mu 
pomoct, protože máš nějaké zásady, které tě nutí to udělat. Ať se ti to líbí, nebo ne. 
Je to součást tvého uvažování jako Gitana.

David Lagunas | „Se dvěma kufry“: Španělští Romové v Mexiku



100  |

Je pomoc druhému v nouzi to, co odlišuje Gitany od ostatních?
Manuel: Když jako Gitan uděláš nějaký dobrý skutek, něco prospěšného, někomu 
podáš pomocnou ruku, tak se mezi Gitany řekne, „že ses zachoval jako správný 
Gitan“. Být Gitanem znamená chovat se správně. „Zachoval se jako payo (Nerom)“ 
– to znamená, že ses zachoval špatně. Máš povinnost to udělat správně, protože ti 
to odmalička vštěpovali. Když k tobě přijde Gitan, pozveš ho dál a nabídneš mu 
kafe. Přijít někam, kde jsou Gitani, a nebýt to tak, že mě pohostí nebo mě vůbec 
nepozvou dál s otázkou „nedáš si kafe“ a neposadí mě ke stolu, tak to se mi hned 
dere na jazyk „chovají se jako payos“.

Jak se udržuje komunita? Kdo s kým se žení?
Rafaela: Trochu se vytratily sňatky mezi bratranci a sestřenicemi. Ve Španělsku 
jde všechno víc dopředu, protože je tam hodně těch, kteří pracují, a díky té práci 
se více stýkají s payos. Tam už se dost míchají. V Mexiku jsme malá komunita 
a  jsme konzervativnější. Ještě pořád se živíme podomním prodejem. Ale je to 
rodina od rodiny. Poslední dobou se stává stále častěji, že se mladí vezmou a jdou 
žít k rodině nevěsty.

Vyhledávají se partneři?
Manuel: U  payos se neberou bratranci a  sestřenice mezi sebou. Dneska už je 
spousta takových, co se nevzali v  rámci rodiny, s  bratrancem či sestřenicí. Ale 
je hodně časté, že se bere víc sourozenců ze dvou rodin navzájem. Moje žena 
má čtyři bratry a můj švagr Antonio, její bratr, je ženatý s dívkou z Argentiny. 
V Argentině a Brazílii taky žijí Gitani, a také se berou mezi sebou. Dělají svatby 
i mezi přímými bratranci a sestřenicemi. Vdané ženy pak obvykle odcházejí žít 
k manželovi. Dcery pak jezdí za svou matkou na návštěvu, i když žije ve Španělsku. 
Třeba o Vánocích se na pár dní vracejí domů.

„Rodina“ je slovo, které může mít hodně široký význam. Kam až sahá tvoje 
rodina?
Manuel: Rodina? Dokud je naživu tvůj otec, tak je tvá rodina on. Když už nežije, 
jsi rodina ty. Rodina jsi ty, a když ne ty, tak tvůj otec. U nás není žádný patriarchát. 
Ale není to ani tak, že bychom byli anarchisti. Každý dům je svět sám pro sebe. 
Muži jsou respektovaní. Máš mít dům, dobře oblečené děti, které jsou vychované 
a mluví k tobě s respektem. Když ti je víc než šedesát, nemáš se opíjet nebo brát 
drogy. Já pamatuju ještě svého prapradědečka a taky pradědečka, ale jeho bratry 
si už nevybavuju. Ze strany svého otce znám dva bratry, další odešel do Francie, 
a toho tedy neznám. Takhle si tě lidi zařazují: „Ty jsi Zutanův syn.“ Když někam 
přijdeš, identifikují si tě podle jména tvého otce. Pokud ne, neznají tě.

Romano džaniben 2 | 2021



  |  101

Práce a mobilita

Věnujete se prodeji textilního zboží a doplňků?
Manuel: Před dvaceti lety jsem pracoval na  Lanzarote. Našetřil jsem peníze 
a mohl jsem dětem zaplatit letenky. Přijel jsem do Mexika a pustil jsem se do těch 
kožených bund a dalších doplňků, jako jsou parfémy. Prodejem setů jsem vydělával 
dvě stě, tři sta, pět set dolarů. Kolem poledne jsem míval hotovo. První dny jsem 
sety prodával úplně všude. Za tři tisíce dolarů jsem si koupil Chevrolet Impala. 
Jezdil jsem do Ensenady, Rosarita, devadesát kilometrů za hodinu. Kochal jsem se 
krajinou. Tehdy bylo na plážích Tijuany tak dvacet rodin. Byl jsem tam dva roky. 
Vydělával jsem nejvíc ze všech!

Jaká je ta práce?
Rafaela: Pracovat chodíme po  třech, po  čtyřech. Jen ženské. Jezdíme blízko 
města, kde zrovna jsme, nebo do míst v okolí. Ráno vstaneš, nasnídáš se: „Kam 
půjdeme?“ Většina Gitanek v Americe pracuje. Jsou to ony, kdo chodí prodávat. 
My ženy chodíme za obchodem skoro všude: do škol, k doktorům do ordinací, 
do advokátních i jiných kanceláří.

Znáte dobře Mexiko?
Manuel: Byl jsem teď pět dní na  cestě po  vesnicích. Problém číslo jedna je 
bezpečnost. V  Zihuatanejo si na  pobřeží pronajímáme byt, hned u  moře, 
s kuchyní. Užíváme si. Ve tři odpoledne končíme. Dáme si něco k jídlu. Jdeme 
na Facebook, pustíme si film. Naopak v malých vesnicích nejsou kina, obchodní 
centra. Zůstáváš v hotelu. Rok jsem cestoval po Mexiku. Nemáme plán, prostě se 
nám líbí nějaká cesta. Jednou jsme byli v Aguascalientes a řekli jsme si: „Pojeďme 
odsud!“. A objevili jsme se ve Villahermosa. My Kale už jsme takoví. Do Tijuany, 
Lareda, Reynosy a Ciudad Jérez nejezdíme. V Chihuahue jsme měli strach jít 
ven, protože od pěti odpoledne tam byl zákaz vycházení. Zalezli jsme do hotelu 
a zůstali tam až do dalšího dne. Jsme velmi opatrní, nechodíme do každé osady, 
do slumu. Pozorujeme lidi. Našimi klienty jsou inženýr, lékař, architekt, chodíme 
do vládního paláce, do obchodních center.

Proč myslíš, že máte s obchodem takové úspěchy?
Manuel: Kvůli tomu, jak se k  tobě chovají Mexičani, kvůli tomu, jaký jsi, díky  
tvému charakteru. To je velmi důležité. Díky tomu se v  Mexiku ještě stále 
prodávají sety. Ve Španělsku už téměř ne. Tady neprodáváš zboží, prodáváš slovo. 
Důvodem je, že nabízíš víc než jen zboží. Baví mě navazovat první kontakt.  
Jak jednou prolomíš počáteční odstup, je jednoduché třeba takovou bundu  
prodat. Základem obchodu je věřit tomu, co říkáš.

David Lagunas | „Se dvěma kufry“: Španělští Romové v Mexiku



102  |

Kolik zemí jste procestovali?
Rafaela: Byli jsme v  Uruguayi, Paraguayi, Bolívii, Chile, Panamě, Portoriku, 
Kostarice, Dominikánské republice, Salvadoru, Hondurasu, Venezuele, Kolumbii, 
Ekvádoru. Nějakou dobu jsme byli ve  Spojených státech, jeden rok jsem celý 
strávila jen v Houstonu, kvůli práci. Taky jsme byli v Los Angeles, San Antoniu, 
San Diegu. Někteří byli i  v  New Yorku a  Miami. Tam prodáváme místním 
Latinoameričanům. S gringos (bílými Američany) je to složitější. Příhraniční pás 
tvoří z 50 % hispánci. Jsou to latinskoamerická osídlení. Vyděláš si dost peněz. 
Tamní Latinoameričani dobře vydělávají. Jsme kočovníci. V  USA se běžně 
pracovalo ještě před třemi nebo čtyřmi roky.

A jaké máte ve Spojených státech výhody? Nebo nevýhody?
Manuel: Projel jsem od Texasu po Illinois. Rok s pronajatým autem. Prodávali 
jsme bundy Latinoameričanům. Tady v  Mexiku jednáš s  architekty, lékaři, ale 
tam se zahradníky. Jsou jiní. Můj otec tam byl tři dny a řekl: „Pojeďme odsud.“ 
Tamním problémem je barva kůže: tahle čtvrť je čínská, tahle černošská, tahle 
latinoamerická, tahle bělošská. Nepřekračuj z jedné do druhé! Rasismus je silný. 
Gringové si mě pletou s Mexičanem. Říkal jsem jim, že jsem Španěl a oni se ptali: 
„Mexický“? Pro ně jsou všichni Mexičani. To jediné, co nás odlišuje od Mexičanů, 
je to, že oni jsou nižší. Ve Spojených státech jsem měl problémy. V Houstonu jsem 
byl dva roky. Vydělal jsem si dva tisíce pět set dolarů. Zavolal jsem příteli, který 
znal někoho z imigračního. Dal mi vízové razítko, protože jinak po třech měsících 
musíš opustit Brownsville, aby ses mohl zase vrátit. 

Zůstáváte dlouho v místech, kde prodáváte?
Manuel: Tady v  Tijuaně jsme komunita dvaceti rodin a  žijeme tu dva roky.  
Hranice USA jsme překračovali způsobem jeden den tam, druhý den tady.  
Převáželi jsme zboží. Měli jsme prostor, kde jsme ho uskladňovali. A pracovali 
jsme v San Diegu, Santa Aně, Los Angeles. Zůstávali jsme tam tak dva tři dny. 
Prodali jsme zboží a vraceli se zpátky. Základnu jsme mívali v Playas de Tijuana. 
V  Guadalajaře jsme zůstávali dlouho, je nevyčerpatelná. Udělali jsme si tam 
základnu. Zůstávali jsme tam spoustu let, spousta rodin. Když tam žiješ, kromě 
okolních vesnic máš svůj byt, svoji ženu, své děti. Chodíš s kamarády: „Jdeme dělat 
tři nebo čtyři noci.“ Vezmeš si auto a  jedeš do Manzanilla, Mazatlánu, Tepica. 
„Kolik jsme vydělali?“ – „Čtyři tisíce dolarů.“ Fajn, vracíme se na základnu.

A vaši zákazníci? Máte sporadický, nebo pravidelný kontakt?
Manuel: Dneska mi volal jeden klient z  Mexico City. „Hele, potřebuju bundy. 
Dej mi je za pět set pesos. Už žádné nemám.“ Říkám mu: „Kde jsi? Dovezu ti je. 
Vezmu plný kufr bund.“ Prodával jsem zákazníkům, kteří ode mě nakupovali a pak 
zboží prodávali dál mnoha dalším lidem. Teď to někomu prodáš jednou, dvakrát 

Romano džaniben 2 | 2021



  |  103

a potřetí si už od tebe nic nekoupí, protože to prodával dál jen svým čtyřem nebo pěti 
kamarádům. V Mexiku od tebe dřív lidi kupovali stylem: „Kolik to stojí? Ukaž mi to. 
Chci to všechno.“ Lidé už nejsou tak nadšení. Dneska ti řeknou: „Nemám peníze.“

A jakým způsobem si vybíráš trasy cest?
Manuel: Vezmeš si mapu a hodíš si šipkou. Jedeš tam, kam se zapíchne. Je to 
otázka štěstí. Někdy někam dorazíš, a nemůžeš přestat prodávat. A jindy někde 
jinde ani nezačneš.

Rafaela: Znám celé Mexiko. Dvě tři rodiny jsme jezdily prodávat spolu, 
na cestě jsme byli šest nebo sedm měsíců. Sem jsme jezdili jen na Štědrý večer. 
Starší se podívali do mapy a řekli: „Zkusme jet sem.“ Na venkově jsi nebyl víc než 
třicet dní a šel jsi jinam. Bylo to jiné. Teď je to velmi nebezpečné.

Máte přehled o tom, kdy je ve kterém regionu země pro obchod vhodné období?
Manuel: To je taková vrozená schopnost, že zboží prodáš, kamkoli přijedeš. Tam, 
kde to nejméně čekáš. Ten obchod nemá nějakou logiku, je to velmi relativní. 
Jedeš autem do nějaké vesnice. A řekneš si: „Tady pěstují avokádo a lidé tady mají 
peníze“. Po cestě si uděláš dvě zastávky a dojde ti zboží. Nedojedeš ani tam, kam 
jsi měl namířeno. A vrátíš se zpátky. Už se mi to stalo několikrát. Ne že bych tam 
jel kvůli avokádu, ale kvůli konkrétnímu městu, a po cestě mi došlo zboží.

Takže vlastně nemáš žádný plán?
Manuel: Znám Mexiko dobře. Je těžké po mně chtít nějaký řád, protože žádný řád 
nemám. Já jsem člověk, který jede pracovat dvě stě kilometrů do nějaké vesnice. 
A  v  polovině cesty dostanu předtuchu: „Aj, tak tam nejedu.“ A  změním trasu. 
Neblahé tušení, určitá obava, kterou cítím uvnitř, jako by se ti udělal knedlík v krku, 
cítíš se divně. „Co je to? Něco se mi stane.“ Považuju to za dar od Boha. A jedu 
do jiné vesnice, než kam jsem měl od rána namířeno a na kterou jsem včera myslel.

Jak vybíráš vhodné zboží na prodej?
Manuel: V  Chihuahue se nejlépe prodávají bundy. Prodávají se v  zemi nebo 
v místě, kde je zima. V létě vidíš ženu ve čtyřiceti stupních v sukni a kozačkách až 
po kolena. Řídíme se klimatem. Když jedeš do Acapulca, kde je čtyřicet stupňů, 
nemůžeš tam prodávat bundy.

Rafaela: Můžeš prodávat jiné věci: košile, trička, sluneční brýle. Když jedeme 
do Monterrey, tak v prosinci, kdy mají jednak lidé dost peněz, a taky je zrovna 
počasí, kdy se hodí nosit bundu.

A na jakých místech nabízíš zboží?
Manuel: Chodím do  Justičního paláce, na  vojenskou základnu, za  státním 
tajemníkem Mexika. Je to marketing. Prodávám věci, které neprodává skoro 

David Lagunas | „Se dvěma kufry“: Španělští Romové v Mexiku



104  |

nikdo jiný, protože chodím do Kongresového paláce, do Justičního paláce. Jdu tam 
za soudcem, a je tam pro mě jednoduché začít konverzaci. Prezidentské hangáry, 
letecké síly, „hrdinná“ vojenská akademie, vojenský újezd číslo 1, což je největší ze 
zdejších  vojenských areálů. Všude tam jezdím už léta.

Úspěšný prodej závisí na rozhovoru?
Manuel: Mám vrozenou schopnost mluvit s  kýmkoli z  jakékoli společenské  
vrstvy. Z toho prostého důvodu, že jsem Španěl. Jde o slova, výslovnost, výrazy. 
Způsob, jakým se začne rozhovor. To Mexičany upoutá.

Jak si vysvětluješ úspěch nebo naopak neúspěch obchodu?
Manuel: Velmi se řídíme tím, co nám říká srdce a city. Jsme lidé pocitů, cítíme to, 
co se může pokazit. Není v tom žádný řád. Jedeš na určené místo, ale po cestě se 
ti něco uvnitř pohne, pocit, předtucha… nevím, jsme velmi pověrčiví. Takové je 
cítění Gitanů.

Je složité to vysvětlit z racionálního hlediska. Je to náhoda? Osud? Štěstí?
Rafaela: Jedu někam pracovat. Zastavím na náměstíčku, kde se hodně obchoduje. 
A začnu se rozhlížet. Když se porozhlédnu po všech obchodech, řeknu si: „Tak 
tady.“ Vypnu motor a vystoupím. A vydělám tam tři sta čtyři sta dolarů. Jindy řeknu: 
„Celé to náměstíčko je nedotčené.“ Hned, jak tam přijedu. „Fajn, tak to rozbalím.“ 
A neprodám nic. A tam, kde jsem byla včera, se sety prodaly. A následující den 
nikde neprodám ani parfém. Je to o intuici vědět, kam jít, protože srdce ti říká: 
„Tady, tady.“ A jdeš na to místo a tam prodáš. A jiný den to zkusíš a neprodáš 
nic. A  přitom jsi pořád tam, kde jsem ti říkala, že jsem byla první den. Je to 
nepochopitelné, nedává to smysl.

Epilog

Obchody Manuela a Rafaely během roku 2020 tvrdě zasáhla pandemie. Ačkoliv 
jsem je naposled zastihl v červenci 2020 v Seville, kde jsme spolu nahrávali a pak 
během jejich krátké návštěvy rodiny, v současnosti žijí a pracují v Mexiku, prodávají 
na  ulici. Ve  Španělsku Covid-19 postihl nejzranitelnější části romské komunity 
a zvlášť ty, kteří prodávají na městských trzích, kde mají stálý stánek, za který platí 
poplatky a daně, a chodí tam prodávat pravidelně v určitý den v týdnu. Tyto trhy 
byly několik měsíců zavřené. V Mexiku Manuel a Rafaela můžou přežít, dokonce 
i ušetřit peníze, jelikož je tam spoustu věcí, které jim ulehčují život i jejich itinerantní 
obchod. Mají tam větší svobodu a jejich pohyb tam omezuje méně překážek.

Ze španělštiny a angličtiny přeložili Markéta Skočovská a Tomáš Novotný

Romano džaniben 2 | 2021



  |  105

S Manuelem při práci ve veřejném parku v Seville, červenec 2020 | Soukromý archiv autora.

David Lagunas | „Se dvěma kufry“: Španělští Romové v Mexiku



106  | Romano džaniben 2 | 2021



  |  107Elsie Ivancich Dunin | Taneční motiv ze severochilské pouště: „Los Gitanos“ („Cikáni“)

Taneční motiv ze severochilské pouště:  
„Los Gitanos“ („Cikáni“)2

Úvodní komentář k článku „ ‚Los Gitanos‘ ze severochilské pouště“  
původně uvedenému jako výzkumná studie  
na Mezinárodním kongresu amerikanistů v roce 1988

Jako etnoložka věnující se tanci se již od  šedesátých let zajímám o  lidi, kteří 
tančí. Proto sleduji a  studuji nejrůznější sociální kontexty, ve  kterých se tanec 
objevuje. Moje první odborná studie zahrnující filmovou dokumentaci romského 
tance v jeho různých kulturních kontextech vznikla pod akademickým vedením 
prezidenta organizace Gypsy Lore Society Waltera Starkieho v  době, kdy 
působil jako hostující profesor na Kalifornské univerzitě (UCLA – University of 
California at Los Angeles). Tento můj výzkum z roku 1967 měl za cíl porovnat 
taneční projevy romských rodin v Los Angeles a v regionech, odkud tito emigranti 
pocházeli – v Jugoslávii a v sousedních zemích.

V lednu 1985, téměř o dvacet let později, jsem pobývala v Chile kvůli zahájení 
jiné výzkumné studie zabývající se tancem a tamními potomky jihoslovanských 
imigrantů a srovnáním s tanečními událostmi v místech jejich migračního původu 
v  Jugoslávii. Při procházce středem severochilského přístavu Iquique nedaleko 
centra Jugoslavenski Club jsem mezi vyzdobenými výlohami zahlédla barevnou 
výstavku spojenou se slovem bailes [španělsky „tance“]. Ležela tam i  knížečka 
otevřená na stránce s fotkami různých postav – účastníků náboženského festivalu. 
Jedna postava představovala hudebníka, další byly oblečené do  různých krojů; 
jedna z nich měla šaty ke kotníkům a pod sebou popisek „Gitanas“. Výloha lákala 
na  každoroční slavnost v  La Tiraně, na  náboženský festival v  nedaleké poušti 
Atacama a na oslavy stého výročí města La Tirana, které měly proběhnout v roce 
1986. Uvedená červnová data jsem si poznamenala do svého diáře na následující 
rok a předsevzala si událost navštívit, pokud její termín nebude kolidovat s mým 
hlavním výzkumem v jihoslovanských zemích.

O rok a půl později, skutečně velmi zvědavá na „Gitanos“ a jejich baile, jsem 
mezi 11. a 20. červnem denně hodinu dojížděla z Iquique na zmíněnou slavnost. 
La Tirana je malé městečko v poušti s rozlehlým náměstím před kostelem, kde 
tanec probíhá. Náboženských oslav se zde účastnilo nejméně sto náboženských 

| Elsie Ivancich Dunin1

1 �Elsie Ivancich Dunin je emeritní profesorkou na Kalifornské Univerzitě v Los Angeles. Působí v oboru 
etnologie tance. E-mail: lcdunin@gmail.com

2 �Jak citovat: Dunin. E. I. Taneční motiv ze severochilské pouště: „Los Gitanos“ („Cikáni“). Romano džaniben 
28 (2): 107–118.



108  |

tanečních spolků (bailes). Každá skupina měla tabuli se svým názvem, datem 
vzniku a  informací, z  jakého severochilského města pochází (například Arica, 
Iquique, Antofagasta). Počet členů jednotlivých skupin se různil od  nejméně 
padesáti až po více než stovku a každý spolek měl na okraji městečka vybudované 
vlastní stanové tábořiště. Zjistila jsem, že výraz baile označuje v oblasti severního 
Chile krojovaný soubor vystupující s  vlastní taneční choreografií na  náměstí 
a v procesí, ve kterém je uctívaná soška Matky Boží každoročně vynášena ze svého 
svatostánku; každá skupina přímo uvnitř kostela před samotnou Matkou Boží 
také zpívala své vlastní písně doprovázené decentnějšími tanečními prvky. 

„Gitanos“ představovali jen jednu z  nejméně dvaceti zde prezentovaných 
tematických skupin lišících se navzájem krojem a typickými tanečními pohyby, 
jako byly například „Pieles Rojas“ („Rudokožci“, v kostýmech původních obyvatel 
z Velkých plání USA, tančící s luky a šípy či tomahavky), „Diablos“ („Ďáblové“, 
kteří jako jednotlivci poskakují ve  velkých groteskních maskách), „Osos“ 
(„Medvědi“, vystupující v  obrovských bílých nebo hnědých kožiších). Všimla 
jsem si, že ženy ze skupiny „Gitanas“ nebyly oblečené jako stereotypní romské 
tanečnice flamenca ze Španělska, ale spíše jako romské ženy, které jsem vídala v Los 
Angeles (v šedesátých letech) a v srbských oblastech Jugoslávie. Všichni tanečníci 
pocházeli zcela očividně z Chile nebo ze sousední Bolívie a nikdo z nich (k mému 
určitému překvapení) nebyl Rom. V průběhu dalších šesti měsíců, během kterých 
jsem prováděla výzkum mezi imigranty z  Jugoslávie žijícími v  Chile v  oblasti 
rozkládající se asi na pěti tisících kilometrech sahajících od Iquique a Antofagasty 
na severu, přes Santiago ve středu, až po Punta Arenas a Porvenir v nejspodnějším 
cípu Jižní Ameriky, jsem navštívila celou řadu tanečních událostí. Zaregistrovala 
jsem, že taneční skupiny „Gitanos“ se stejnou choreografií a tanečními kroky se 
mezi bailes vyskytovaly pouze v severních pouštních oblastech Chile. A ačkoliv 
ženské kroje v každém souboru „Gitanos“ byly od ostatních zcela zřetelně odlišené 
barvou nebo materiálem, zaznamenala jsem i  jeden sjednocující rys – látkovou 
taštičku připevněnou u pasu. Sukně tanečnic měly nabírání v pase a sahaly téměř 
na zem. Ve většině jiných bailes, ať už jakkoliv tematicky zaměřených, nosily ženy 
sukně krátké – jen ke  kolenům – a  mávaly jimi ze strany na  stranu, na  rozdíl 
od tanečních skupin „Gitanas“.   

Proč se taneční skupiny „Gitanos“ mezi bailes vyskytovaly jen v  severní 
pouštní oblasti? A  odkud pocházela inspirace pro jejich kroj? Propojila se mi 
zde dvě vzájemně nesouvisející vodítka; jedním z nich byly záznamy o registraci 
chorvatských imigrantů v  chilské Antofagastě, kde jsem ovšem našla srbská 
příjmení – vztahovala se k romským rodinám, které přišly do Chile před první 
světovou válkou; druhou stopu představovala fotografie ze srbského romského 
náhrobního kamene v  Los Angeles, pocházející ze stejné doby, na  kterém je 
vyfocená žena s plátěnou taštičkou u pasu.

Zatímco po pětatřiceti letech sepisuji úvod ke svojí původní studii o chilských 

Romano džaniben 2 | 2021



  |  109

„Los Gitanos“, musím přemýšlet o  tom, zda se skupiny „Gitanos“ mezi bailes 
objevují při náboženských oslavách v severním Chile i dnes. Přes YouTube zjišťuji, 
že malé městečko La Tirana se rozrostlo v město s mnoha obchody a ubytováním 
pro turisty. Ulice a náměstí, které dříve pokrývalo bláto a písek, jsou vydlážděné 
a  celkově je všude možné vidět mnoho reklamních tabulí. Elektrické noční 
osvětlení a  blikající masky diablo lákají tisíce a  tisíce návštěvníků na  úžasnou 
noční podívanou. Bailes „Gitanos“ zde stále vystupují se stejným instrumentálním 
hudebním doprovodem obsahujícím stejné rytmické vzorce; přetrvaly lineární 
formace mužů a žen střídajících různé kroky a skoky. A co je vůbec nejvýznamnější, 
ačkoliv se ženské kroje proměnily a  skládají se nyní z  plnější dlouhé sukně, 
na kterou je potřeba více materiálu, malá ozdobná plátěná taštička u pasu zůstává 
nadále jejich součástí.

Na následujících stránkách je možné zhlédnout taneční projevy souborů „Gitanos“ 
z roku 2015:

Gitanos del carmen danzando templo antiguo 2015
https://www.youtube.com/watch?v=M_lvJJ37EDI 

Elsie Ivancich Dunin, leden 2021

Elsie Ivancich Dunin | Taneční motiv ze severochilské pouště: „Los Gitanos“ („Cikáni“)



110  |

Taneční motiv ze severochilské pouště: „Los Gitanos“ („Cikáni“)3

Tento příspěvek nabízí hypotézu, že se srbští romští emigranti do  Chile stali 
vzorem pro tematické zaměření a kroj baile [tanečního spolku] označovaného jako 
„Los Gitanos“ („Cikáni“) v severním Chile. Toto tvrzení je založeno na několika 
navzájem nesouvisejících souborech dat: na  imigračních záznamech z  města 
Antofagasta; na  informacích z  neformálních rozhovorů vedených s  Romy 
v Antofagastě a Santiagu; a na  srovnání krojů tanečníků s oblečením srbských 
Romů žijících ve Spojených státech amerických.

Federace tanečních spolků, čítající několik tisíc členů, pořádá každoročně v rámci 
náboženských svátků v Chile vystoupení u křestanských svatostánků. To nejznámější 
z nich se koná 11.–18. července v La Tiraně v severochilské poušti Atacama. Jednotlivé 
náboženské taneční spolky identifikující se s  určitým tematickým zaměřením 
vystupují pod stejným jménem – například „Religio Sociedad de Los Gitanos“, nebo 
„Religioso Sociedad de Pieles Rojas“, nebo „Morenos“, „Diablos“, „Chinos“, „Osos“ 
a mnoho dalších – a spojují je také stejné kroje, hudba i choreografie. Stovky tanečníků 
v tanečních skupinách ztvárňujících romský motiv však nejsou ve skutečnosti s Romy 
nijak příbuzní. Romský námět se pak zdá být zcela unikátní pro skupiny ze severních 
oblastí Chile. Tento článek nabízí tvrzení, že původ krojů, které tyto soubory 
s romským motivem používají, je odvozen od oděvu populace chilských Romů, kteří 
do Chile emigrovali před první světovou válkou ze Srbska. 

Kontext výzkumu

Jako etnoložka tance jsem do  kontaktu se severochilskými sociedades religiosos 
(náboženskými tanečními soubory) nepřišla z  titulu studia chilských tanců, ale 
skrze výzkum tance v prostředí emigrantů z jihoslovanských zemí. V Chile jsem 
v letech 1985 (v lednu) a 1986 (v červnu až prosinci) realizovala komparativní studii 
geograficky rozloženou do  třech regionů: zabývala jsem se tancem u  slovanské 
populace situované v Chile, ve státě Kalifornie ve Spojených státech amerických 
a v oblastech Jugoslávie, které byly výchozí pro emigraci do výše uvedených oblastí. 
V rámci dřívějších studií se mi rovněž podařilo zdokumentovat romské taneční 
projevy v balkánských zemích a ve Spojených státech amerických (v Kalifornii). 
V roce 1985 jsem si při pobytu v Iquique v severním Chile, kde se nachází početná 
jugoslávská enkláva, všimla pestrobarevné brožurky s  ilustracemi „Gitanas“ 
vystupujících na festivalu v La Tiraně (Uribe Echevarría 1962: 21). V roce 1986 
jsem měla možnost festival v La Tiraně v týdnu od 11. do 20. července osobně 
navštívit a s těmito „Gitanas“ a jejich tanečními vystoupeními se blíže seznámit.

3 �Předneseno jako příspěvek na 46. Mezinárodním kongresu amerikanistů (Amsterdam, Nizozemsko,  
4.–8. července 1988).

Romano džaniben 2 | 2021



  |  111

Tematická zaměření tanečních skupin baile

Skupiny bailes inklinují k choreografiím, které se navzájem velmi podobají zejména 
ve využití lineární kompozice – existuje mnoho různých variací pohybového řazení 
tanečníků, dopředu a dozadu, k sobě a od sebe, nebo také kupředu a zpět v řadě 
směrem k a od hlavního oltáře nebo průčelí kostela. Všechny soubory také střídají 
pomalejší, uvolněnější pohyby s energičtějším stylem tance. Nicméně každý baile 
má své charakteristické taneční pohyby a  choreografie, které mají vystihovat 
ztvárněné téma.4 „Pielos Rojas“ („Rudokožci“) provádějí množství podřepů 
a  výskoků; pro „Osos“ („Medvědy“) jsou zase obvyklé rychlé šoupavé pohyby 
nohou a jejich choreografie nevyžadují příliš velký prostor; „Gitanos“ („Cikáni“) 
při tanci střídají energické podřepy a výskoky, při kterých se jednotlivé taneční 
linie protínají. Každá jednotlivá skupina v  rámci jednoho tématu vyjádřeného 
oblečením, má ovšem i  svou vlastní choreografii. A každé tematické seskupení 
s podobnými kostýmy má i své charakteristické pohyby, kterými se od ostatních 
skupin odlišuje.

Podle tématu, který ztvárňují, se také liší typ náčiní, se kterým jednotlivé 
tematické skupiny tančí: „indiánské skupiny“ mají tomahavky, pro „cikánské 
skupiny“ je charakteristické, že ženy drží v rukou tamburíny a muži dlouhé šátky, 
„Morenové“5 točí řehtačkami (matracas) a například skupiny ztvárňující Chunchos6 
tančí s dřevěnými meči. 

Podle určitých charakteristik je také možné rozlišit „staré“ soubory 
od  „nových“; taneční projev „starých“ skupin se více podobá prehispánským 
tanečním strukturám; a ty „nové“, jako „Pieles Rojas“ a „Gitanos“ odrážejí nověji 
zavedené charakteristiky. Jsou zároveň považovány spíše za „cizokrajné“ například 
proto, že zapojují ženské tanečnice a  inovují  některé taneční figury. Skupiny 
v oděvech severoamerických indiánů jako například „La Sociedad de Baile Pieles 
Rojas de Tocopilla“, „Sociedad Indios Dacota“, „Los Indios Sioux“ a „Los Indios 
Castores“ odkazují na postavy Indiánů z amerických westernů z poloviny třicátých 
let, kdy se tyto filmy promítaly v osadách a městečkách v okolí ledkových dolů 
(Van Kessel 1980: 29, 31). Skupina „Baile Chuncho Promesante de la Tirana de 
Calama“ byla založena jednou rodinou z Bolívie (Van Kessel 1980: 30), stejně 
jako spolek „La Compañía Moreno de Hilario Aica“, který vznikl v  roce 1924 

4 �Vyčerpávající strukturální analýzu těchto tanců poskytl Juan van Kessel (1980, 1982).
5 �E. Dunin k identifikaci skupiny „Morenos“ v rámci edičních příprav tohoto článku doplnila: „Doslova: Hnědí. 

Vrátila jsem se ke svým starým terénním poznámkám a fotografiím. V této skupině vystupovali jen muži, 
neměli žádné masky ani pokrývky hlavy, oblečeni byli jen do jemně zdobených hnědých košil a dlouhých 
hnědých kalhot. ‚Morenos‘ jsou pokládání za skupinu patřící ke stylově starším, na rozdíl od ‚Pieles Rojas‘ nebo 
‚Gitanos‘.“ – pozn. editorů (osobní komunikace s E. I. Dunin s M. Fottou, červenec 2021). 

6 �Termín „Chunchos“ představuje alternativní označení pro kmen Asháninka. Jedná se o mírně derogativní 
označení původních obyvatel – Indiánů žijících v pralese – pozn. editorů.

Elsie Ivancich Dunin | Taneční motiv ze severochilské pouště: „Los Gitanos“ („Cikáni“)



112  |

(Van Kessel 1980: 30). Téma „Gitanů“ se rovněž formuje někdy kolem této doby, 
avšak v žádné literatuře věnující se popisu těchto bailes není ani zmínka o tom kde, 
jak a kdy v rámci těchto tanečních skupin vzniklo právě „cikánské téma“ – a to 
přesto, že pro ostatní bailes tyto základní informace k dispozici máme.

Kroj jako prvek spojení s Romy

Na skupinách „Gitanos“ v Antofagastě, La Tiraně a později také v San Lorenzu 
mě zarazila podobnost jejich oděvů se stylem oblékání, který jsem znala 
od  některých skupin Romů v  Jugoslávii a  ve  Spojených státech amerických. 
Během zimních měsíců roku 1986, kdy jsem cestovala po severním Chile, jsem 
si také všímala romských táborů poblíž měst Iquique, Calama, Antofagasta 
i  v  blízkosti osad obklopujících ledkové doly; pozorovala jsem rovněž mladé 
romské dívky, které nabízely věštění z ruky ve městech centrálního Chile. V rámci 
svého výzkumu jihoslovanské emigrace do Chile jsem pak procházela záznamy 
o  registraci u  jugoslávského konzulárního úřadu v  Antofagastě a  srovnávala je 
s daty z tzv. prontuarios (úřední obecní matriky) uložených v historickém archivu 
na univerzitě v Antofagastě (Universidad del Norte). Všimla jsem si, že některá 
jugoslávská příjmení nezapadají do převládajícího vzorce příjmení jihoslovanských 
emigrantů z pobřežních oblastí Chorvatska a že jejich nositelé mají jako místo 
narození uvedeno Srbsko.7 Také jednotlivé místní adresy pro tato „nezvyklá“ 
příjmení odkazovaly neustále na adresy „s/n“ (sin numero), což znamená bez čísla 
domu. Při dalším zkoumání jsem zjistila, že všechny v dokumentech zmíněné ulice 
se v době vzniku záznamu nacházely na vnějších okrajích Antofagasty. Záznamy 
ve většině případů pocházely z období zimních měsíců, kdy je klima na severu 
Chile mírnější než v jižnějších oblastech země. Vyvodila jsem z toho závěr, že by 
tato příjmení mohla patřit romským rodinám ze Srbska.

 V době mého demografického bádání v archivech se na okraji Antofagasty 
nacházel tábor Romů. Navštívila jsem ho a našla tam starou (více než osmdesátiletou) 
ženu, která se sice narodila v  Chile, ale mluvila srbsky. Byla ve  své rozvětvené 
rodině poslední, kdo ještě tímto jazykem hovořil; i  ostatní členové  rodiny ale 
používali ve své romštině a španělštině některá srbská slova. Aniž bych zmínila 
své zdroje, zeptala jsem se jí na příjmení romských rodin v Chile. Vyjmenovala mi 
většinu těch, které jsem znala ze svého archivního výzkumu.

V hlavním městě Santiago situovaném v centrálním Chile jsem v létě 1986 
a 1987 navštívila v jejich domovech ještě další romské rodiny. Od nich jsem získala 
velmi podobné seznamy rodinných příjmení a  zjistila, že v  Chile v  této době 
žily výhradně romské rodiny pocházející ze Srbska. Jejich rodokmeny a rodinné  
historie odpovídaly datům, která jsem získala v  Antofagastě. Při našich 

7 � Blíže k těmto datům týkajícím se srbských Romů v Chile viz Dunin 1988.

Romano džaniben 2 | 2021



  |  113

rozhovorech jsem si také povšimla, že podíl úzkých sociálních kontaktů nebo 
dokonce manželství mezi romskými rodinami a chilskou populací je velmi nízký 
– což je pro Romy typické i v jiných částech světa.

Během návštěv v chilských romských rodinách jsme se v našich rozhovorech 
věnovali také tanci a dostalo se mi i několika praktických ukázek. Jejich taneční 
pohyby se velmi podobaly tomu, co jsem znala od srbských Romů v Kalifornii: 
šlo o sólový tanec – muži a ženy netančili spolu; taneční styl obsahoval plynulý 
pohyb trupu doprovázený krouživými pohyby paží natažených diagonálně před 
tělem a  pohybem uvolněných zápěstí; tento tanec byl extrémně nenáročný 
na prostor, protože chodidla zůstávala i při různé kombinaci kroků téměř stále 
na místě; při tomto tanci se nijak nevyužívaly ani tamburíny, ani šátky. To mě 
utvrdilo v  přesvědčení, že mezi strukturou tance severochilských skupin bailes 
a tancem těchto Romů není vůbec žádná spojitost. Ovšem existuje zde spojitost 
na úrovni oděvu, přičemž původní vzor pro kroj baile „Gitanos“ musí pocházet 
právě od srbských Romů, z doby, kdy se začali objevovat v severochilských osadách 
u dolů na ledek a měď.

Tito srbští Romové se identifikovali jako Kalderaši. Po  celém světě se 
kalderašští Romové živí zejména prací s  kovem a  jejich ženy věští z  ruky. Proto 
měla zimní migrace Romů do severního Chile zřejmě hned několik účelů – zajistit 
si větší pohodlí pro život ve stanech v mírnějším klimatu, získat kov pro řemeslo 
a prodat výrobky lidem ve velmi odlehlých pouštních důlních osadách. Nepochybně 
v komunitách horníků opravovali kovové kuchyňské náčiní a prodávali nové. I věštění 
budoucnosti muselo pro lidi v  těchto odlehlých končinách na  severu znamenat 
zajímavé zpestření. Takovým způsobem se mohli Romové dostat do  přímého 
kontaktu s  potenciálními tanečníky/lídry skupin bailes, které začaly zažívat svůj 
boom právě v době rozkvětu těžby ledku ve dvacátých a třicátých letech 20. století. 
A to je přesně doba, ze které pocházejí registrační záznamy (jak z  jugoslávského 
konzulátu, tak z místních pronutarios), které jsem studovala v Antofagastě.

Starší členové jugoslávské komunity v  Iquique a  v  Antofagastě potvrdili, 
že Romové mluvící chorvatsky8 dříve skutečně do těchto měst přicházeli. Jeden 
z mých zdrojů v  jugoslávské komunitě v Iquique také uvedl, že oděv tanečníků 
baile v La Tiraně je shodný s tím, jaké oblečení dříve nosívaly ženy jugoslávských 
Romů (Mila Mihojević, 1986, osobní komunikace). Mužský oděv ale nikdo nijak 
nekomentoval.

8 �Většina jihoslovanských imigrantů v Chile mluví chorvatsky a běžně také svůj jazyk označují za chorvatštinu, 
zatímco v regionu, odkud do Chile emigrovali Romové, se hovoří srbsky. Chorvatština a srbština jsou 
v zásadě totožným jazykem, který se však jinak označuje v závislosti na oblasti, náboženské příslušnosti 
a použitém typu písma. 

Elsie Ivancich Dunin | Taneční motiv ze severochilské pouště: „Los Gitanos“ („Cikáni“)



114  |

Mezi hlavní rysy kroje baile „Gitanos“ patří malá látková taštička, kterou ženy 
nosí u pasu.9 Tato obdélníková kapsa (asi 15–20 cm široká a 10–15 cm dlouhá) 
je zavěšená na  ozdobném opasku, nebo na  stuze či provázku, který mají ženy 
uvázaný kolem pasu. V  roce 1986 nosila většina skupin tuto taštičku na  levém 
boku, ačkoliv jsou zdokumentovány i případy, kdy je umístěna napravo. Taštička 
je velmi bohatě zdobená korálky, flitry a aplikacemi; barvy se různí od černého 
podkladu až po zcela světlé materiály. A každá skupina baile má, co se týče barvy 
a zdobení této taštičky, svůj jednotný styl.

Tato taštička je jako součást ženského oděvu něčím, s čím jsem se dosud nesetkala 
ani já, ani ostatní badatelé, kteří se zabývají studiem romské kultury ve Spojených 
státech amerických.10 Nicméně příklady těchto taštiček máme zdokumentované 
na černobílých fotografiích z třicátých let 20. století (viz obrázky 2–5).  

Ukázka kroje skupiny  
„Los Gitanos“ s taštičkou  
na levém boku (obr. 1) 

9 �Sheila Salo, která se zabývá Romy ve Spojených státech amerických, poznamenává, že se tato součást oděvu 
nazývá kisi a dříve se nosila u pasu pod sukní nebo zástěrou. Sama se s tímto kusem oděvu nikdy nesetkala, 
avšak poukazuje na to, že se o něm zmiňují starší romské ženy.

10 �Hovořila jsem s Williamem  Lockwoodem, Sheilou Salo, Johnem Filcichem a Vilmou Matchette – 
osobami s mnohem bohatšími zkušenostmi, které jsou v aktuálním kontaktu s Romy ve Spojených státech 
amerických už od čtyřicátých let 20. století. Nikdo z nich si nepamatuje, že by kdy tento prvek jako součást 
aktuálního oděvu zaznamenal.

Romano džaniben 2 | 2021



  |  115

 
 

Romská žena věštící z dlaně v Rochesteru (stát New York), 1932, sbírka fotografií Carla de Wendler-Funara11 
(obr. 2)

Mladá Romka taktéž v New Yorku, 193?, taštičku má 
umístěnu na pravém boku. Sbírka fotografií Carla de 
Wendler-Funara (obr. 3) 

11 �Děkuji Sheile Salo za identifikaci těchto konkrétních fotografií ve Washingtonu, D.C. Fotografie v této 
sbírce pocházejí z let 1922–1945.

Elsie Ivancich Dunin | Taneční motiv ze severochilské pouště: „Los Gitanos“ („Cikáni“)



116  |

12 �Stevens je poameričtěná verze jména, které má původ v typickém srbském příjmení Stefanović. Příjmení 
Stefanović se také v Chile objevuje mezi romskými příjmeními v dochovaných dokumentech k imigraci.

Fotografie na náhrobním kameni Loly 
Stevensové,12 která se narodila v Srbsku 
v r. 1899 a zemřela v r. 1962 (hřbitov 
v Los Angeles v Kalifornii). Na fotografii je 
zachycena jako mladá žena, a fotografie 
tedy pochází pravděpodobně z konce 
dvacátých až třicátých let 20. století. Vyší-
vaná taštička, kterou má u pasu na pravé 
straně, má obdobnou velikost jako ty 
nošené v Chile (obr. 4)

Dcera Loly Steven-
sové (viz obr. 4) 
Mary (1919–1946) 
je zachycená na jiné 
fotografii na stej-
ném náhrobku také 
s obdobným typem 
taštičky zavěšené 
na pravém boku 
(obr. 5)

Romano džaniben 2 | 2021



  |  117

Není však jasné, kdy přesně byly tyto fotografie pořízeny, a proto bohužel 
nemáme k dispozici přesná data s výjimkou informace, že taštičku ve Spojených 
státech amerických nosily ve  třicátých letech alespoň některé z  romských žen, 
a  v  případě žen z  náhrobku přímo srbské Romky. Všechny ženy mají na  sobě 
dlouhé nabírané sukně, volné haleny s rukávy a na hlavách šátky. První fotografie 
vyobrazuje vykládání budoucnosti. Souvislost mezi raným stylem oblékání 
srbských Romek v Chile a stylem krojů skupin bailes „Gitanos“ se tedy zdá být 
poměrně jasná.

A co tamburína a šátky, které používají tanečníci „Los Gitanos“? Je evidentní, 
že tanečníci bailes obecně nějaké náčiní používají. Tamburíny se objevují 
ve  vyobrazení tančících Cikánek v  raných Hollywoodských filmech, a  proto je 
možné, že tento model může pocházet právě odtud. Nicméně oblečení romských 
žen v těchto filmech nevypadá ani jako oblečení „Gitanas“ ve skupinách bailes ze 
severního Chile, ani jako oblečení místních srbských Romů.

Závěr

Tento článek se pokouší odhalit vazbu mezi chilskými tanečníky bailes a současnou 
romskou populací v  Chile skrze specifickou část romského oděvu, který se již 
dnes běžně mezi kalderašskými nebo srbskými Romy nenosí ani v  Chile, ani 
nikde jinde na  světě. Tento oděvní prvek, který je již mezi samotnými Romy 
zastaralý, se však dál udržuje v severním Chile v adaptované verzi romského kroje, 
který musel být inspirován módou srbských Romů z  dvacátých a  třicátých let  
20. století, tedy přibližně v  generaci následující po  jejich příjezdu do  Chile. 
Samotný tanec baile však tehdejším romským tancem nijak inspirován nebyl, 
nepochybně z  toho důvodu, že k užšímu sociálnímu kontaktu mezi chilskými/
srbskými Romy a chilskými horníky a jejich rodinami v oblasti pouštních důlních 
městeček docházelo jen ve velmi omezené míře. Šíření kulturních zvyklostí nebo 
tanečních charakteristik je sice složité sledovat přesněji, avšak materiální prvky, 
konkrétně zdokumentované například na  dobových fotografiích, nám v  tomto 
případě poskytují hodnotný zdroj dat pro vznik komparativní transatlantické 
studie.

 
Z angličtiny přeložila Petra Krámková

Elsie Ivancich Dunin | Taneční motiv ze severochilské pouště: „Los Gitanos“ („Cikáni“)



118  |

Literatura

Danzas y estructuras sociales de los Andes. 1982.  Cuzco, Peru:  Bartolomé de Las 
Casas.  

Dunin, E. I. 1988. Serbian Gitanos in Chile: immigration data. In: Papers from 
the Eighth and Ninth Annual Meetings:  Gypsy Lore Society, North American 
Chapter.  Publications No. 4: 105-120.  New York:  Gypsy Lore Society

Kessel, J. van. 1980. Danseurs dans le désert: une étude de dynamique sociale. 
In: Layendecker, L., Waardenburg, J. (eds.). Religion and Society 9.   
New York:  Mouton Publishers. 

Uribe Echevarría, J. 1973. Fiesta de la Tirana de Tarapacá. Santiago: Ediciones 
Universitarias de Valparaíso, Universidad Catolica de Valparaíso.

Romano džaniben 2 | 2021



| Netematická část |





Recenzovaná část



122  | Romano džaniben 2 | 2021



  |  123Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)

Vznik „jazykové subkomise“  
Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)  
pro standardizaci romštiny 

The formation of the “Language Sub-Commission”  
of the Union of Gypsies-Roma (1969–1973)  
for Romani language standardization 

Abstract

The author reports on the “Language Sub-Commission” of the Union of Gypsies-Roma 
(UGR), a linguistic team systematically working – for the first time, as far as is known 
– on the notation of Romani in Czechoslovakia. The materials that arose through its 
activities identified in the collections of the Moravian Land Archive and the Museum 
of Romani Culture, are significant counterpoints to the Romani-language texts that are 
known to date, especially those that have been published in Románo ľil, the bulletin of 
the UGR (1970–1973). Until now authors mentioning the work of the sub-commission 
drew from material (solely) comming especially from Doc.  Milena Hübschmannová 
(1933–2005), its  former member. The discussed documents thus also facilitate the 
contextualization of the role played by Hübschmannová, the founder of Czech Romani 
Studies, in the process of Romani language standardization. Last but not least, the paper 
highlights the importance of native speakers of Romani to this process, especially Antonín 
Daniel (1913–1996) and Andrej Pešta (1921–2009), who had been using their mother 
tongue in writing for many years prior to the birth of the UGR, as well as Bartoloměj 
Daniel (1924–2001) and others involved in the work for the periodical Románo ľil, or 
contributing with their own texts in Romani to that periodical. 

Key words

Romani language standardization, Union of Gypsies-Roma, periodical Románo 
ľil, Czechoslovakia

Jak citovat

Závodská, M. 2021. Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů 
(1969–1973) pro standardizaci romštiny. Romano džaniben 28 (2): 123–154.

| Milada Závodská1

1 �Milada Závodská, Ph. D., působí na Semináři romistiky na Katedře středoevropských studií FF UK. E-mail: 
milada.zavodska@ff.cuni.cz



124  |

Motto:

„...a to pro tříbení romštiny“2

Úvod

Text tohoto článku je příspěvkem – materiálovou studií – k  tématu dějin 
romského písemnictví v  českých zemích. Ve  světle archivních nálezů chce 
poukázat na  nově doložené reálie spojené se Svazem Cikánů-Romů (SCR) 
jako platformou pro publikaci romské – romsky psané – literatury. Z aktuálně 
identifikovaných historických dokumentů umožňuje doložit existenci pracovního 
lingvistického týmu pro psanou podobu romského jazyka, zaznamenanou 
v pramenech vzešlých přímo z činnosti SCR. Historický fakt existence této tzv. 
„jazykové komise“ či „jazykové subkomise“ je sice v odborné literatuře uváděn 
a se SCR přímo spojován – zatím ale k vlastní existenci této komise odkazovaly 
informace přímo od  někdejší členky této komise Mileny Hübschmannové 
(která v SCR působila v  letech 1969–1973, tedy od  jeho založení až do  jeho 
zrušení), nebo případně nekriticky přejímaná tvrzení na tuto (Hübschmannové) 
autopsii navazujících odborných textů. V posledních letech však byly k tématice 
standardizace psané romštiny u  nás publikovány dvě významné statě Jana 
Červenky (Červenka 2014, 2017), ve kterých se autor zabýval také periodizací 
vývoje pravopisu severocentrální romštiny. Dosavadní absence historických 
pramenů k  existenci „jazykovědné komise“ a  tím limitovaná možnost přesné 
datace jejího vzniku, kterou Červenka konstatuje v obou svých textech (Červenka 
2014: 57–58, 2017: 74), byla v  jistém smyslu i  impulsem pro (minoritní, leč 
neméně soustředěnou) moji vlastní badatelskou práci, která v posledních letech 
(2016–2021) zahrnovala opakované návraty do  fondů Moravského zemského 
archivu.3 Aktuálně pak v posledním roce bylo možno nalezené archiválie ještě 
doplnit nálezy ze Sbírek Muzea romské kultury.4 

2 �Jde o citaci z dokumentu „Koncepce činnosti na poli publikačním“, kde za redakční radu Románo ľil redaktoři 
Bartoloměj Daniel a Pavel Steiner rozpracovali potřebu rekonstrukce redakční rady, do níž zahrnují jako 
první bod: „...vytvoření j a z y k o v é subkomise při red. radě, a to pro tříbení romštiny.“ Dataci dokumentu 
lze určit na přelom roku 1971 a 1972 – viz dále v textu. MZA G 434, k. 9, i. č. 45, f. 40, tentýž dokument 
uložen také v MZA G 434, k. 28, i. č. 139.

3 �Jde o fond G 434 (Svaz Cikánů-Romů v ČSR – ústřední výbor Brno) a dále fondy G 601 a G 602 (Svaz 
Cikánů-Romů v ČSR – krajský výbor Brno a Névodrom – podnik Ústředního výboru Svazu Cikánů-Romů 
v ČSR Brno). Období činnosti Svazu Cikánů-Romů (a Zväzu Cigánov-Rómov) shledávám jako významný 
svorník poválečných dějin Romů (nejen) v prostoru bývalého Československa.

4 �V letech 2020–2021 je ve spolupráci mezi Muzeem romské kultury a Seminářem romistiky FFUK 
realizován projekt „The Archive of Milena Hübschmannová“, jehož cílem je evidence vědecké pozůstalosti 
Mileny Hübschmannové – která přešla po její smrti roku 2005 do vlastnictví MRK – do sbírkových fondů 
Muzea. Relevantní písemný materiál citovaný v tomto článku je evidován v I. stupni ve Fondu písemného 
materiálu pod př. č. MRK 9/21.

Romano džaniben 2 | 2021



  |  125

Dílčí archivní nálezy, které existenci „jazykové subkomise“ („poradní jazykové 
skupiny“, „jazykové komise“)5 podchycují a o kterých informuje tato materiálová 
studie, byly nalézány postupně. Poté, co se podařilo shromážděný pramenný 
materiál utřídit, odhodlala jsem se přistoupit k jeho rozboru. Bylo to dílem také 
proto, že se teprve v současné době můžeme při interpretaci jejich významu opřít 
rovněž o  filologické a  literárně-historické studie věnované standardizaci psané 
romštiny a historii romské literatury v ČSR (zejména již zmíněný Červenka, dále 
aktuálně Ryvolová 2019, resp. 2021).

1 Aktuální stav poznání 

Ve  snaze rekonstruovat důvody vzniku, proces vzniku a  průběh prací jazykové 
komise budeme narážet na  skutečnost, že historický vývoj instituce SCR je 
doposud v odborné literatuře komplexně zpracován stále jen základním způsobem 
(Lhotka 2009, Pavelčíková 2004), ačkoli archivní materiály vzešlé činností 
této organizace jsou standardně dostupné. S  tímto přetrvávajícím nedostatkem 
v  romské historiografii se aktuálně opakovaně vyrovnávají všechny dílčí studie 
činnosti Svazu. V  případě snahy o  historickou rekonstrukci činnosti jazykové 
komise je možné se opřít o  skutečnost, že jádro archivního nálezu je přímo 
spojeno s redakcí interního svazového zpravodaje Románo ľil (1970–1973), jejíž 
činnost a  výsledky práce jsou v  současné době v odborné literatuře zpracovány 
v celkem pokročilém stádiu poznání. 

Proces standardizace psané romštiny je zpracován v textech Jana Červenky 
„Standardizace romštiny na území bývalého Československa“ (Červenka 2014) 
a „Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny – proměny v teorii 
a  ediční praxi od  počátku systematického pravopisu do  přelomu osmdesátých 
a devadesátých let 20. století“ (Červenka 2017). Autor těchto dvou statí podrobně 
analyzuje romské texty publikované v periodiku Románo ľil, a pokud jde o činnost 
jazykové komise SCR, podloženě dedukuje období mezi lety 1969–1971  
jako dobu, kdy mohla komise vzniknout. Téma vývoje psané formy romštiny  
se nutně více či méně musí objevit v každé publikaci, která se hlouběji zabývá 
dějinami romské literatury v českých zemích a na Slovensku. Rekapitulaci takových 
publikací u nás podává celkem vyčerpávajícím způsobem ve svém textu „Injekce 
z hrotu tvého pera: Formování moderní romské slovesnosti na stránkách časopisu 

5 �Přesné označení pracovní skupiny pro romský jazyk variuje i v dobových písemnostech SCR. Jak bude dále 
patrné z uvedených archiválií, oficiálně se jednalo o „jazykovou subkomisi“, ale v písemné komunikaci SCR 
se pro ni později souběžně používala dvě označení – původní označení „jazyková subkomise“, ale i kratší 
označení „jazyková komise“; před jejím ustavením se v pramenech vyskytují i spojení „pracovní jazyková 
skupina“, „jazyková skupina“ či „operativní lingvistický tým“. Prakticky nikde v dobovém textu není název 
této komise uveden s velkým začátečním písmenem. V této materiálové studii budu při citacích literatury 
a pramenů uvádět patřičné spojení v uvozovkách, dále ve vlastním textu budu používat spojení jazyková 
komise (bez uvozovek a s malým písmenem) nebo jen komise.

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



126  |

Románo ľil a  jeho předchůdce Informačního zpravodaje v  letech 1969–1973“  
Karolína Ryvolová (Ryvolová 2019), její monografie Špačkem tužky na manžetě 
– příběh literatury Romů (Ryvolová 2021), která tento text zahrnuje, tak 
kontextualizuje proces kodifikace romštiny z  literárněvědné perspektivy období 
druhé poloviny 20. století (až do současnosti). 

Oba uvedení romisté při práci s romskými texty z období Svazu Cikánů-Romů 
čerpají ze stránek periodika Románo ľil .6 Spolu s nimi se tématu práce „redakce 
a rozmnožovny“ aktuálně věnují i mé vlastní texty (Závodská 2017, 2018), založené 
jak na obsahu vydaných čísel Románo ľil, tak na postupujícím archivním výzkumu. 
Zde je relevantní zmínit zejména část textu pojednávající o práci Andreje Pešty – 
tiskaře, redakčního fotografa a později i člena jazykové komise – v kapitole „Umění 
Andreje Pešty: žít a vyprávět“ knihy Andrej Pešta – O Fotki (Pešta-Corrado et al. 
2017). V závislosti na tehdy mělké hloubce historického poznání je v tomto textu 
„jazykovědná subkomise“ mnou nepřesně ukotvena ve Společensko–vědní komisi 
SCR (Závodská 2017: 146). Nicméně právě archivním bádáním, které podpořilo 
vznik kolektivních publikací (Sadílková, Slačka, Závodská 2018 a Pešta-Corrado 
et al. 2017) zahrnujících oba mé texty, došlo k postupnému shromáždění většího 
počtu historických pramenů zachycujících existenci jazykové komise. Ještě než 
přistoupím k  jejich základní charakteristice a  následnému vytěžení v  tomto 
článku, je zde ovšem nutné uvést odborné texty Mileny Hübschmannové – bývalé 
členky jazykové komise, v nichž ona sama existenci této komise zachycuje.

Je to jednak text „Inspirace pro rozvoj romštiny“ (Hübschmannová 2000) 
a  dále spoluautorský text příspěvku „Pravopis romštiny“, předneseném spolu 
s Hanou Šebkovou na semináři o romském jazyce v Luhačovicích v roce 2003 
(Hübschmannová, Šebková 2003). Oběma textům věnoval již podrobnou 
pozornost Jan Červenka (Červenka 2014: 58–59). V  druhém z  nich je právě 
zmíněna i Společensko-vědní komise jako zázemí pro vznik jazykové subkomise. 
Teprve postupným rozborem archivních materiálů je již možné Červenkovu 
práci podpořit a případně v určitých detailech korigovat relevantními zjištěními 
historickými.

Takto se tedy dostáváme k  vlastnímu pramennému materiálu. Tím 
jsou především archiválie Svazu Cikánů-Romů, uložené v  Moravském 
zemském archivu. Zde alespoň stručně uvedu, že relevantní materiály netvoří 
ani v  případě redakce Románo ľil, ani v  případě prvního roku existence 
Společensko-vědní komise celistvé zdroje. Relativně nejlépe, ale to až 
od doby 1971–1972, jsou uspořádány písemnosti k Ideově-teoretické komisi, 
v  nichž je mimo jiné dobře sledovatelná snaha o  realizaci záměru vydávat 
celospolečenský čtrnáctideník Romano lav (alternuje s variantou Románo lav). 

6 Románo ľil 1/1970–2/1973. MZA, fond G 434. Taktéž MRK, Fond písemného materiálu.

Romano džaniben 2 | 2021



  |  127

Písemnosti jsou celkem uspořádány zejména v kartonech 6 a 9, ale nalézají 
se i  v  dalších částech fondů SCR, a  – na  rozdíl např. od  Komise bývalých 
vězňů koncentračních táborů SCR7 – netvoří jasný konvolut. Vyhledávání 
původně souvisejících písemností bylo nutno podnikat napříč fondy G 
434 i G 602 (zde proto, že rozmnožovna redakce spadala pod hospodářské 
zařízení SCR Névodrom). Domnívám se, že právě tato určitá roztříštěnost 
způsobovala, že jazyková komise nutně zůstávala doposud badatelům mezi 
archiváliemi vlastně skryta. Druhou důležitou okolností je skutečnost, že 
část pramenů se zachovala ve vědecké pozůstalosti Mileny Hübschmannové  
(1933–2005), která však byla řadu let nezpracovaná, a  tedy badatelské práci 
uzavřena.

Pokud jde o charakteristiku shromážděného pramenného materiálu, ačkoli 
je již poměrně dostatečný k rozboru, stále se jedná ve své podstatě o rekonstrukci 
subtilního tématu, a  to zejména proto, že jde o  prameny v  podstatě úřední 
(zápisy ze schůzí, vyjednávání uvnitř instituce SCR, korespondence) a  nebyly 
nalezeny podkladové materiály praktické práce komise, jakož ani romské literární  
texty redakce Románo ľil. Tyto lze dílem očekávat ve  výše uvedené 
postupně zpracovávané vědecké pozůstalosti M. Hübschmannové, nicméně 
i  Hübschmannová sama konstatuje, že při likvidaci SCR se velká část práce  
redakce ztratila nebo spíš byla zlikvidována (Hübschmannová, Šebková 2003: 
68). Jedinou výjimku tvoří text „Jak psát romštinu“ (uložený v G 434, k. 31, i. č. 
168, f. 23-35), který předkládala na počátku roku 1972 Milena Hübschmannová 
k  oponentuře rodilým mluvčím v  okruhu spolupracovníků redakce Románo 
ľil a  který se zřejmě zachoval i  proto, že tvořil přílohu výše zmíněné úřední 
komunikace uvnitř Svazu (celý dokument „Jak psát romštinu“ je přetištěn jako 
Příloha č. 1 za  touto studií). O  existenci tohoto textu ostatně správně referuje 
Červenka (Červenka 2017: 85), aniž by ovšem měl text v době psaní svého článku 
k dispozici.8

2 �Formování poradní skupiny SCR  
pro písemnou podobu romského jazyka

Dynamika práce na standardizaci romštiny se nejzřetelněji projevuje v archiváliích 
vzešlých činností redakce Románo ľil. Přestože se mezi těmito archiváliemi 
nalézá i  přesná datace (poprvé se oficiálně „jazyková komise“ sešla a  jednala  
r. 1972), zároveň napříč všemi relevantními zdroji (vč. publikovaných zpravodajů  

7 MZA, G 434, k. 7 a 8. K jejich obsahu viz Závodská, Viková 2016.
8 �Červenka (2017: 85) uvádí: „cyklostyl, kolem roku 1971“. Předmětný cyklostylovaný text byl také při 

zpracovávání vědecké pozůstalosti M. Hübschmannové nalezen. MRK, Fond písemného materiálu  
(MRK 9/21). Jde o tentýž materiál, který se nachází v MZA, G 434, k. 31, i. č. 168, f. 23–35.

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



128  |

Románo ľil ) vidíme, že problematice písemné standardizace romštiny nutně musela 
být ve Svazu věnována systematická (byť tedy uvnitř organizace institucionálně 
nesystematizovaná) pozornost již dříve.9 Jako nejstarší zmínku lze uvést citaci 
právě z Románo ľil, vztahující se k rekapitulaci práce Společensko-vědní komise 
za období první poloviny roku 1970: 

„Společensko-vědní komise zasedala podruhé dne 26. března a  potřetí  
11. května /v  Praze/ [...] bylo rozhodnuto o  náplni a  realizaci první  
p u b l i k a c e [...] Rukopisy jednotlivých statí mají být dodány do 15. července  
t. r. Bude ještě při další práci na  rukopise zváženo, v  kterém nářečí bude 
tištěna r o m š t i n a.“ (Románo ľil 2/1970, s. 7)

Subtilní souvislost, kterou tato zpráva zachytila, tj. korelace mezi náplní práce 
Společensko-vědní (resp. později tzv. Ideově-teoretické) komise a  zamýšlenou 
publikační činností SCR, bude nabývat postupně na  významu, jak můžeme 
mezi lety 1970–1973 i  sledovat z  dále uvedených historických dokumentů. 
K  publikační činnosti SCR je zde nutné konstatovat, že kromě periodika  
Románo ľil a agitační brožury Jekhetane kijo volbi10 se SCR za dobu jeho existence 
už de facto nepodařilo vydat žádné další publikace – v  romštině, jakož ani 
v majoritním jazyce (pomineme-li jednostránkové plakátky a letáčky). Nepodařilo 
se vydat ani publikaci výše zmíněnou v citaci. Z archiválií napříč celým obdobím 
činnosti SCR ovšem čteme jak o koncepčních, tak i o zcela konkrétních záměrech 
publikovat, a  to i  v  romštině i  v  češtině. Záměr vydávat vlastní časopis pro 
veřejnost, jak víme, přesahuje do  „prehistorie“ vzniku SCR (Sadílková, Slačka, 
Závodská 2018). V průběhu existence Svazu téměř již dosáhl skutečné realizace 
v  úředně vyjednaném titulu periodika Romano lav, jehož šéfredaktorem byl 
ustanoven Bartoloměj Daniel. Tento časopis měl jako pravidelný čtrnáctideník 
původně začít vycházet již v roce 1972.11 Podněty k vydávání publikací, formulace 
koncepční činnosti a  konkrétní kroky k  realizaci zamýšlených publikačních 
počinů jsou sledovatelné v dochovaných písemnostech SCR v okruhu několika 
osobností, mezi nimiž figurují zejména: již zmíněný Bartoloměj Daniel, dále 
Antonín Daniel, Pavel Steiner a Milena Hübschmannová.12 

9 Srov. s Červenka 2017: 94.
10 MRK, Fond písemného materiálu (MRK 57/91).
11 �MZA, fond G 434, k. 9., i. č. 45., f. 44, 128–129, 140–202. Pro složité problémy spojené s provozem byl 

záměr odložen do roku 1973. (Srov. s Ryvolová 2021: 15–16. Ryvolová čerpá z textů Románo ľil, kde zřejmě 
zpráva o připravovaném časopisu rezonovala později a asi proto datuje reálný záměr vydávat časopis až 
rokem 1973.)

12 Tamtéž.

Romano džaniben 2 | 2021



  |  129

Vzhledem k nedostatečně zpracované historii vnitřního organizačního vývoje 
SCR konstatované výše ještě nebude v následujícím textu možné precizně ukotvit 
místo jazykové komise v  systému organizace Svazu (vnitřní systém organizace 
se v  rozmezí let 1969–1973 částečně měnil). Přesto lze již v  této fázi bádání  
postihnout určité vazby (strukturní, ale i personální) této komise uvnitř instituce  
SCR (ale i  externí spolupracovníky mimo SCR) a  je již možné podloženě 
a  správně datovat chronologii práce komise a  na  základě konkrétních nálezů 
sledovat faktické zahrnutí rozvoje romštiny jako součásti dobově probíhajícího 
etnoemancipačního procesu.

Nad shromážděným archivním materiálem si lze klást tyto základní otázky 
a pokusit se na ně odpovědět:

1. �Z jakých podnětů došlo k oficiálnímu vzniku pracovní jazykové skupiny – 
„jazykové subkomise“ uvnitř SCR?

2. �Jaké bylo složení komise a jaká byla role „panelu“ dalších spolupracovníků, 
kteří se na práci komise podíleli?

3. �Kde v  činnosti SCR můžeme sledovat odkaz Mileny Hübschmannové 
v procesu počátků standardizace psané romštiny?

Dále je možné vytvořit alespoň nástin tématu přesahujícího práci jazykové komise, 
vnitřně však neoddělitelně s procesem kodifikace psané romštiny spjatým, a to je:

4. �Vývoj publikačních záměrů SCR.

2.1 �Potřeba užívání romského jazyka v redakční praxi Románo ľil  
jako podnět pro vznik pracovní jazykové skupiny

Jak již bylo popsáno, historickým milníkem v  procesu standardizace romštiny 
v  ČSSR byla publikovaná série Romaňi čhib, která v  Románo ľil vycházela 
na  pokračování v  číslech 2/1971–5/1971. Pozoruhodným detailem je aktuálně 
zjištění, že tisk těchto čtyř lekcí severocentrální romštiny byl realizován v poněkud 
menším nákladu, než v jakém vyšla patřičná čísla Románo ľil. Zachovala se o tom 
zpráva,13 která i vysvětluje dnešní skutečnost, že některé dochované archivované 
exempláře Románo ľil přílohu Romaňi čhib neobsahují, respektive že badatelé 
(ale i  M. Hübschmannová zpětně sama) problematicky datují vznik těchto 
tiskovin (precizně shrnuje Červenka 2014: 57).14 Tento pramen, který obsahoval 
jednu úvodní stať a  čtyři jazykové lekce, je v  kontinuitě romského písemnictví 
základním materiálem pro kodifikaci psané romštiny na  území bývalého 
Československa (Červenka 2014, 2017; Závodská 2017; Ryvolová 2019, 2021 
ad.).15 Z  identifikovaných archiválií je nyní možné objasnit některé okolnosti 

13 MRK, Fond písemného materiálu (MRK 57/91).
14 �Rok 1972 mylně uveden i v mém textu – Závodská 2017: 146.
15 V mém vlastním textu (Závodská 2017: 146) je chybně uveden letopočet 1972.

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



130  |

jeho vzniku. Nejkonkrétnější zmínka o  autorství předmětných textů je patrná 
z požadavku P. Steinera z 5. 1. 1972, kdy redaktor žádá na předsednictvu ÚV SCR 
v  rámci rozpočtu na  nový rok uzavření smlouvy „o  mimopracovní činnosti  
s Dr. M. Hübschmannovou (lekce Romani čhib), a to i se zpětnou platností od č. 1“.16

Z  roku 1971 se nám zachovaly dva zápisy z  redakční rady periodika. 
V prvním z nich (6. 4. 1971) se uvádí, že romskou část textů má na starosti Milena 
Hübschmannová. Druhý ze zápisů (z 29. 11. 1971) pak zaznamenává návazné 
konstatování, že je nutno rozšířit romskou část publikovaných textů, a dále uvádí:

„Protože je nutno pracovat i na romštině, neboť vytištěná kodifikuje u čtenářů 
grafickou podobu atd. [,] je třeba pracovat od počátku co nejprecizněji. Za tím 
účelem byla vyzvána Dr. Hübschmannová, aby vedla jazykovou komisi pro 
romštinu při red. radě Románo ľilu. Dr. Hübschmannová se zavázala zaslat 
redakci koncepci této komise. /Předběžně: 4 až 5 lingvistů ve vedení komise, 
dále 20 i více Romů jako panel – k posouzení vhodnosti, živosti novotvarů./“17

Chronologicky následující zápis ze zasedání Ideově-teoretické komise z 30. 11. 1971 
pak zaznamenává, že „při redakční radě se utváří poradní skupina jazyková“.18 Do tohoto 
období přelomu roku 1971 a 1972 také evidentně spadá (přesně nedatovaný) materiál 
zpracovaný Pavlem Steinerem a Bartolomějem Danielem „Koncepce činnosti na poli 
publikačním“, kde se v bodu 3. rekonstrukce redakční rady uvádí:

„Tentokrát jde o vytvoření jazykové subkomise při red. radě, a to pro tříbení 
romštiny. Koncepce byla na návrh s. Steinera svěřena Dr. Hübschmannové. 
Setkávám se totiž s nejednotností slovníku, gramatiky atd. a přitom je žádoucí, 
aby Románo ľil a tím spíše budoucí časopis romštinu obsahoval – a to v co 
nejsrozumitelnější a nejsprávnější podobě.“19

Jak tedy můžeme sledovat, potřeba vypracování vhodné písemné podoby mluvené 
romštiny vyvstala při redakční praxi periodika Románo ľil. V  této souvislosti 
předznamenávám, že z  mnou dále analyzovaných dokumentů uvidíme přitom 
evidentně, že podstatná část rodilých mluvčích z  pracovníků redakce Románo ľil 
byla také přirozeně a  bezprostředně aktivní v  – pro časopis  tolik potřebné  – 
jazykové komisi. V  okruhu redaktorů se sešly osobnosti, jejichž kompetence 
se pro záměr vydávat romský časopis vhodně doplňovaly. Výkonný redaktor  
Pavel Steiner20 sice zřejmě romštinu prakticky neovládal, ale byl zkušeným novinářem, 

16 MZA, fond G 434, k. 31., i. č. 158, f. 1–2.
17 MRK, Fond písemného materiálu, 9/21.
18 MZA, fond G 343, k. 6., i. č. 20., f. 103.
19 �Zmiňovaným časopisem je Romano lav, o němž dále pojednává celá příloha č. 1 této Koncepce. MZA, fond 

G 434, k. 28, i. č. 139, f. 1–12 – shodný text MZA, fond G 434, k. 9., i. č. 45.
20 �O historické osobnosti Pavla Steinera nemáme, pokud je známo, stále téměř žádné biografické informace. 

Před rokem 1968 pracoval v redakci Zemědělských novin. 

Romano džaniben 2 | 2021



  |  131

a ke  společnému cíli redakce (v  čele s Antonínem Danielem) vydávat v periodiku 
romské texty přistupoval, jak vidíme (byť i jen z úřední komunikace uvnitř SCR), se vší 
svou profesní zodpovědností. Jeho ambice odvádět kvalitní redakční práci i v romském 
jazyce se snoubila s jazykovými kompetencemi rodilých mluvčích (z nichž Bartoloměj 
Daniel dále aspiroval na budoucího šéfredaktora sesterské redakce Romano lav) a také 
odbornými kompetencemi a entuziasmem lingvistky M. Hübschmannové. 

2.2 �Složení „jazykové subkomise“  
a „panelového souboru romských informantů“

Na  základě dochovaných archiválií, lze období oficiálního vzniku „jazykové 
subkomise“ vymezit prvními třemi měsíci roku 1972. Z 20. 1. 1972 se zachoval 
dokument „Návrh na  ustavení lingvistického operativního týmu a  panelového 
souboru romských informantů při redakci Romano ľilu“,21 jehož předkladatelkou 
je M. Hübschmannová. Z  22. 2. máme zachovaný dopis, kterým P.  Steiner 
za  redakci Romano ľil oslovuje B. Daniela se  žádostí, aby „se stal členem 
jazykové subkomise při redakční radě“22 a  ze  17. 3. potom další dopis s  týmž 
odesílatelem i adresátem, kde je stanoven termín pro první společné konání na   
29. 3. 1972.23 Tento termín je potvrzen pozdějším nedatovaným dopisem, kde je 
upřesněno místo setkání: Praha-Nusle, ulice Jaromírova 1.24

Zápis ze setkání pracovního týmu nám zaznamenává, že poprvé se komise sešla 
ve složení, které ve svém Návrhu v lednu sestavila M. Hübschmannová: jazykovědci 
Vladimír Miltner,25 Václav Černý26 a Milena Hübschmannová,27 a rodilí mluvčí romštiny 
Andrej Pešta,28 Bartoloměj Daniel,29 omluven byl šestý člen komise Anton Facuna.30 

21 �MZA, fond G 434, k. 9., i. č. 45., f. 14–16. Tentýž text srov. též s MRK, Fond písemného materiálu 9/21.
22 MZA, fond G 434, k. 9., i. č. 45., f. 74.
23 �MZA, fond G 434, k. 9., i. č. 45., f. 78. Tento dokument je otištěn jako Obr. 1. na s. 132.
24 MZA, fond G 434, k. 9., i. č. 45., f. 33.
25 �Vladimír Miltner (1933–1997) byl český orientalista s jazykovědnou specializací na novoindické jazyky. 

V době existence SCR pracoval na Orientálním ústavu ČSAV. Více o vědecké práci V. Miltnera např. Krupa 
a kol. 1999: 329–332.

26 �Václav A. Černý (1931–2017) byl český lingvista a překladatel, znalec mj. kavkazských jazyků a v souvislosti 
s nimi i soudobé sociolingvistické problematiky menšinových jazyků. V době existence SCR pracoval 
na Orientálním ústavu ČSAV. Více o vědecké práci V. A. Černého např. Košťálová, Kubec 2017: 218–220.

27 �Milena Hübschmannová (1933–2005) byla česká jazykovědkyně, se specializací na romský jazyk. V době 
existence SCR pracovala na Ústavu pro filozofii a sociologii ČSAV. V té době již ovládala několik dialektů 
romštiny. Biografie M. Hübschmannové byla publikována mj. i v Romano džaniben 2005 (ňilaj).

28 �Andrej Pešta (1921–2007) byl romský spisovatel a také amatérský fotograf. Jeho biografie viz např. Slačka 
2017: 126–133 a Závodská 2017: 138–155.

29 �Bartoloměj Daniel (1924–2001) byl romský historik. Kromě profesní práce historika uplatnil svůj jazykový 
talent i ve vlastní literární tvorbě v romštině. Jeho biografie viz např. Schuster 2014: 88–89.

30 �Anton Facuna (1920–1980) byl romský politik, v mládí za druhé světové války byl významně angažován 
ve slovenském odboji. Otázkami romského jazyka se zabýval dlouhodobě. O jeho životě např. 
Hübschmannová 2005: 858–859.

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



132  |

Obr. 1: Zvací dopis ze dne 17. 3. 1972 určený budoucím členům jazykové subkomise Svazu Cikánů-
Romů. Adresátem je Bartoloměj Daniel. | Originál uložen v MZA Brno, fond G 434 Svaz Cikánů Romů 
v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 9, inv. č. 45, fol. 78. Přetištěno s laskavým svolením MZA Brno.

Romano džaniben 2 | 2021



  |  133

Obr. 2: Soupis členů jazykové subkomise Svazu Cikánů-Romů z 25. 11. 1972 (výše uvedeno též tehdejší 
složení redakční rady periodika Románo ľil ). | Originál uložen v MZA Brno, fond G 434 Svaz Cikánů Romů 
v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 9, inv. č. 45, fol. 27. Přetištěno s laskavým svolením MZA Brno.

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



134  |

Na setkání byli dále přítomni hosté Miroslav Dědič, Pavel Steiner a Tera Fabiánová.31

Protože se zatím mimo tento záznam nepodařilo najít další zápis(y) o zasedání 
komise, a přímo k návazné činnosti komise máme už jen další dva dokumenty, 
uvedu zde alespoň ve stručnosti, co bylo náplní tohoto prvního setkání. 

Nejprve M. Hübschmannová konstatovala nepřiměřenou absenci romských 
textů v Románo ľil vyšlých v průběhu celého roku 1971 a prvního čísla 1972.32 
Návazně se probíraly otázky spojené s  optimálním zastoupením romštiny 
v  obsahu časopisu a  návazně s  volbou dialektu romštiny. Členové komise byli 
požádaní, aby v termínu jednoho týdne oponovali materiál „Jak psát romštinu“.33 
Určitý prostor zabrala diskuse o  zápisu délek samohlásek a měkčení souhlásek 
při zápisu „západoslovenského“ versus „východoslovenského“ dialektu, na kterou 
organicky navázalo probírání praktického fungování širšího kolektivu „panelu“ 
rodilých mluvčích. Do  uvažovaného dvacetičlenného panelu byli konkrétně 
navrženi: Tereza Fabiánová,34 Hilda Pášová,35 Andrej Giňa,36 František Bandy37  
a  Antonín Daniel38 s  tím, že „další návrhy pracovníci do  týdne sdělí 
dr. Hübschmannové“.39 Na poznámku V. Černého, že do panelu by bylo potřeba 
zahrnout i  olašské Romy, navazuje pak ještě i  další nalezený dokument, kde 
v dopise z 11. 4. 1972 P. Steiner postupuje svůj kontakt na  rodilého mluvčího 
olašské romštiny, Josefa Stojku.40

Popsaná pracovní situace stanovování členů panelu a  péče o  to, aby 
byly zastoupeny různé dialekty romštiny, svědčí o  maximální otevřenosti 
konceptu spolupráce jazykové komise a  panelu (jenž podle původního návrhu  
M. Hübschmannové měl čítat nikoli jen dvacet, ale 50–100 rodilých mluvčích 
různých dialektů).41 Výše uvedení Romové, kteří se buď stali přímo členy 
komise nebo členy konzultující skupiny panelistů, svými rodnými dialekty 

31 MRK, Fond písemného materiálu (9/21).
32 Srov. s Ryvolová 2021: 27.
33 MZA, fond G 434, k. 31., i. č. 168, f. 23–35.
34 �Tera Fabiánová (1930–2007) byla romská spisovatelka. Svou tvorbou právě už pro Románo ľil se řadí 

ke generaci nejstarších romských spisovatelů. Více o jejím životě a tvorbě např. Sadílková 2012: 36–37.
35 �Hilda Pášová (1941–2018) byla romská spisovatelka, pedagožka a aktivistka. Více o jejím životě viz také 

Pášová 2000: 5–8.
36 �Andrej Giňa (1936–2015) byl romský spisovatel, který svou rozsáhlou prozaickou tvorbou patří také mezi 

nejstarší romské spisovatele. O jeho životě a tvorbě viz např. Sadílková 2012: 43–44.
37 �František Bandy (1939–1997) byl romský učitel. Již v dětském věku projevoval svůj jazykový talent i ve své 

mateřské romštině. Příběh někdejšího žáka Školy Míru v Květušíně z pera jeho učitele viz Dědič 1999: 59–60.
38 �Antonín Daniel (1913–1996) byl romský učitel. Jeho výrazný jazykový talent se projevil ve vlastní romské 

tvorbě i překladech do romštiny již v době studií na gymnáziu, patří mezi nejstarší romské překladatele 
a spisovatele. Danielova základní biografie viz např. Nečas 1996: 51. 

39 MRK, Fond písemného materiálu, 9/21.
40 Tamtéž.
41 MZA, fond G 434, k. 9., i. č. 45., f. 14–16. Tentýž text srov. též s MRK, Fond písemného materiálu 9/21.

Romano džaniben 2 | 2021



  |  135

reprezentují různé dialektní skupiny romského jazyka: Tera Fabiánová s Hildou 
Pášovou jihocentrální; Andrej Giňa a  Andrej Pešta severocentrální dialekt 
z  východu Slovenska; Anton Facuna severocentrální z  Turce; a  Antonín 
Daniel severocentrální dialekt z  Moravy, blízký severocentrálnímu dialektu  
Bartoloměje Daniela ze západního Slovenska. 

Ke složení panelu rodilých mluvčích zatím nemáme další nálezy. Jeho funkci 
a  spolupráci pracovně koncipovala Hübschmannová ve  svém podkladovém 
Návrhu pro SCR. Již první schůzka jazykové komise přistoupila k  prvním  
krokům ustanovení „panelu“ jako potřebné konzultační skupiny, a  reflektovala 
přitom potřebu v procesu standardizace respektovat dialektní odchylky mluveného 
jazyka. Tento jemný přístup zřejmě svědčí o  tom, že si aktéři tohoto procesu 
uvědomovali, jak dalekosáhlý pozitivní společenský význam může mít uplatnění 
komplexního přístupu k standardizaci písemné formy romského jazyka. 	

O dalším vývoji složení „panelu“ při jazykové komisi nemáme zatím žádné 
další konkrétní informace. Z dochovaných materiálů k činnosti jazykové komise 
existuje alespoň jednoduchý soupis členů redakční rady periodika (z 25. 11. 1972), 
a pod ním uvedený další soupis členů „jazykové subkomise“ – jejíž složení zůstalo 
od březnového prvního setkání nezměněno.42

2.3 Milena Hübschmannová a Společensko-vědní komise SCR

V  souvislosti s  tím, že sama Hübschmannová třicet let po  zániku SCR 
uvádí, že „jazykovědná komise“43 vznikla v  rámci Společensko-vědní komise 
(Hübschmannová 2003: 68), bylo v rámci dohledávání archiválií jazykové komise 
na místě podniknout sondu do (dosti roztříštěné) agendy písemností této komise 
Společensko-vědní (od  konce roku 1970 přejmenované na  Ideově-teoretickou 
komisi) a  pokusit se nalézt, zda je v  archiváliích obsažen protějšek tohoto 
uváděného faktu.

Z prostudovaných archivních materiálů vidíme, že po  celou dobu, kdy lze 
od roku 1972 při Románo ľil i oficiálně sledovat práci jazykové komise, redakce 
koncepčně úžeji spolupracovala s  Ideově-teoretickou komisí SCR (tj. komisí 
původně založenou jako Společensko-vědní komise), které v tu dobu již předsedal 
Bartoloměj Daniel (byl jejím předsedou od listopadu 1970 až do konce existence 
Svazu). 

Společensko-vědní komise byla jednou z  prvních pěti komisí ustavených  
16. 9. 1969 předsednictvem ÚV SCR po  ustavujícím sjezdu SCR. Za  její 
předsedkyni byla prvně navržena Milena Hübschmannová, která se jejího 

42 MZA, fond G 434, k. 9., i. č. 45, f. 27. Tento dokument je otištěn jako Obr. 2. na s. 133. 
43 �Označení „jazykovědná komise“ v závislosti na Hübschmannové přejímá do svých odborných textů  

i J. Červenka. Srov. s Červenka 2014: 57–59.

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



136  |

vedení neprodleně aktivně ujala,44 avšak po  roce práce se funkce předsednictví 
z  rodinných důvodů vzdala.45 Z doby, kdy ukončovala svoji práci předsedkyně, 
se zachoval dokument z 21. 9. 1970, kterým zpracovala přehled činnosti komise. 
V něm se konstatuje, že se za uplynulých 12 měsíců sešla celá Společensko-vědní 
komise čtyřikrát, z  toho „1x jako subkomise spolu s  redakční radou časopisu 
Románo ľil a  přizvanými odborníky k  otázce přepisu a  pravopisu romštiny“.46 

Uvedenými odborníky byli Jiří Lípa47 a Václav Černý.48 J. Lípa už zřejmě v další 
osobní součinnosti se SCR nebyl. Naproti tomu V. Černý ve  shora uvedeném 
zápisu ze schůze jazykové komise z 29. 3. 1972 v diskusi o  volbě dialektu pro 
texty v Románo ľil přímo vzpomíná zřejmě právě na tuto jednu pracovní schůzi 
Společensko-vědní komise o jazyce, která se konala někdy v rozmezí října 1969 
a  října 1970 takto: „Před dvěma lety, kdy jsem se zúčastnil podobné diskuse[,] 
jsme se dohodli, že dialekt se nebude předem omezovat, stanovovat.“49

I  jen základní analýza shromážděných dokumentů zviditelňuje význam  
M. Hübschmannové – spolu s jejími nespornými jazykovědnými kompetencemi 
– i  další její přínos pro sledovaný proces písemné standardizace romského 
jazyka, a  tím je již shora v  oddílu 2.2 uvedená otevřenost a  plný respekt vůči 
jazykovým potřebám (a  očekáváním) rodilých mluvčích. V  tomto ohledu se 
domnívám, že si zřejmě byli jako profesionálové blízcí M. Hübschmannová 
spolu s  redaktorem P.  Steinerem, a  oporou jim mohly být také dlouhodobé 
profesní vztahy M. Hübschmannové s podobně založenými lingvisty, akademiky 
Vladimírem Miltnerem a Václavem Černým. Určující linií způsobu spolupráce 
M. Hübschmannové na procesu standardizace byly ovšem rovněž také (ne-li více) 
osobní vztahy s jazykově nadanými rodilými mluvčími romštiny, a to jak s těmi, 
se kterými byla dlouhodobě v kontaktu před vznikem SCR, tak i s těmi, s nimiž 
v průběhu vzniku Svazu navázala další kontakty. Osobnost M. Hübschmannové 
významně napomohla spojení profesionálních znalců problematiky lingvistiky 
a  moderních potřeb společenského uplatnění rodilých mluvčích romštiny 
v Československu.

44 MZA, fond G 434, k. 6, i. č. 20, f. 56, 57, 60.
45 MRK, Fond písemného materiálu, 9/21.
46 Tamtéž.
47 �Jiří Lípa (1928–2020) byl český lingvista. V roce 1963 publikoval gramatiku romského jazyka – Příručka 

cikánštiny (Praha: SPN).
48 Tamtéž.
49 MRK, Fond písemného materiálu (MRK 57/91).

Romano džaniben 2 | 2021



  |  137

2.4 SCR jako platforma pro romské písemnictví 

Analyzované archiválie skýtají kromě možnosti rekonstruovat historii jazykové 
komise také možnost nahlédnout ještě větší téma, jímž je vývoj romského 
písemnictví na  přelomu šedesátých a  sedmdesátých let v  Československu.  
Redakční práce na  Románo ľil se stala částečně (v  tom smyslu, že šlo jen 
o  interní a  nikoli celospolečenský časopis) a  současně i  úspěšně realizovanou 
vizí romského časopisu, se kterou zakladatelé SCR organizaci také původně 
koncipovali. Profesionální, kontinuální práce redakce periodika Románo ľil 
přirozeně vyžadovala konzistenci používaného písemného projevu a zároveň byla 
podpůrným elementem v entuziasmu romských literátů, jimž fakticky otevírala 
publikační možnosti. Z  dochovaných archiválií lze už v  tomto stupni poznání 
sledovat po celou dobu existence SCR velkou podporu a snahu věnovat úsilí práci 
na písemné podobě romštiny – a to z „nejvyšších míst“ hierarchie organizace Svazu 
(jmenovitě ze strany Antonína Daniela),50 a dále Bartoloměje Daniela, který se 
stal po Mileně Hübschmannové předsedou bývalé Společensko-vědní komise. 

V  uvedených archiváliích máme pramenně relativně již dostatečně  
podrobně podloženo vyjednávání budoucího celospolečenského romského časopisu  
Romano lav / Románo lav, jehož realizaci měla i práce jazykové komise podpořit. 
Hlavní redakční práci měl vést Bartoloměj Daniel – jak víme, v jedné osobě právě 
i  jeden z aktivních členů jazykové komise. Vedle toho ale při procházení týchž 
archiválií či dalších úzce souvisejících dokumentů lze nalézat řadu dílčích dokladů 
o úsilí vydat další jednotlivé publikace, jako například sborník autorských prací 
romských autorů (1970 a opakovaně 1972), knihu pohádek (1970) a další. Zřejmě 
nejvýznamnější je v  tomto kontextu „Návrh na  sborníček romské literatury“, 
s  notickami: „s. Ant. Daniel, pro sekretariát“, a  „projednáno sekretariátem dne 
11. 7. 1972“, který je podepsán Milenou Hübschmannovou s  poznámkou, že 
„zpracovala na základě porady s členy jazykové operativní skupiny“.51 Jako takový 
jej můžeme zřejmě chápat i jako jeden z dalších dokladů o širším záběru činnosti 
členů jazykové komise (tj. zmíněné „jazykové operativní skupiny“), aktivně 
a přímo podporující vydávání textů romských autorů. K samotnému „sborníčku 
romské literatury“ se v textu výše zmíněného návrhu uvádí, že „jsou odevzdány 
a zredigovány povídky Josefa Feči, Františka Demetera, Tery Fabiánové (předáno 
O. Peštovi). Ondřej Pešta na svém rukopisu pracuje...“ s tím, že vytištěno bude 
na „pracovišti Románo ľil“.52 Přestože za doby existence SCR se tuto publikaci 
nepodařilo realizovat, její příprava byla již zřejmě v poslední fázi. 

50 MZA, fond G 434, k. 31, k. 9, k. 6.
51 MZA, G 434, k. 31, i. č. 168, f. 15–16 a f. 19–21.
52 �Tamtéž. Jméno Andreje Pešty je zde ve variantě Ondřej, tak jak se také v té době vyskytuje na stránkách 

Románo ľil. (Srvn. Pešta-Corrado et al. 2017: 126, 138).

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



138  |

Na tomto místě můžeme tedy zatím konstatovat, že uvedenými archivními 
nálezy lze dále prohlubovat poznání etnoemancipačního procesu, neseného 
původními vizemi romských občanských aktérů a  realizovaného v  letech 
1969–1973 i  formou vydávání vlastních romských publikací, nebo (alespoň) 
jejich zodpovědnou přípravou. Antonín Daniel, který je se svou vlastní tvorbou 
z třicátých let jak známo zatím vůbec nejstarším romsky publikujícím literátem 
z  českých zemí,53 společně s  Andrejem Peštou, který svoje básně také sám 
intuitivním pravopisem zapisoval v  romštině v  druhé polovině padesátých let 
(Závodská 2017) a dále s Bartolomějem Danielem, se tedy v období existence 
SCR významně podílejí na dalším rozvíjení kulturně-společenského potenciálu 
romského písemnictví a  v  jejich práci a péči o mateřský jazyk po nich zůstává 
trvalý odkaz.

3 Závěr

Závěr této materiálové studie bude vzhledem k široce se rozevírajícímu kontextu 
jazykovědnému, literárně-vědnému, ale i  historickému (zejména se zřetelem 
na etnoemancipaci Romů) pouze velmi dílčím závěrem. Aktuálně lze konstatovat, 
že vize romských aktivistů a intelektuálů, která zahrnovala také cíl vydávat romský 
časopis, se v činnosti Svazu Cikánů-Romů spojily s profesionálními vědomostmi 
lingvistů v  čele s  Milenou Hübschmannovou. Uvnitř Svazu oficiálně vznikla 
pracovní skupina koncipovaná pro dlouhodobou práci na standardizaci písemné 
podoby romského jazyka. Postup vývoje a  práce této pracovní skupiny, jejíž  
genezi lze sledovat již od roku 1970, se odráží na stránkách interního zpravodaje 
Románo ľil, v  koncepci formování „jazykové subkomise“ a  panelu romských  
rodilých mluvčích a  jejich následném ustavení v  březnu 1972. Vznik těchto 
platforem byl zamýšlen adekvátně právě zmíněným konkrétním vizím o potřebě 
romského tištěného slova, ať už ve  formě celospolečenského časopisu (který 
se z  důvodu politicky vynuceného ukončení práce celého SCR nepodařilo 
realizovat), nebo dalších romskojazyčných publikací. Z  nalezených archiválií 
je možné konkrétně zodpovědět otázky proč, kdy a  v  jakém složení oficiálně 
jazyková komise vznikla a dalším bádáním bude možné kontextualizovat doposud 
existující dílčí informace o její existenci a činnosti. Bohužel zatím ale nelze dost 
dobře rekonstruovat průběh odborné práce komise, protože patřičné materiály 
nebyly zatím nalezeny. 

Zde předkládaný text by mohl nově významně posílit historické argumenty 
pro interpretaci významu SCR jako unikátní platformy pro vydávání romské 
literatury v  našich dějinách. Pro úplnost zde ještě uvedu, že by se v  rámci 

53 �O romském intuitivním psaní romštiny Antonína Daniela viz taktéž v Romano džaniben publikované texty 
Červenka 2017 a Závodská 2018.

Romano džaniben 2 | 2021



  |  139

vyhodnocování historického významu SCR nabízelo srovnání intencí aktérů 
„jazykové subkomise“ a vize publikací v romském jazyce s dalšími nám známými 
nadčasovými společensko-kulturními odkazy SCR. Mezi ně patří zejména   
původní myšlenka založení romského muzea a knihovny,54 ale zrovna tak i vize 
památníků genocidy Romů jako společenského prostoru veřejné piety a  úsilí 
o  uznání nároku na  odškodnění přeživších Romů perzekvovaných za  druhé 
světové války.55 

Archivní zdroje

Moravský zemský archiv
	 Fond G 434 – Svaz Cikánů-Romů v ČSR – Ústřední výbor Brno
	� Fond G 602 – Névodrom – podnik Ústředního výboru Svazu Cikánů-

Romů Brno

Muzeum romské kultury
	 Fond písemného materiálu

Literatura

Andrš, Z. 2003. Jekhetanutňa čhibaha... : Sborník ze semináře o  romském jazyce 
Luhačovice 12.–14. června 2003. Brno: Společenství Romů na Moravě.

Berkyová, R. 2021. Naslouchat těm, kteří promluvili. In: Franz, P. Žít bez hořkosti. 
Příběh německé Sintky, která přežila holokaust. Praha: Kher, 95–110.

Dědič, M. 1999. Životopisný příběh Františka Bandyho. In: Balvín, Jaroslav (ed.). 
Romové a  jejich učitelé. 12. setkání hnutí R v  Květušíně 27.–28. listopadu 
1998. Ústí nad Labem: Hnutí R, 59-60.

Červenka, J. (ed.). 2006. Jekhetaňarďa čhibaha. Brno/Praha: Signeta.
Červenka, J. 2014. Standardizace romštiny na území bývalého Československa. 

Acta universitatis Carolinae – Philologica 3 – Slavica Pragensia XLII: 55–70.
Červenka, J. 2017. Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny 

– proměny v  teorii a  ediční praxi od  počátku systematického pravopisu 
do přelomu osmdesátých a devadesátých let 20. století. Romano džaniben  
24 (2): 71–98.

54 �Viz Závodská, Slačka (2018).
55 �Srov. s Berkyová 2021: 101–102. Existence a činnost Komise bývalých vězňů koncentračních táborů SCR je 

základním způsobem zpracována v nálezové zprávě, publikované v roce 2016 (Viková, Závodská 2016).

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



140  |

Hübschmannová, M. 1973. Jazyková politika Sovětského Svazu: Některá 
teoretická východiska sovětské sociolingvistiky a  jejich možná aplikace 
v ČSSR. Sociologický časopis / Czech Sociological Review 9 (3): 259–280.

Hübschmannová, M. 2000. Inspirace pro rozvoj romštiny. Človek a spoločnosť 3 (1): 
nepaginováno. Dostupné z: http://www.clovekaspolocnost.sk/sk/rocnik-3-
rok-2000/1/studie-a-clanky/inspirace-pro-rozvoj-romstiny/ [cit. 12-12-2021].

Hübschmannová, M., Šebková, H. 2003. Pravopis romštiny. In: Andrš, Z. (ed.). 
Jekhetanutňa čhibaha… / Společným jazykem… Brno: Společenství Romů 
na Moravě, 57–97.

Hübschmannová, M. 2005. Anton Facuna. In: Hübschmannová, M. (ed.). Po židoch 
cigáni – Svědectví Romů ze Slovenska 1939-1945. Praha: Triáda, 858–859.

Košťálová, P., Kubec, V. 2017. A. Černý. Slovanský přehled 103 (1): 218–220.
Krupa, V., Opatrný, J., Kolmaš, J., Filipský, J. (eds.).  1999. Čeští a  slovenští 

orientalisté, afrikanisté a iberoamerikanisté. Praha: Libri.
Lhotka, P.  2009. Svaz Cikánů-Romů 1969-1973. In: Schuster, M., Závodská, 

M. (eds.). Svaz Cikánů-Romů 1969-1973: Doprovodná publikace k výstavě 
Muzea romské kultury. Brno: Muzeum romské kultury, 5–23.

Nečas, C. 1996. Antonín Daniel. Bulletin Muzea romské kultury (5): 51.
Pášová, H. 2000. Literární příloha: Hilda Pášová. Romano džaniben 7  

(4): 5–8 (lit. příl.).
Pavelčíková, N., 2004. Romové v českých zemích v letech 1945–1989. Praha: Úřad 

dokumentace a vyšetřování zločinů komunismu.
Pešta-Corrado, A. et al. 2017. Andrej Pešta / O  fotki. Brno: Muzeum romské 

kultury.
Ryvolová, K. 2019. Injekce z  hrotu tvého pera: Formování moderní romské 

slovesnosti na stránkách časopisu Románo ľil a jeho předchůdce Informačního 
zpravodaje v letech 1969–1973. Romano džaniben 26 (1): 17–47.

Ryvolová, K. 2021. Špačkem tužky na  manžetě. Příběh literatury Romů. Praha:  
Slovo 21.

Sadílková, H. 2012. Tera Fabiánová; Andrej Giňa (medailony autorů). In: Houdek, 
L., Steklá, R. (eds.). Druhá směna. Praha: Romea, 36–37; 43–44.

Sadílková, H., Slačka, D., Závodská, M. 2018.  Aby bylo i  s  námi počítáno: 
společensko-politická angažovanost Romů a snahy o založení romské organizace 
v poválečném Československu. Brno: Muzeum romské kultury.

Schuster, M. 2014. Bartoloměj Daniel. Bulletin Muzea romské kultury (23): 88–89.
Slačka, D. 2017. Andrej Pešta – angažovaný Rom za  objektivem fotoaparátu: 

snímek složený z  dokumentů. In: Pešta-Corrado, A. et al. Andrej Pešta/ 
O fotki. Brno: Muzeum romské kultury, 126–133.

Závodská, M. 2017. Umění Andreje Pešty: žít a vyprávět. In: Pešta-Corrado, A. et 
al. Andrej Pešta / O fotki. Brno: Muzeum romské kultury, 138–153.

Závodská, M. 2018. Žákovská a  studentská léta Antonína Daniela. Romano 

Romano džaniben 2 | 2021



  |  141

džaniben 25 (1): 59–92.
Závodská, M., Slačka, D. 2018, Sbírky a  dokumentace muzejní povahy Svazu 

Cikánů-Romů a  jejich další osudy po  zrušení Svazu – Nálezová zpráva. 
Bulletin Muzea romské kultury 27: 70–83.

Závodská, M., Viková, L. 2016. Dokumentace genocidy Romů za 2. světové války 
v Československu – nálezová zpráva: diskontinuita a kontinuita odhalování 
historie Romů po roce 1946. Romano džaniben 23 (2): 107–124.

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



142  |

Příloha 1

Milena Hübschmannová: Jak psát romštinu (pracovní materiál Svazu 
Cikánů-Romů)
Text cyklostylovaný pro potřeby SCR a  projednávaný na  první schůzce Jazykové 
subkomise SCR, 29. 3. 1972. Originál uložen v  MZA Brno, fond G 434  
Svaz Cikánů Romů v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 31, inv. č. 168, fol. 23–35. 
Text otiskujeme v plném rozsahu, s laskavým svolením MZA Brno.

Romano džaniben 2 | 2021



  |  143

Text M. Hübschmannové "Jak psát romštinu" | MZA Brno, fond G 434  
Svaz Cikánů Romů v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 31, inv. č. 168, fol. 24.

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



144  |

Text M. Hübschmannové "Jak psát romštinu" | MZA Brno, fond G 434  
Svaz Cikánů Romů v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 31, inv. č. 168, fol. 25

Romano džaniben 2 | 2021



  |  145

Text M. Hübschmannové "Jak psát romštinu" | MZA Brno, fond G 434  
Svaz Cikánů Romů v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 31, inv. č. 168, fol. 26

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



146  |

Text M. Hübschmannové "Jak psát romštinu" | MZA Brno, fond G 434  
Svaz Cikánů Romů v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 31, inv. č. 168, fol. 27

Romano džaniben 2 | 2021



  |  147

Text M. Hübschmannové "Jak psát romštinu" | MZA Brno, fond G 434  
Svaz Cikánů Romů v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 31, inv. č. 168, fol. 28

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



148  |

Text M. Hübschmannové "Jak psát romštinu" | MZA Brno, fond G 434  
Svaz Cikánů Romů v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 31, inv. č. 168, fol. 29

Romano džaniben 2 | 2021



  |  149

Text M. Hübschmannové "Jak psát romštinu" | MZA Brno, fond G 434  
Svaz Cikánů Romů v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 31, inv. č. 168, fol. 30

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



150  |

Text M. Hübschmannové "Jak psát romštinu" | MZA Brno, fond G 434  
Svaz Cikánů Romů v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 31, inv. č. 168, fol. 31

Romano džaniben 2 | 2021



  |  151

Text M. Hübschmannové "Jak psát romštinu" | MZA Brno, fond G 434  
Svaz Cikánů Romů v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 31, inv. č. 168, fol. 32

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



152  |

Text M. Hübschmannové "Jak psát romštinu" | MZA Brno, fond G 434  
Svaz Cikánů Romů v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 31, inv. č. 168, fol. 33

Romano džaniben 2 | 2021



  |  153

Text M. Hübschmannové "Jak psát romštinu" | MZA Brno, fond G 434  
Svaz Cikánů Romů v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 31, inv. č. 168, fol. 34

Milada Závodská | Vznik „jazykové subkomise“ Svazu Cikánů-Romů (1969–1973)



154  | Romano džaniben 2 | 2021

Text M. Hübschmannové "Jak psát romštinu" | MZA Brno, fond G 434  
Svaz Cikánů Romů v ČSR – ústřední výbor Brno, kart. č. 31, inv. č. 168, fol. 35



  |  155

Recenze | Anotace

Philomena Franz  
Žít bez hořkosti: Příběh německé Sintky, která přežila holokaust 

/ Helena Kaftanová

Alexander Mušinka  
Elena Lacková I. 

/ Radka Patočková

Markus Pape 
Sólo Jiřího Letova: Život a činnost důstojníka generálního štábu a experta na lágry 

podle archivních dokumentů a jeho deníků 
/ Lada Viková

 

Recenze | Anotace



156  | Romano džaniben 2 | 2021



  |  157

Philomena Franz

Žít bez hořkosti – Příběh německé Sintky, která přežila holokaust
Praha: KHER, 2021, 116 s., ISBN 978-80-87780-26-8

Přeložila Eva Zdařilová.

Poprvé vyšlo roku 1985 pod názvem Zwischen Liebe und Hass: Ein Zigeunerleben 
(Mezi láskou a nenávistí: Život Cikánky) v nakladatelství Herder ve Freiburgu. 
Podkladem pro vydání knihy nakladatelstvím KHER se stalo 2. německé vydání, 
které vzniklo vlastním nákladem autorky v roce 2001.

Kniha vzpomínek Philomeny Franz (*1922, Biberach), německé Sintky, 
zaplňuje mezi memoáry přeživších holokaustu z  řad Sintů přeloženými do   
češtiny místo dosud neobsazené. Svědectví ženy, pocházející z  tradiční  
kočovné hudebnické a  divadelní rodiny s  vysokým společenským statusem, 
představuje na poli literárního zpracování prožitků obětí holokaustu mimořádné dílo. 

K rozhodnutí podělit se o své zážitky a zkušenosti docházela Philomena Franz 
postupně. Samotný text začal vznikat pravděpodobně v průběhu sedmdesátých let 
v rámci její hospitalizace na psychiatrické klinice, kde se léčila z depresí, a zároveň 
také v době, kdy se téma holokaustu obecně, i do té doby pomíjeného holokaustu 
Romů a  Sintů, v  euro-atlantickém prostoru vůbec poprvé dostalo do  širšího 
povědomí. S přispěním blízkého přítele a pozdějšího nobelisty Heinricha Bölla své 
vzpomínky dokončila v první polovině osmdesátých let. Začala také navštěvovat 
školy a  vyprávět svůj osobní příběh dětem. Na  základě těchto setkání a  besed 
napsala a  vydala svůj debut Zigeunermärchen, tedy „Cikánské pohádky“ (1982). 
Roku 1985 se staly její vzpomínky na období pokrývající její dětství až po osvobození 
prvním tištěným vydáním osobního svědectví příslušnice Sintů v  Německu. 
Stejné prvenství, ovšem v  Rakousku, drží autorka Ceija Stojka – příslušnice 

ŽÍT
BEZ HOŘKOSTI

PHILOMENA FRANZ

Příběh německé Sintky, která přežila holokaust

KHER

Philomena Franz (1922, Biberach), německá Romka ze skupiny Sinti, 
byla za války odvlečena do Auschwitzu a dalších koncentračních táborů.
Jako jedna z mála z početné hudebnické rodiny holokaust přežila. 
S mužem vychovali pět dětí. Válečné útrapy popsala v předkládané 
autobiografii Žít bez hořkosti, v originálu Zwischen Liebe und Hass 
(1985), s níž pořádala besedy na školách. Je také autorkou knihy 
pohádek, sbírky poezie a dvou svazků drobných úvah a skic. Za neúnavné 
připomínání holokaustu, práci s mládeží a šíření smířlivého postoje byla 
několikrát oceněna: Záslužný řád Spolkové republiky Německo (1995), 
titul Žena Evropy (2001), Řád za zásluhy Severního Porýní-Vestfálska 
(2013) a čestné občanství města Bergisch Gladbach, kde významnou část 
života žila (2021).

Ph
ilo

m
en

a 
Fr

an
z

Ž
ÍT

 B
EZ

 H
O

Ř
K

O
ST

I 

OBALKA_ZIT_BEZ_HORKOSTI_265x194mm.indd   1 21.07.21   16:58

Recenze | Anotace



158  |

skupiny Lovárů, jejíž vzpomínková kniha Wir leben in Verborgenen („Žijeme ve   
skrytu“ ) vyšla v  roce 1988. Český překlad byl publikován díky spolupráci 
nakladatelství Argo a  sdružení Romano Džaniben roku 2009 (Stojka 2009). 
V novém tisíciletí vydala Philomena Franz ještě sbírku básní Tragen wir einen 
Blütenzweig im Herzen, wird sich immer weider ein Singvogel darauf niederlassen: 
Gedichte, tedy „Nosíme-li v srdci kvetoucí větévku, nepřestane na ni usedat zpěvný 
pták: Básně“ (2012) a také soubor drobných poetických obrazů ze svého života 
pod názvem Stichworte – „Klíčová slova“ (2016). 

Vydání, které připravilo nakladatelství KHER, obohatilo autobiografii 
o rozhovor „Neřinčím zbraněmi aneb Kdo nenávidí, prohrává“, který s autorkou 
14. února a 18. dubna 2021 vedla romistka a překladatelka Eva Zdařilová, a také 
doslov romistky a historičky Renaty Berkyové „Naslouchat těm, kteří promluvili“. 
Autorka doslovu se v něm věnuje historii úsilí o uznání holokaustu Romů a Sintů 
v Německu a Československu a podává výčet autentických písemných památek, 
jejichž autoři a  autorky – přeživší čeští a moravští Romové a Sintové – v nich 
reflektují období druhé světové války. Vzpomínkám Philomeny Franz (členěným 
do dvou oddílů: „Mé dětství“ a „Můj holokaust“) předchází také ediční poznámka 
a  předmluva autorky, kde apeluje na  pochopení a  přijetí osudů Romů a  Sintů  
během dějinných událostí 20. století, kterých se v době národně socialistického 
režimu v Německu nedobrovolně stala svědkem a zároveň obětí. Vydání obsahuje 
rovněž obrazovou přílohu: soubor několika dokumentů a  fotografií z  archivu 
Philomeny Franz, které se povedlo získat díky laskavosti autorčiny blízké 
přítelkyně Sidonie Bauer. Výtvarnou podobu českému vydání vtiskla absolventka 
UMPRUM Ladislava Gažiová, která ve  své tvorbě akcentuje témata romské 
kultury a  historie. Titul Žít bez hořkosti vyšel za  podpory Česko-německého  
fondu budoucnosti a překlad autobiografické části podpořil Goethe institut.

Naučit se žít

Svůj životní příběh Philomena Franz vypráví v zásadě lineárně a člení ho na dvě 
části, které od sebe dělí moment, který spustil dlouhou sérii utrpení a traumatických 
zážitků – její zatčení. Po  něm následovala internace v  Auschwitz-Birkenau 
a  posléze dalších táborech. Pojmenováním dvou oddílů „Mé dětství“ a  „Můj 
holokaust“ dává důraz na  jedinečnost svého života a  své zkušenosti a  také 
snad na to, že události, které vypráví, jsou viděny pouze jejíma očima a prožity 
jí samou. V  části pojednávající o  dětství až do  doby prvních transportů jejích 
blízkých přibližuje především své zázemí a postavení rodiny. Řadou poetických 
a  sugestivních obrazů vykresluje společenství Sintů, kteří ve  velkém obytném 
voze křižovali Německem. Philomena společně s  širší rodinou vystupovala  
s  divadelními a  hudebními čísly i  celými nastudovanými hrami a  operetami. 
Jako důležitou osobu, která měla zásadní vliv na  její výchovu, přibližuje čtenáři 

Romano džaniben 2 | 2021



  |  159Recenze | Anotace

svého dědečka Johannese Haaga, principála a  hudebníka, ale také loutkáře, 
který ji učil pokoře před světem i  Bohem, laskavosti a  empatii. Série obrazů 
reflektujících autorčinu fascinaci přírodou a jejími obyvateli, koloběhem ročních 
období a pravidelně se vracejících změn v přírodě patří v oddílu dětství k  těm 
nejpůsobivějším. Přibližuje jak cítění dítěte, tak i naznačuje, že právě díky tomuto 
vnímání a krásným vzpomínkám byla později schopna přežít hrůzy, které jí osud 
připravil. Přibližuje ale také řadu praktických situací ze života kočujících Sintů. 
Hovoří o zvycích, víře i přijetí německou společností a stycích a postojích vůči 
jiným skupinám Romů nebo židovským obchodníkům. Popisuje také místa, kam 
se s rodinou na zimu vraceli a kde žili. Zcela zanedbatelně se zmiňuje o vlastní roli 
v souboru – jen skromně poznamenává, že byla nadanou zpěvačkou a tanečnicí. 

Postupně ve  vzpomínkách Philomeny Franz přibývají zkušenosti, které 
jako malé dítě nezažívala. Se vzestupem národního socializmu vznikala nová  
společenská pravidla a  zákony. Zprvu se jednalo o  kontroly a  evidenci Romů 
a Sintů, později omezení jejich pohybu a následně rasově motivované vyloučení 
romské populace z veřejného života i  společnosti vůbec. Po smrti dědečka roku 
1937 ještě soubor získal angažmá ve  velkých evropských divadlech, členové ale 
museli prodat koně a obytný vůz. „Celý náš způsob života, naše tradice zmizely ze 
dne na den, protože jsme přišli i o zbytky volnosti pohybu,“ píše autorka na straně 
32. Rodina se usadila ve  Stuttgartu a  roku 1938 musela Philomena po  šesti 
měsících odejít ze střední školy na nucenou práci do zbrojovky. Svět se začínal 
měnit i pro jejího bratra Johanna, který byl také pracovně nasazen a po vojenské 
službě bojoval jako člen Wehrmachtu. Otec Philomeny a její bratr Fritz odjeli roku 
1942 s transportem do Mauthausenu, teta zmizela neznámo kde a její manžel s pěti  
dětmi odjeli také na smrt. Přese všechny špatné zkušenosti neopomene však autorka  
vždy vyzdvihnout pozitivní zážitky, jako například věrnost své kamarádky ze 
střední školy, která sice nosila uniformu Hitlerjugend, ale vztah s  Philomenou 
Franz navzdory zákazu kontaktu s  ní nerozvázala. Připomíná také překvapení 
německého vojáka, když mu vylíčí situaci na nádraží, kde se právě rozloučila se 
svým strýcem, kterého i s pěti dětmi deportují do vyhlazovacího tábora, a ona o tom 
nesmí povědět své matce, která by takovou zprávu neunesla. Dětství se v případě 
Philomeny Franz uzavírá okamžikem, kdy čeká na své zatčení. Chvíli, kdy bude 
muset sama za  sebe převzít odpovědnost za  svůj život, kdy bude osamocena 
a odtržena od své rodiny putovat v nákladním vagónu daleko od domova, který 
záhy zničí zápalné bomby a udělají tak za jejím starým životem definitivní tečku.

Svědectví přeživších, kteří se stali živoucím symbolem hrůz

„A pak přišlo utrpení, jako rána kladivem – a rovnou do obličeje,“ píše Philomena 
Franz (s. 39). Na  úvodní obraz navazuje v  rychlém sledu líčení drastických  
prožitků a  situací, které se začaly odvíjet od  zatčení 27. března 1943. Cesta 



160  |

Philomeny Franz vedla do  vězení, kde ze své první životní konfrontace 
s důstojníkem gestapa velice jasně pochopila, že od této chvíle je ze společnosti 
vyloučena, stává se odosobněnou položkou v procesu vyhlazení romského etnika 
a čeká ji smrt. S přestávkou v Drážďanech pak skutečně transport, jehož se stala 
součástí, zastavil před branami Osvětimi. 

„Při příjezdu do Auschwitzu 21. dubna 1943 je sedm mých spolucestujících 
mrtvých. Jsou čtyři ráno. Rampa v Auschwitzu. Staré ženy, muži a děti se 
musí vyrovnat do  řady. Ve  vzduchu visí divný puch. Kolem nás projíždějí 
náklaďáky. Jsou naložené mrtvolami. Všechny jsou nahé.“ (s. 44)

Po  zážitku, který se autorce podle jejích slov vracel a  dosud vrací ve  snech, 
následovala selekce a příjem do tábora Auschwitz-Birkenau obnášející ostříhání 
vlasů – v  případě Philomeny vyholení kříže na  temeni jako trest za  to, že se 
odmítla stát prostitutkou pro důstojníky. Líčení přibližující základní rysy života 
v  táboře za  ostnatým drátem se prolíná s  poznámkami, jak svou situaci krátce 
po příchodu mladá Philomena Franz vnímala – cítila především hněv, nenávist 
a nutkání k pomstě na svých věznitelích, kteří se podíleli na genocidě. Tento svůj 
postoj přehodnotila v  průběhu roku, který až do  svého druhého útěku strávila 
v táboře Ravensbrück. Znovu se vrátila do Auschwitz v době, kdy se „cikánský 
tábor“ právě stával minulostí, a  jen o  vlásek unikla plynové komoře, aby se 
mohla znovu vydat dál – tentokrát do pracovního lágru na břehu Labe nedaleko 
Wittenbergu. Na cestě k odpuštění těm, kteří ji nelidsky týrali a bili, věšeli za ruce 
u kůlu, nechali stát ve „stehbunkru“ a zavřeli na řadu dní na samotku, jí pomáhaly 
především slova její kmotry, se kterou se setkala v krankentransportu do Auschwitz. 
Ve  smíření nakonec zahlédla jedinou možnost, jak se s  prožitými hrůzami  
vyrovnat. Obrazy utrpení sestry, která doplatila na Philomenin útěk smrtí u kůlu, 
nebo zmařený život malého děvčátka, které se nepovedlo Philomeně Franz 
ochránit, ale pronásledovaly autorku dál. A klid nepřinášely ani dny po osvobození 
Sověty a podpora od amerických vojáků. „Dostávám doklady, a přesto se v tu chvíli 
cítím nevýslovně osamělá a ztracená,“ píše na straně 65. Její příběh jako by nemohl 
skončit. Je potřeba desítek let, než tíhu, kterou si s každým novým probuzením 
autorka připínala na svá záda, postupně odloží. A i skrze slzy dětí, kterým svůj 
příběh vyprávěla proto, aby na  hrůzy nacistického režimu nikdy nezapomněly 
a zabránily jejich opakování, skrze jejich společný prožitek dochází úlevy.

Kdo nenávidí, prohrává

Velkou devízou knihy je doslov Renaty Berkyové. Rozsahem ne příliš dlouhý, 
ale informačně velmi nahuštěný text má potenciál přístupně přiblížit romisticky 
nepoučenému čtenáři pozadí a souvislosti historie uznání romského holokaustu 
a  zároveň skrze výčet písemných pramenů rozšířit čtenářovu zkušenost 

Romano džaniben 2 | 2021



  |  161

o  vzpomínky romských pamětníků, jejichž výpovědi si zaslouží pozornost 
nejen kvůli své historické hodnotě, ale i  jako svébytná literární díla. Rozhovor 
Evy Zdařilové, který doslovu předchází, pak ještě vyplňuje bílá místa životního  
příběhu Philomeny Franz obsaženého ve  vzpomínkách Žít bez hořkosti. 
Pamětnice v něm hovoří jak o samotném procesu a okolnostech vzniku memoárů 
a  své literární činnosti vůbec, tak ještě i  o době, kdy krátce před osvobozením 
utekla z pracovního lágru a našla útočiště na venkově v německé rodině. Svěřuje se 
také o okolnostech osvobození a o životě v prvních letech po druhé světové válce. 
Přibližuje i setkání a vznik pouta se svým pozdějším manželem Oskarem Franzem, 
který rovněž pocházel z romské rodiny, a neuvěřitelnou historku, jak se shledala 
po válce se svou matkou Teresií. Z rozhovoru se dozvídáme také o méně známém 
faktu, že ze strany své matky je částečně židovského původu. V neposlední řadě se 
zmiňuje i o dvou důležitých cestách, které podnikla brzy po válce, a to do Izraele 
a Indie – dvou míst, odkud pocházely rodiny jejích předků. 

Kromě mladé generace se autorčiným publikem, kterému svěřovala své  
zážitky, stal i  manžel. Svým dětem, když dospívaly, ale téměř nic ze svých 
vzpomínek nevyprávěla:

„Chtěly to vědět, ale já jsem si nepřála, aby podléhaly nenávisti. Pak by to dopadlo 
na tu mladou generaci, která se po válce snažila postavit na nohy a měla úplně 
jiné názory. Přečetly si to pak v knize. Pro Sinty byla má kniha velikým darem.“  
(s. 94)

Za neúnavné připomínání holokaustu, práci s mládeží a šíření smířlivého postoje 
byla Philomena Franz několikrát oceněna: Záslužným řádem Spolkové republiky 
Německo (1995), titulem žena Evropy (2001), Řádem za  zásluhy Severního 
Porýní-Vestfálska (2013) a čestným občanstvím města Bergisch Gladbach (2021), 
kde významnou část svého života žila. 

Ačkoliv se Philomena Franz ztrátě svých blízkých postavila čelem a „neřinčí 
zbraněmi“, bolesti ze ztráty blízkých se nikdy nezbaví. Druhou světovou válku 
přežil jen její bratr a matka. Otec a šest Philomeniných sourozenců, kmotra i teta 
se strýcem a jejich děti, ti všichni zahynuli. 

Svědectví její knihy by si zasloužilo doletět k  co nejvíce čtenářům, aby  
v  Česku rozhodně ojedinělý hlas zazněl co nejsilněji. „Já jsem vlastně ze sebe  
celou tu tíhu na duši vypsala. Kdybych nepsala, už bych tu možná dnes nebyla,“ 
říká v závěru rozhovoru bezmála stoletá Philomena Franz.

Helena Kaftanová1

1 �Autorka působí od roku 2007 s přestávkami až do současnosti jako dokumentaristka a spolupracovnice 
projektu Paměť národa (mezinárodní sbírky vzpomínek pamětníků důležitých historických událostí  
20. století dostupné na www.pametnaroda.cz) neziskové organizace Post Bellum.  
E-mail: helena.kaftanova@postbellum.cz

Recenze | Anotace



162  |

Literatura

Franz, P. 1985. Zwischen Liebe und Hass: Ein Zigeunerleben. Freiburg: Herder.
Franz, P. 1982. Zigeunermärchen. Bonn: Europa-Union-Verlag.
Franz, P. 2012. Tragen wir einen Blütenzweig im Herzen, wird sich immer weider 

ein Singvogel darauf niederlassen: Gedichte. Norderstedt: Books on Demand. 
Franz, P. 2016. Stichworte. Norderstedt: Books on Demand.
Stojka, C. 2009. Žijeme ve skrytu. Praha: Argo, Romano džaniben.

Romano džaniben 2 | 2021



  |  163

Alexander Mušinka

Elena Lacková I.
Prešov: Státní vědecká knihovna v Prešově, 2020, 223 s.,  
ISBN 978-80-89914-67-7

Publikace slovenského antropologa Alexandra Mušinky shrnuje a  na  jedno 
místo soustředí veškerý materiál, který se autorovi navzdory roztříštěnosti zdrojů 
podařilo shromáždit k jedné z mnoha životních a profesních etap Eleny Lackové 
(1921–2003), významné romské osobnosti 20. století na  Slovensku. Její košatý 
život, který překlenul z  větší části jedno století, a  bohaté literární, respektive 
publicistické dílo donutilo Mušinku v  průběhu práce na  knize změnit záměr 
a  namísto plánované monografie vydávat postupně několik svazků. V  nich 
plánuje zkompletovat životopis, bibliografii a dílo Eleny Lackové včetně výběru  
archivních pramenů. 

V  centru pozornosti prvního dílu stojí působení Eleny Lackové v  prvním 
porevolučním romském periodiku, novinách Romano nevo ľil 1, s nimiž byla spjata 
od jejich vzniku v roce 1991 jako spoluzakladatelka, následně jako autorka mnoha 
publicistických článků a literárních textů, a to až do své smrti v roce 2003. Téma 
otevírá několikastránková kapitola „Elena Lacková a noviny Romano nevo ľil“, 
která je přehledem geneze periodika v daném období s  důrazem na  zachycení 
okolností vzniku novin, personálních změn a proměn názvů či periodicity. Jádro 
knihy tvoří kapitoly „Bibliografie Eleny Lackové v Romano nevo ľil“ a  „Výběr 

Recenze | Anotace

1 �Periodikum vycházelo jako Romano ľil pravděpodobně od srpna 1991 (respektive dle Mušinky v srpnu 
jeho zakladatelé získali na vydávání zdroje, zda se však kryje začátek financování s vydáním prvního čísla, 
Mušinka jasně neuvádí). Od srpna 1992 vycházelo pod rozšířeným názvem Romano ľil nevo, od května 2000 
do současnosti vychází jako Romano nevo ľil. Mušinka k tomu na straně 13 knihy uvádí, že k této druhé 
změně došlo bez redakčního vysvětlení. 

2 �Zachovávám odlišné použití velkých písmen v názvu periodika v samotném obsahu knihy, Mušinka sám tuto 
rozdílnost nevysvětluje.



164  |

článků z  Romano Nevo ľil“.2 Takřka sto padesát stran textu demonstruje 
rozsah autorčiny publicistické a  literární tvorby – za  výčtem jejích čtyřiceti 
textů nejrůznější povahy, uveřejněných na stránkách Romano nevo ľil, včetně tří  
překladů, následuje chronologický přehled téměř sto sedmdesáti bibliografických 
odkazů na  články v  tomtéž periodiku, v  nichž jiní autoři Lackovou zmiňují. 
Mušinka dále na  několika desítkách stran rekonstruuje na  podkladě různých 
zdrojů život Lackové v kapitole nazvané „Elena Lacková – životopis“. Publikaci 
uzavírají anglická a  romská resumé Eriky Godlové, pracovnice Státní vědecké 
knihovny v Prešově a překladatelky z romského jazyka.

Elena Lacková patří ke jménům známým minimálně v romistických kruzích 
– setkáme se s  ní opakovaně při studiu dějin Romů 20. století. Sám Mušinka 
připomíná na  několika stranách knihy základní obrysy jejího života. Již těsně 
po druhé světové válce zaujala ranou tvůrčí prací, divadelní hrou Horiaci cigánsky 
tábor z  roku 1948, v  níž zaznamenala pronásledování Romů na  Slovensku za   
druhé světové války a secvičenou hru s ochotnickým romským souborem následně 
představovala v různých městech poválečného Československa. Od padesátých let 
působila převážně na Slovensku na různých pozicích v oblasti sociální a kulturní 
práce, ale významně se angažovala i ve veřejném životě, když koncem šedesátých 
let spoluzakládala romskou organizaci Zväz Cigánov-Rómov. Nepřehlédnutelným 
obdobím v  jejím životopise je druhá polovina šedesátých let – Lacková se 
studiem na  Fakultě sociálních věd a  publicistiky Karlovy univerzity zařadila 
k  jedněm z prvních Romů s ukončeným vysokoškolským vzděláním v bývalém 
Československu. Studium zahájila po  čtyřicítce, navíc při vlastním zaměstnání 
a  očekávaném plnění rolí matky a  ženy v  domácnosti. Elena Lacková však  
zejména jedním momentem vkročila do  širšího veřejného povědomí – v  roce 
1997 české nakladatelství Triáda vydalo Eleně Lackové autobiografickou knihu  
Narodila jsem se pod šťastnou hvězdou, kterou na  základě autorčina vyprávění 
zpracovala Milena Hübschmannová. Titul, jenž se od  té doby dočkal již  
4. vydání,3 je často mylně vnímán jako dílo psané samotnou Lackovou. Tuto 
domněnku, zkreslující skutečné pozadí vzniku knihy, zřetelně zpřesňuje až poslední 
vydání z  roku 2020 – na obálce je kromě Eleny Lackové již v zápatí, nikoli až 
v paratextech uvnitř knihy, uvedena Milena Hübschmannová jako zpracovatelka 
vyprávění. Ani Mušinka nevyužil v životopisné části knihy zmínku o díle Narodila 
jsem se pod šťastnou hvězdou k  objasnění vzniku titulu, ačkoliv jiná fakta ze 

3 �Lacková, E. 1997. Narodila jsem se pod šťastnou hvězdou. Praha: Triáda, 1. vydání. ISBN 978-80-901861-8-1. 
Lacková, E. 2002. Narodila jsem se pod šťastnou hvězdou. Praha: Triáda, 2. vydání, nezměněné.  
ISBN 978-80-86138-47-X. 
Lacková, E. 2010. Narodila jsem se pod šťastnou hvězdou. Praha: Triáda, 3. vydání, nezměněné.  
ISBN 978-80-87256-20-6. 
Lacková, E. 2020. Narodila jsem se pod šťastnou hvězdou. Praha: Triáda, 4. vydání, nezměněné.  
ISBN 978-80-7474-352-8.

Romano džaniben 2 | 2021



  |  165Recenze | Anotace

života autorky pečlivě ověřoval a zpřesňoval – knihu uvádí jako „vzpomínkovou 
autobiografickou, kterou do  tisku připravila Milena Hübschmannová“ (s. 15). 
Stručný a výběrový, nicméně význam osobnosti Eleny Lackové zřetelně ilustrující 
výčet hlavních momentů jejího životopisu je v  přímém protikladu k  faktu, že 
dosud u nás ani na Slovensku nevyšla o jejím životě a díle jediná monografie.

Mušinka je tak prvním, kdo se pustil do tohoto úkolu a rozhodl se ho navíc 
symbolicky spojit se stoletým výročím od autorčina narození. Jak ale v průběhu 
práce postupně zjistil, vydat monografii nebude v plánovaném roce reálné – dílo 
Lackové je příliš rozsáhlé (s. 8), především ale jsou její aktivity v  periodickém 
a neperiodickém tisku jen okrajově známé (s. 8), jsou součástí množství primárně 
romských anebo lokálních tiskovin či jsou roztroušené v  mnoha knihovnách, 
často již jen jako torza (s. 8). Do  úvahy je třeba vzít také Lackové dosah 
do České republiky, respektive českých zemí, které tvoří další geografický okruh  
k mapování a sběru zdrojů spjatých s autorkou. Při zpracování životopisu Eleny 
Lackové narazil Mušinka na  další obtíže: její archiv se v  podstatě nedochoval  
(s. 8) – Lacková část rozdala anebo půjčila, další materiály se nachází v osobních 
archivech jiných lidí, které se buď nedochovaly, nejsou dostupné nebo se o jejich 
dalším osudu neví. 

Při pročítání prvního ze svazků je čtenáři na první pohled zřejmé, jak velký  
úkol na  sebe Mušinka vzal. Pouhá kapitola o  autorčině životě, včetně 
bibliografického výčtu jejích článků v  Romano nevo ľil ukazuje, kolik toho  
Lacková za  svou profesní dráhu a  ve  svém veřejném angažmá stihla vykonat 
– v  oblasti sociální práce, literatury, etnoemancipace, romštiny, dějin ad. a  jaké 
prostředky k  oslovení veřejnosti používala – literaturu, publicistiku, veřejná 
vystoupení ad. Toto všechno se navíc dělo v  rozsáhlém časovém úseku, a  to 
od  pozdních čtyřicátých let minulého století takřka do  konce autorčina 
života po  roce 2000, kdy již vzhledem ke  zdravotním problémům její kulturní 
a  společenské aktivity polevily. Ačkoliv by tedy čtenář uvítal monografii Eleny 
Lackové v podobě jednoho obsáhlého titulu, ve kterém by bylo „vše pod jednou 
střechou“, lze s ohledem na výše uvedené autorovu neplánovanou volbu pochopit. 
Mušinka bohužel neuvádí, má-li již pro celou svazkovou řadu konkrétnější 
koncepci, jaké téma bude obsahem následujícího dílu a  kdy lze jeho vydání 
očekávat. 

Již první svazek zaměřený na  působení Lackové v  Romano nevo ľil však 
vyvolává nadějná očekávání. Je zřejmé, že Mušinka k  jeho tvorbě přistoupil 
s  trpělivostí, pečlivostí a  s  odhodláním – zdroje „po  všech možných koutech“ 
vyhledal, sesbíral a kriticky, s upozorněním na nepřesné informace, přezkoumal. 
Jeden z největších přínosů celé knihy tak spočívá právě v této mravenčí práci –  
shromáždit dílo, jež je roztroušené v mnoha ročnících a číslech, byť jen jednoho 
periodika, a  předem není známo kolik, kde a  jaké články přesně hledat, to 
je ohromným usnadněním například pro další badatele, studenty, novináře 



166  |

či veřejnost se zájmem o  Lackovou. Mušinka se ale nezastavil tam, kde končí 
Lackové autorství. Zmapoval také jak a  s  jakou četností se stala ona sama  
námětem článků jiných publicistů ve zmíněných novinách, díky čemuž lze nyní  
její vnější obraz a  aktivity snáze rekonstruovat. Je proto ohromnou pomocí 
skutečnost, že stačí sáhnout do  jedné jediné knihy, nalistovat příslušný oddíl 
a získat přehled o článcích, které po sobě Lacková za více než desetileté angažmá 
v Romano nevo ľil zanechala a jež tento list o ní otisknul. K dobru knihy nutno 
připočíst i  přepis osmadvaceti vybraných textů, průřezově zachycujících např. 
pohádky, povídky a komentáře Lackové i články jiných o této autorce. 

Rekonstrukce autorčina života by mohla tvořit vrchol knihy – při způsobu, 
jakým Mušinka pracoval s informacemi, by čtenář očekával, že se dozví něco, co 
o Lackové dosud nebylo známo, že autor při svém pátrání objevil nový pramen, 
svědky doby, apod. Není tomu tak, nepočítáme-li záslužné zpřesnění různých 
zavádějících informačních detailů, které po léta v různých zdrojích kolovaly. 

Nutno ovšem doplnit, že Mušinka plánuje vedle jiných oblastí působení 
Lackové sestavit v  dalších svazcích kromě jiného co nejkompletnější 
bibliografii a  životopis (s. 9). Mušinka tak sice nepřichází s  novými 
informacemi, za  to ale tato data s  vědomím, že lidská paměť není vždy 
spolehlivá, srovnával, ověřoval pomocí dobových nebo archivních pramenů 
(které také často v knize přetiskuje), a poukázal tak na několik nepřesností, 
případně navrhl novou interpretaci již dříve dostupných dat, či alternativní 
verzi již popsané události. Jinde doplnil dobový kontext, který čtenářům-
nehistorikům dokresluje některé události, úřední postupy apod. Vysvětluje 
tak například, že se v  souvislosti s  rodným jménem Lackové uvádí chybně 
příjmení Doktorová. Matka Eleny Lackové, rozená Gzigozevičová, však 
nebyla s manželem sezdaná, dcera tak dle dobových zvyklostí získala příjmení 
po ní (s. 18). K jinému závěru dochází i v případě informace o počtu Romů 
ve Veľkém Šariši před druhou světovou válkou – Elena Lacková uvádí ve své 
autobiografii okolo šesti set Romů, Mušinka na základě pramenů dochází – 
dle svých slov – k pravděpodobnější verzi, když se odvolává na místní archivní 
prameny z  roku 1942 s počtem Romů menším o necelé dvě třetiny. Počátek 
vzdělání Lackové doplňuje Mušinka zprvu nadějným pramenem, vzpomínkou, 
kterou sepsal Jaroslav Míča, učitel z  Veľkého Šariše, jehož text v  Romano ľil nevo 
z roku 1996 zachytil raná školní léta Lackové. Mušinka však dochází k závěru,  
že některé údaje v  Míčových vzpomínkách nesedí – podává zjevně mylnou 
informaci o umístění romské osady, nespolehlivý se jeví rovněž údaj o  roku, 
ve  kterém měla Lacková školu navštěvovat a  podle něhož by do  4. třídy 
školy chodila jako dvacetiletá (s. 23). Mušinkovy závěry ani v  nejmenším 
nepůsobí jako diskreditace lidí a  jejich paměti a  naopak vyzdvihování 
předností archivních dokumentů. Spíše tím mimoděk ilustruje, že badatel 
při rekonstrukci minulých událostí naráží na nutnost kriticky zkoumat každý 

Romano džaniben 2 | 2021



  |  167

detail (i když se třeba i ten stal již částí přijatého narativu), a jaký význam 
může mít práce s více prameny, jejich srovnávání a vědomí toho, jaké povahy 
a  v  jakém dobovém, společensko-politickém kontextu vznikaly. Drobné, 
nevinné chyby způsobené nejspíše automatickou opravou se dopustil i sám 
autor, když v souvislosti s uváděním her Eleny Lackové v Československém 
rozhlase osmdesátých let uvádí režiséra Josefa Melče jako Jozefa Velče.

O co více je obsahová stránka knihy přínosná z důvodu zpřesnění údajů ze 
života Eleny Lackové a  kompletace jejích článků ve  vybraném periodiku, o  to 
méně se podle mého soudu podařila k velké škodě její forma. Na knihy, které se 
jakkoliv týkají Romů, publikum někdy díky jejich samotnému vzezření bohužel 
pohlíží jako na  nezajímavé, neumětelské. Dobrou ukázkou toho jsou některé 
dobře míněné tituly raných devadesátých let – při vší úctě k nim a vědomí toho, 
v  jakých podmínkách, s  jakými zkušenostmi a  s  jakými financemi vznikaly, 
některé z nich prostě neměly šanci obálkou zaujmout, ačkoliv vnitřním obsahem 
by se velmi slušelo, aby se dostaly k rukám široké veřejnosti. Elena Lacková byla 
charismatická žena, konečně se vydavatel rozhodl použít na obálku její podobiznu 
a rámovat ji textem popisujícím druhou světovou válku v prostředí blíže neurčené 
budovy. Realistický portrét ženy se zdáním mizejících vlasů však nepůsobí příliš 
důstojně a otázky vyvolává i prostředí, do něhož je portrét zasazen.

V knize se ku škodě čtenářů také hůře orientuje. Titul knihy Elena Lacková 
I. je blíže rozveden až na nečíslované straně v úvodu knihy, zní Elena Lacková I.  
– Život s novinami Romano nevo ľil, a poté v tiráži v zadní části, kde ovšem zase  
chybí římské I. Proč se podtitul nedostal na  obálku, případně na  hřbet, čtenář  
netuší. Velmi by přitom tento krok pomohl k  tomu, aby čtenář tzv. na  první  
dobrou chápal, jakou knihu přesně drží v ruce a o čem bude – tuto informaci si lze 
alternativně představit i v anotaci na zadní obálce. Ačkoliv je zúžení titulu na určité 
téma jasně vysvětleno hned na straně číslo 8 textu, nelze spoléhat na to, že čtenář 
tuto pasáž nepřeskočí, a  bude se tedy možná v  koncepci knihy ještě nějaký čas 
ztrácet. Poněkud mate rovněž název první kapitoly „Elena Lacková – spisovatelka 
a  aktivistka. Život a  dílo.“ Text spíše plní roli úvodního slova, kde Mušinka 
osvětluje tak zásadní informaci, jakou je rozdělení jednolité monografie do více dílů 
– jednoznačnější pojmenování by opět přispělo k pochopení toho, o  jaký text se 
jedná a  jaké informace v něm lze očekávat. Ediční poznámka zařazená na konec 
první třetiny knihy, do oddílu věnovanému bibliografii, pojednává pouze o struktuře 
tohoto oddílu. Druhá kapitola s názvem „Elena Lacková a noviny Romano nevo 
ľil“ je již jednou zmíněným souhrnem geneze periodika s podstatnou informací na  
konci oddílu – periodikum v podstatě plní úlohu určité kroniky života Eleny Lackové 
od roku 1991 až do její smrti (s. 14). Kapitola je dle mého soudu rovněž důležitá 
pro pochopení jádra knihy, jímž je život Lackové spjatý s tímto periodikem. Autor ji  
řadí na  druhé místo, teprve poté následuje rekonstrukce autorčina životopisu. 
Osobně bych volila opačné pořadí, a to již z toho důvodu, že kniha se – doufejme 

Recenze | Anotace



168  |

– dostane do  rukou i  nezasvěceným. Ti nejdříve potřebují pochopit, kdo  
Elena Lacková byla, jevilo by se logičtější teprve poté objevovat její publicistické  
dílo. Pro příští vydání navazujících svazků bych zvážila pro snadnější orientaci 
v knize výraznější grafické odlišení tolika různých částí knihy, kdy např. lze užít 
pro názvy kapitol a podkapitol jinou velikost fontu, názvy dělících kapitol (nyní 
kapitálkami) odlišit od názvů citovaných článků (rovněž kapitálkami) atd.

Při práci na  prvním díle řady měl Mušinka pole jasně vytyčené na  jeden 
jediný zdroj, Romano nevo ľil, a tudíž i pátrání z hlediska jeho dostupnosti bylo 
pro začátek snadnější – shromáždit, projít a  vybrat všechna vydání periodika 
od roku 1991 je zdlouhavá práce, stále je však méně detektivní než pátrat i mimo 
romská periodika a za hranicemi Slovenska, jak Mušinka naznačuje. Podaří-li se 
dovést práci až takto daleko, a přinést čtenářům to, co si autor předsevzal, a sice  
kompletaci všech dostupných prací této osobnosti, výběr archivních pramenů 
ve  vztahu k  této spisovatelce, sestavení co nejkomplexnější bibliografie 
a  životopisu (s. 9), bude to významný a  nedocenitelný počin, který by měl  
přesáhnout poměrně úzké pole zájemců o život Romů. Zasloužilo by si to patrně 
letité úsilí Alexandra Mušinky, tím spíš Elena Lacková.

Radka Patočková 4

4 �Mgr. Radka Patočková je absolventkou romistiky na FF UK a žurnalistiky na FSV UK, je předsedkyní Kher, 
z. s., nakladatelství romské literatury. E-mail: radka.stekla@seznam.cz

Romano džaniben 2 | 2021



  |  169

Markus Pape 

Sólo Jiřího Letova: Život a činnost důstojníka generálního štábu 
a experta na lágry podle archivních dokumentů a jeho deníků
Praha: Triáda, 2019, 397 s., ISBN 978-80-7474-256-9

Obsáhlá kniha známého autora a aktivisty je dalším střípkem do historiografie 
nejen z oblasti protektorátních tzv. „cikánských táborů“ Lety u Písku a Hodonín 
u Kunštátu. Autor Markus Pape tímto dílem navázal na svou předchozí knihu 
A  nikdo vám nebude věřit (Pape 1997) věnovanou nucené koncentraci Romů 
a Sintů v koncentračním táboře Lety u Písku, současně v ní pokračuje ve své 
roli badatele mapujícího bílá místa v poznatcích o tomto táboře (mimochodem, 
na stránkách Romano džaniben publikoval také jednu ze svých dílčích studií – 
viz Pape 2000). Již ve své knize z roku 1997 představil hlavní zásahy bývalého 
„elitního vojáka“ a protektorátního ministerského úředníka Jiřího Letova proti 
Janovskému, svévolnému veliteli tábora v Letech, kdy byl Janovský ze své pozice 
odvolán (Pape 1997: 73–93). Lze říci, že J. Letov tak přímo – díky statečné 
intervenci u  kriminálního rady Lysse, zástupce německé kriminální policie 
v  lednu 1943 (s. 134–135) – zachránil životy aspoň některých nevinných lidí 
vězněných v letském koncentračním táboře, kterým se po odvolání Janovského 
dostalo lepších podmínek týkajících se stravy a lékařského ošetření. A jak vyplývá 
ze svědectví táborového lékaře Michala Bohina, Letovovi se navzdory tlaku 
německých orgánů dařilo zdržovat odsun lidí vězněných v  Letech do  Polska 
např. hlášením již neexistujícíh případů tyfové nákazy (s. 139). Stejně takto 
dohlížel na nastavení a dodržování pořádku v mnoha dalších protektorátních 
táborech, kde statečně pomáhal zmírnit utrpení lidí neprávem uvězněných.

Kniha Sólo Jiřího Letova může svým zaměřením na příběh jedné historické 
osoby žijící ve  srovnatelném období, navíc na příběh jistým způsobem svázaný 

Recenze | Anotace



170  |

s tzv. „cikánským táborem“ v Letech u Písku, mírně připomenout o něco starší 
počin nakladatelství Triáda, trilogii Josefa Serinka a Jana Tesaře (Serinek, Tesař, 
Ondra 2016 – na stránkách RDž viz Zdařilová 2018). Ač se v případě nové knihy  
M. Papeho nejedná o  stejně výpravné dílo, i  Pape knihu postavil především 
na osobním svědectví hlavního protagonisty. Na  rozdíl od  J. Tesaře nepracoval 
ale M. Pape se vzpomínkami, nýbrž s deníkovými záznamy sledované osobnosti. 

Jiří Letov žil mezi lety 1897–1963 a jeho osobní deníky a deníky psané pro 
jeho dvě děti, jimž zaznamenal prvních deset let jejich života jakoby jejich očima, 
vznikaly některé kratší dobu, některé delší období, souhrnně pak pokrývají rozmezí 
mezi lety 1912 až 1963. Vybrané záznamy J. Letova jsou pak hojně ověřované 
prostřednictvím dohledaných archivních dokumentů, popř. vysvětlované širším 
kontextem, eventuálně nově a  s odstupem interpretované. M. Pape pracoval se 
záznamy týkajícími se J. Letova – coby vysoce postaveného důstojníka gen. štábu 
československé armády z doby První republiky, stejně jako ministerského úředníka 
z doby Protektorátu a z doby po skončení války – nalezenými v mnoha různých 
archivech v ČR, dále procházel dobový tisk, především publikované texty psané 
samotným J. Letovem, popř. dotýkající se jeho významné činnosti na  sklonku 
První republiky či mající k jeho působení vztah. Tři z těchto textů jsou v knize 
otištěné. Jedná se o Letovovu obsáhlejší studii, kterou pod názvem „Předpoklady 
příští války“ vydal ještě pod svým původním jménem Jiří Sommer v  r. 1935 
(v knize je přepis textu, který tvoří přílohu na s. 307–319), dále o recenzi Karla 
Čapka z února 1939 na  fotoknihu J. Letova a V. Pacáka (s použitím fotografií  
J. Janíčka) Československá armáda (Letov, Janíček, Pacák 1938) a jednostránkový 
text Jana Patočky také z února 1939 nazvaný „Česká naděje na duchovní vlast“ 
(viz Patočka 1939; oba novinové články jsou otištěny jako faksimile na s. 78–79).  
Pro tuto knihu získal autor také mnoho fotografického materiálu, který rozdělil 
do  tří různých příloh vložených za  jednotlivé kapitoly (jsou otištěné na  temně 
zeleném papíře, čímž v této stěžejní části knihy pomáhají s orientací a rychlému 
dohledání buď právě fotografií, nebo konkrétního časového údobí, k němuž se 
chce čtenář vrátit) a který především celou knihu významně obohacuje. Kompilace 
ze zápisků do deníků, jejich Papeho interpretace a doplňování o dobový kontext 
tvoří většinu textu – spolu s fotografickými přílohami zaplňuje asi 280 stran. Tato 
stěžejní část je detailním biografickým popisem života Jiřího Letova, zahrnuje 
jeho rodinný i profesní život, jeho názory a též jejich formování. Kniha celkově 
důsledným odkazováním na  prameny a  podrobným poznámkovým aparátem 
splňuje nároky odborné mikrohistorické studie. Jak z  výše uvedeného vyplývá, 
život J. Letova je v knize rozdělen do tří kapitol dle zásadních mezníků, předěly 
tvoří roky 1939 a  1945, z  nichž nejobsáhlejší je část druhá věnovaná období 
druhé světové války. Celá stěžejní část je pak v přílohách doplněna krom běžných  
položek metatextu (jako poznámkový aparát, prameny apod.) shrnujícím 
autorovým portrétem J. Letova, výše zmíněným Letovovým textem, přehledem 

Romano džaniben 2 | 2021



  |  171

publikační činnosti J. Letova a dvěma rejstříky (první je nazvaný „Soupis táborů“ 
a druhým je jmenný rejstřík – u vybraných jmen nechybí ani krátké biografické 
údaje). Právě bohatost a různorodost těchto příloh mírně komplikuje orientaci při 
čtení – čtenář stále musí pracovat s několika záložkami či „lepítky“ a lituje, že aspoň 
hlavní části příloh, především poznámky vztahující se k  textu, nejsou také tak 
pěkně odděleny barevným předělem, jako je část stěžejní – odkazů na poznámky 
je v hlavním textu téměř tisíc, při tom většina z nich odkazuje na konkrétní svazek 
deníků, s nimiž autor pracoval, ovšem jsou mezi nimi i zásadní zjištění a doplnění, 
která je škoda minout. Při tom je poznámkový aparát umístěn – trochu nešťastně 
a nelogicky – vzadu jako devátá ze dvanácti příloh a doplňkových textů.

Podobně jako J. Tesař u J. Serinka, i M. Pape věnuje při zpracování života 
J. Letova největší pozornost válečnému období. Zde pak nejpodrobněji sleduje 
působení J. Letova v oddělení Ministerstva vnitra, kde měl na starost kontrolu 
a  zajištění řádného provozování i  hospodaření protektorátních táborů. Vedle 
tzv. „cikánských táborů“ Hodonín u  Kunštátu a  Lety u  Písku je detailnější 
pozornost věnována také táboru ve Svatobořicích u Kyjova, neboť i  zde bylo 
možno čerpat ze zaznamenaných poválečných svědectví svědčících o působení 
J. Letova. Tento nejpodrobnější oddíl (s. 83–202) nazvaný dle vlastních slov J. 
Letova „Snad nějaké ty děti zachráním“ sleduje bývalého vojáka, jak je na jedné 
straně vláčen mašinérií spojenou s  reorganizací ministerstev za  Protektorátu 
(po rozpuštění MNO je nejprve odmítnut na MV v rezortu kontroly filmové 
produkce – v komisi působil již v předválečném období, nyní je ovšem česká 
komise rozpuštěna) a  následně zde prochází různými posty. Ač se musí 
podvolit z dnešního hlediska evidentně nepřijatelným pokynům (na MV bylo 
povinností zdravit nacistickým způsobem, a  sice vztyčenou paží), snaží se 
na  jedné straně na  svém působišti skrývat své vlastenectví a  na  straně druhé 
působit ve  prospěch ochrany českého obyvatelstva, kde mu budou stačit síly. 
Na  toto jeho obtížné postavení upozorňuje autor ve  svém shrnutí nazvaném 
„Kdo byl Jiří Letov“, když přemýšlí nad otázkou, proč zůstal Jiří Letov dosud 
historiky nepovšimnut: „Poválečná historiografie Jiřího Letova přehlížela – 
patrně z toho důvodu, že lágry, které měl na starosti, byly tabu. Další příčinou 
může být skutečnost, že neodpovídal tradiční představě hrdiny, nebo zločince 
[…]“ (s. 281). Dále myšlenku rozvíjí: „Životní cesta Letova nepatří ani do dějin 
českého organizovaného odboje, ani do  dějin české protektorátní kolaborace. 
Kompromisy, na  které přistupoval, jsou bohatě vyváženy jeho hrdinným 
chováním“ (s. 284). Konkrétní zásluhy J. Letova pak shrnuje těmito slovy: 
„Jakmile si uvědomil, že v  táborech dochází k  hromadným proviněním proti 
lidskosti, bez váhání zakročil. A  ve  snaze zachránit lidské životy očekával 
od  svých spolupracovníků a  podřízených absolutní disciplínu […] Letovovo 
rozhodnutí ve  prospěch vězňů bylo nesmírně nebezpečné. Riskoval krk, aby 
zachránil životy a ušetřil utrpení zejména dětí. Proto byl vyšetřován pražským 

Recenze | Anotace



172  | Romano džaniben 2 | 2021

gestapem. Jeho činy balancovaly na hraně legálnosti […], odporovaly úřednické 
loajalitě a představovaly specifickou formu resistence“ (s. 287).

Působení J. Letova na  protektorátním MV a  současně i  jeho povýšení 
během této služby mu vyneslo značné poválečné komplikace: pobyt ve  vazbě, 
a to v době, kdy by obyvatelé poválečných lágrů (např. Němci určení k odsunu) 
potřebovali takto zodpovědného úředníka, který by hájil jejich životní podmínky 
(původně měl mít Letov tuto agendu nadále na starosti). Následně (skoro po půl 
roce) sice došlo k  jeho propuštění (jeho zásluhy vyplouvaly na  povrch), ovšem 
později (když se pokusil vstoupit zpět do  armády) dosáhl pouze toho, že byl 
zbaven důstojnické hodnosti. Vysloužil si další trest za  kolaboraci, od  níž byl 
již dříve očištěn (dle interpretace M. Papeho bylo neslučitelné s  pojetím dějin 
československé armády, aby měl tak velké zásluhy, a přitom nebyl pronásledován 
nacisty). Je současně paradoxní, že jen díky křivým obviněním a procesu, který 
krátce po  válce probíhal, jsou dnes k  dispozici svědectví o  jeho odvaze čelit  
nacistům i nacisticky smýšlejícím Čechům a chránit ty, jimž byla upřena veškerá 
práva. Sám J. Letov na  svou obhajobu dne 1. 7. 1945 napsal: „Příklad Let 
jasně ukazuje, jak by se poměry v táborech za války utvářely, kdyby tyto nebyly 
mnou řádně vedeny, ale ponechány amatérskému vedení civilních úředníků,  
nebo dokonce nezodpovědných Němců“ (s. 290). Autor se po  této citaci 
dopouští ahistorické, ale z hlediska zde předložených zjištění logické úvahy, co 
by bylo kdyby: „Kdyby nebyl Letov v červnu 1945 vzat do vazby a namísto toho 
ihned pověřen dozorem nad více než 1200 internačními tábory a více než 850 
pracovními a trestními tábory, podařilo by se mu nejspíš zachránit také zde tisíce 
životů nevinných lidí“ (s. 291).

Cílem této knihy není přinést zevrubnou analýzu a  studii o  Protektorátu 
a protektorátních táborech. To autor očekává od dalších badatelů. Sám si vytyčil 
skromnější cíl: především seznámit veřejnost s  osobností a  významem Jiřího 
Letova a zpřístupnit významné části jeho deníků pro jejich další možné zpracování 
(viz s. 295). Po pročtení knihy nutno přiznat, že cíle bylo dosaženo. Je zajímavé, 
že se C. Nečas ve své monografii o tzv. „cikánských táborech“ v době Protektorátu 
o J. Letovovi ani nezmiňuje (Nečas 1999), tedy i proto je tato kniha významným 
počinem. Jen je škoda, že se z  pouhých výňatků z  Letovových deníků stává 
nikoliv primární, ale sekundární pramen. Originály jsou uloženy – jak M. Pape 
píše – „nyní“ v archivu autora, viz s. 303, a zde jsou citace z deníků otištěny bez  
kontextu. Čtenář si nemůže pročíst pasáže, které byly vypuštěny, získá (patrně 
ovšem jen tu a  tam) pouze zkrácenou autorovu parafrázi. I  tak je nutno ocenit 
autorovu snahu zpřístupnit komentované deníky J. Letova čtenářům.

Kniha si podle mého názoru zaslouží pozornost a  autor následovatele, 
kteří by mohli dále prohlubovat jím získané poznatky a na  jeho pečlivou práci 
navázat, popř. z ní i čerpat. Krom deníků – ač ty nejsou, bohužel, veřejnosti dosud  
přístupné (a ani se nedozvídáme, zda a kdy budou) – upozorňuje autor na množství 



  |  173

dalších dokumentů, které spolu s deníky představují cenné střípky zapomenuté 
a možno říci i  ignorované osobnosti z historie českých zemí a mohou doplnit 
poznání (nejen, i když především) o tzv. „cikánském táboře“ Lety u Písku.

Pro romisty a historiky zabývající se holokaustem Romů je kniha zásadním 
počinem pro doplnění hlasu z  jiné, zdánlivě odvrácené a na první pohled vůči 
Romům nepřátelské strany. Přibližuje život, utváření myšlení a  činy jednoho 
člověka, který v  roli ministerského úředníka konal zdánlivě svou povinnost, ale 
současně se v mezích své role a na pomezí složitých vztahů mezi jednotlivými 
rezorty protektorátní vlády a  gestapem snažil – bylo-li to možné – zmenšit  
utrpení lidí a  zachránit konkrétní odsouzené. Kniha tak napomáhá posílit  
chápání, že ani v  temných dobách druhé světové války vztahy mezi romskou 
částí společnosti a  státem nebyly tak úplně černo-bílé. Dokládá, že se někteří 
zdánlivě kolaborující úředníci mohli snažit Romům aspoň nenápadně pomáhat. 
Přístup konkrétního ministerského úředníka k  Romům a  dalším obyvatelům 
protektorátních táborů nebyl prvoplánový: i on se snažil zjevně na prvním místě 
těžké válečné období – pokud možno – slušně přežít. Zároveň – když už se mu 
té možnosti dostalo – neváhal využít svých pravomocí ve prospěch vězněných.  
Kniha tak detailním vykreslením pohledu jednoho konkrétního aktéra přispívá 
novou perspektivou k  doplnění plastického obrazu vztahů české společnosti 
vůči  Romům a  Sintům ve  válečném období. Dokazuje, že i  tyto vztahy se 
vyznačovaly celou škálou přístupů, mezi nimiž se nacházel i soucit a solidarita.
 

Lada Viková 1

Literatura 

Letov, J., Jeníček, J., Pacák, V. 1938. Česko-slovenská armáda. Praha: MNO, Svaz 
československého důstojnictva VOK. 

Nečas, C. 1999. Holocaust českých Romů. Praha: Prostor.
Pape, M. 1997. A nikdo vám nebude věřit. Dokument o koncentračním táboře Lety 

u Písku. Praha: G plus G.
Pape, M. 2000. Michal Bohin, lékař-lidumil. Romano džaniben 7 (1): 62–65.
Patočka, J. 1939. Česká naděje na duchovní vlast. Naše vojsko 12 (1. 2. 1939): 34. 
Serinek, J., Tesař, J., Ondra, J. 2016. Česká cikánská rapsodie. Praha: Triáda.
Zdařilová, E. 2018. Josef Serinek, Jan Tesař, Josef Ondra – Česká cikánská 

rapsodie. Romano džaniben 25 (1): 211–214.

1 �Autorka je doktorandkou na FHS UK v Praze a asistentkou na FF UPa v Pardubicích.  
E-mail: lada.vikova@seznam.cz

Recenze | Anotace



Romano džaniben – 28. ročník – 2/2021
Časopis romistických studií

Tento časopis vychází díky finanční podpoře Ministerstva kultury České republiky v rámci 
programu Podpora rozšiřování a přijímání informací v jazycích národnostních menšin.

Dále byl financován hlavním městem Praha z Programu v oblasti podpory
aktivit národnostních menšin na území hl. m. Prahy pro rok 2021  

a finančně podpořen byl také Filozofickou fakultou Univerzity Karlovy  
v rámci projektu „CRP 2021: Podpora strategicky významných programů  

na Filozofických fakultách UK, MU, UP“.

Vydává Romano džaniben, z. s.
Biskupcova 85, 130 00 Praha 3

e-mail: dzaniben@email.cz, www.dzaniben.cz
bankovní spojení: 161582339/0300

Šéfredaktoři: Pavel Kubaník, Helena Sadílková
Redaktoři: Renata Berkyová, Helena Kaftanová, Jan Ort,  

Lada Viková, Eva Zdařilová

Redakční rada:
Mgr. Michael Beníšek, Ph.D.; PhDr. Jan Červenka, Ph.D.; Mgr. Viktor Elšík, Ph.D.;  

Mgr. Lucie Fuková; PhDr. Jana Horváthová; Mgr. Pavel Kubaník, Ph.D.;  
Mgr. Alexander Mušinka, Ph.D.; Mgr. Tatiana Podolinská, Ph.D.;  

doc. Jurina Rusnáková, Ph.D.; Helena Sadílková, Ph.D.; Mgr. Lada Viková

Seznam recenzentů je uveden na webových stránkách
www.dzaniben.cz

Sazba: Kateřina Krčíková
Obálka: Daniela Kramerová

Tisk: powerprint s.r.o.
Náklad: 300 ks

Doporučená cena: 160 Kč
Roční předplatné: 320 Kč (včetně poštovného a balného)

ISSN 1210-8545
Evidenční číslo podle tiskového zákona: MK ČR E 6882

Nevyžádané rukopisy a fotografie se nevracejí. Obsah zveřejněných polemických článků
nemusí být totožný se stanoviskem redakce. Podávání novinových zásilek povoleno

Ředitelstvím pošt Praha č.j. NP 1360/1994 ze dne 24. 6. 1994.


