
časopis romistických studií | 32. ročník | 1/2025



EDITORKY ČÍSLA:
Ana Chiriţoiu 
Oddělení kulturní antropologie a etnologie, Uppsala University

a

Petra Ort Dobruská 
České centrum Bukurešť

Na obálce:
Mihaela Cîmpeanu 
Silence / The Silent Scream (Tichý výkřik) 
2020, sádra, 30 × 45 × 30 cm
Silence / The Silent Scream je vizuální metaforou vynuceného ticha. Hlava ponořená v bílém 
materiálu se zavřenýma očima vyvolává dojem udušené přítomnosti—uvězněné ve světě, kde je 
hlas ženy vymazán. | Foto i text: Archiv M. Cîmpeanu

Mihaela Ionela Cîmpeanu je vizuální umělkyně, sochařka a učitelka. Narodila se v Băilești 
v jihozápadním Rumunsku do romské rodiny. Vystudovala sochařství na Národní univerzitě 
umění v Bukurešti (UNARTE). Ve svých sochařsko-instalačních dílech zkoumá témata identity, 
marginalizace, romské komunity nebo transformace. V roce 2007 vystavovala na 52. Benátském 
bienále v pavilonu věnovaném romským umělcům v rámci výstavy „Ztracený ráj“. 

Více o autorce a její tvorbě: QR kód



Obsah

Ana Chiriţoiu
Romové v Rumunsku, rumunští Romové. Stručný přehled�  5

RECENZOVANÁ ČÁST

Catalina Andricioaei
Nemorální dcery a nevinní patriarchové. Gender a romská  
etnicita ve státně-socialistickém Rumunsku. Dvě případové studie.	�  21

Radu Toderici
Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii  
po roce 1989 – historický nárys� 45

NERECENZOVANÁ ČÁST

Adrian Schiop
Mazanost a zlý svět. Novinář a jeho doktorát o manele� 77

Zbyněk Andrš
„Amen sam d'ande nacie le Gaboronengi.“ (My jsme z národa Gaborů)� 85

Sorin Aurel Sandu
Ukázka z básnické tvorby				�     101

RECENZE | ANOTACE

Filippo Bonini Baraldi
Roma music and emotion 
(Ondřej Skovajsa)						�       117

Iulius Rostas
A task for Sisyphus: Why Europe’s Roma policies fail 
(Ana Ivasiuc)						�       123

Enikő Vincze, Cornel Ban, Sorin Gog a Jon Horgen Friberg (Eds.)
The political economy of extreme poverty in eastern Europe.  
A comparative historical perspective of Romanian Roma 
(Remus Creţan)						�       127



Romano džaniben 1 | 20254  |



  |  5

| Ana Chirițoiu1

Toto dílo podléhá licenci CC BY 4.0 Mezinárodní. Licenční podmínky jsou dostupné zde: 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode.cs

Romové v Rumunsku, rumunští Romové.  
Stručný přehled2

Rumunsko je domovem největší romské populace v Evropě – odhady se pohybují 
od 1,8 do 2,5  milionu lidí v  závislosti na tom, jak se započítávají ti, kteří se 
v oficiálních sčítáních lidu jako Romové neidentifikují. Tato demografická váha, 
spolu s  postavením Rumunska jako jedné z  hlavních zemí původu romské 
migrace do západní Evropy od devadesátých let 20. století, udělala z rumunských 
Romů téma, které se v akademické a politické literatuře často opakuje. Význam 
rumunských Romů v  akademických debatách však nutně nevedl k  hlubšímu 
nebo nuancovanějšímu pochopení života a  aspirací Romů. Proto vzniklo toto 
speciální vydání Romano džaniben: v něm bilancujeme stav oborového poznání 
a ilustrujeme některé z nejvýznamnějších témat souvisejících s rumunskými Romy 
způsobem, který, jak doufáme, osloví jak akademickou, tak širokou čtenářskou 
obec. V následující části poskytuji přehled dominantních témat stávající odborné 
i  popularizační literatury o  rumunských Romech, a  to z  produkce romských 
i neromských rumunských autorů. Vědomě se tedy nesoustředím na mezinárodní 
produkci týkající se rumunských Romů.

Otroctví, holokaust, komunismus

Zabýváme-li se tématem rumunských Romů, musíme se v první řadě vypořádat 
s historií. Otroctví Romů v rumunských knížectvích, které trvalo od středověku 
až do jeho zrušení v polovině 19. století, je spolu s tématem romského holokaustu 
právem nejvýznamnějším tématem v  literatuře týkající se rumunských Romů. 
Komplexní historická práce Viorela Achima The Roma in Romanian history (2004) 
a  následná archivní práce, včetně jeho monumentálního dvoudílného svazku 
Documente privind deportarea țiganilor în Transnistria (Dokumenty k  deportaci 
Romů do Podněstří; 2004), vytvořily dokumentární základ pro hlubší pochopení 
jak staletí trvajícího otroctví, tak následného pronásledování během války.

Co se týče dalšího významného historického období, nedávné výzkumy 
rumunských a  romských historiků prokázaly, že deportace Romů do Podněstří 
během Antonescova režimu neměla pouze „sociální“ charakter, ale byla hluboce 

1 �Autorka působí jako výzkumnice v ERC projektu ‚OUTOFSIGHT‘ Dona Kulicka na Oddělení kulturní 
antropologie a etnologie, na Univerzitě v Uppsale. E-mail: ana.chiritoiu@antro.uu.se

2 �Jak citovat: Chirițoiu, A. (2025). Romové v Rumunsku, rumunští Romové. Stručný přehled. Romano 
džaniben, 32(1), 5–18.



Romano džaniben 1 | 20256  |

rasistická a  eugenická. Rozsáhlá práce Adriana-Nicolae Furtuny o  romském 
holokaustu, včetně raného svazku Sostar na rovas?... O  samudaripen thaj lesqi 
ciaci paramisi / De ce nu plâng? Holocaustul romilor și povestea lui adevărată 
(Proč nepláčeme? Romský holokaust a jeho skutečný příběh; 2010), napsaná ve 
spolupráci s Delií-Mădălinou Grigore a Mihaiem Neacșuem, dokumentuje tuto 
skutečnost z pohledu sociální paměti. Mezi lety 1942 a 1944 bylo přes 25 000 
Romů deportováno do Podněstří, kde tisíce z nich zahynuly hladem, nemocemi 
a v důsledku násilím (v češtině viz Dobruská, 2011). Výzkum Petre Mateie, Ioana 
Valentina Negoie, Michelle Kelso, Andrey Vargy a Luciana Năstăseho důkladně 
dokumentuje historii deportací rumunských Romů během druhé světové války. 
Tyto deportace byly nedílnou součástí rumunského biopolitického programu 
vytváření etnicky homogenního státu, přičemž rasová kritéria určovala, kdo 
bude považován za „nevhodného“ pro národní společenství, jak dokládá výzkum 
Mariuse Turdy o eugenických a biopolitických rozměrech rumunských politických 
ideologií v průběhu 20. století.

Práce na uchování paměti pokračuje různou formou. Sborníky Luminițy 
Mihai Cioaby dokumentující svědectví přeživších a  v  poslední době také díla 
literární non-fiction, jako je román Mircea Tănaseho Primăvara la Bug ( Jaro 
u  řeky Bug; 2023) – dojemný popis zkušenosti romské rodiny s  deportací – 
propojují historický výzkum s  literární imaginací. Taková díla reagují na to, co  
Gelu Duminică, syn posledně zmíněného autora, nazval imperativem vzpomínání: 
zajistit, aby budoucí generace pochopily „způsoby, jakými se zlo může projevit, když 
se ho rozhodneme ignorovat“. Podobným dílem dokumentujícím individuální 
životní příběhy přeživších deportací byl dokumentární film Valea Plângerii (Údolí 
vzdechů; 2013) tvůrců Andreie Crișana, Iulie Hossu a Mihaie Andreie Leahy. 

Komunistické období přináší vlastní interpretační výzvy. Na jedné straně 
asimilační politika režimu – nucené usazování, zaměstnání v průmyslu, všeobecné 
školní vzdělávání – narušila tradiční, byť velmi chudé, živobytí a sociální struktury 
Romů. Alespoň po několik desetiletí byl „romský problém“ vnímán spíše jako 
sociální než etnický problém (Achim, 2018), který měl být řešen sociálními 
zásahy, z  nichž mnohé byly násilné. Na druhé straně Romové získali dosud 
nevídaný přístup k  bydlení, zdravotní péči a  formálnímu zaměstnání, jakkoli 
se tyto výdobytky ukázaly jako nejisté. Žádné z  těchto opatření však nesnížilo 
rasovou diskriminaci Romů. Pád socialismu v roce 1989 odhalil, jak křehká tato 
opatření byla (Barany, 2002). 

Na počátku devadesátých let došlo v celé zemi k sérii protiromských pogromů, 
z  nichž mnohé podnítila fanatická nacionalistická hnutí, která v  předchozím  
období státního socialismu kypěla pod povrchem a vycítila příležitost k výbuchu 
v  období „svobody“ a  chaosu raného postsocialismu. Mezi případy dobově 
páchaného násilí patří pogromy v obcích Vârghiș a Lunga v roce 1989, Mihail 
Kogălniceanu v roce 1990, Bolintin-Vale, Reghin, Satu Mare. Nejznámějším je 



  |  7Ana Chirițoiu | Romové v Rumunsku, rumunští Romové. Stručný přehled

případ obce Hădăreni/Hadrév v  roce 1993, kde přišli o  život čtyři lidé a  byly 
zapáleny domy desítek Romů (Chirițoiu, 2018).

Na zviditelnění těchto násilných projevů protiromských nálad na mezinárodní 
scéně se aktivně podílel významný romský sociolog Nicolae Gheorghe. 
Rumunské úřady se o  spravedlnost a odškodnění nezajímaly, a někdy dokonce 
aktivně bránily jejich dosažení. Boj za to, aby stát blokoval anticikanistická hnutí, 
a hledání ochrany pro romskou menšinu na mezinárodních fórech položily také 
základy romského hnutí v  Rumunsku, jež se z  velké části rozvíjelo právě pod 
vedením Nicolae Gheorghe (1946–2013). Ten také v roce 1993 založil Romské 
centrum pro sociální intervenci a  studia (Romani CRISS) a  nadále se aktivně 
podílel na diplomatických a lobbistických snahách o upozornění na situaci Romů 
v Rumunsku (Gheorghe a Pulay, 2013). 

Romové byli v  této době také mezi prvními, kdo přišli o práci v důsledku 
zavírání továren. Vysoká míra nezaměstnanosti spolu s  inflací a  zrušením 
státního bydlení způsobily, že mnoho lidí přišlo i  o  jistotu bydlení, což vedlo 
k akumulaci neformálních osad, z nichž mnohé byly v roce 2000 zbourány. Jejich 
obyvatelé byli násilně přesídleni jinam, často na zcela nevhodná místa, jako 
například v případě Kluže, v níž byli v roce 2010 Romové žijící v centru města 
přesunuti na skládku odpadu (Pata Rât), kde se od šedesátých let začala formovat 
neformální „kolonie“. V Baia Mare byli v roce 2012 místní Romové přesunuti do 
opuštěného, pravděpodobně kontaminovaného, průmyslového areálu (Cuprom; 
Dohotaru et al., 2016). 

Toto historické pozadí je nezbytné pro pochopení současného vyloučení 
Romů. Historický výzkum ovšem stále není do etnografické a sociologické práce 
o  současných romských komunitách dostatečně integrován, nemluvě o  veřejné 
dostupnosti výstupů těchto výzkumů, která je velmi důležitá v zemi, kde je stále 
rozšířený anticikanismus a znalosti o historii Romů jsou mizivé. Nedávné práce, 
jako například Rromii. Sclavie și libertate. Constituirea şi emanciparea unei noi 
categorii etnice şi sociale la nord de Dunăre, 1370–1914 (Romové. Otroctví a svoboda. 
Vznik a emancipace nové etnické a sociální kategorie severně od Dunaje; 2015) 
a  Istoria nespusă a  romilor din România (Neznámá historie rumunských Romů, 
2024) od Florina Negoiho – druhá z  nich poskytuje přístupný popis romské 
historie od otroctví až po holokaust –, jsou pozoruhodnými snahami o propojení 
akademického vědění a veřejného porozumění.

Strukturální anticikanismus 

Pojem „anticikanismus“ si v evropských politických kruzích a akademické diskusi 
získal značnou pozornost. Tento termín označuje rasismus namířený proti 
Romům, který zahrnuje nejen otevřené předsudky a nenávistné projevy, ale také 
strukturální diskriminaci v  oblasti bydlení, vzdělávání, zaměstnání a  zdravotní 



Romano džaniben 1 | 20258  |

péče. V rumunském kontextu zůstává anticikanismus závažným problémem, a to 
i ve strukturálním smyslu. Podle průzkumu Agentury Evropské unie pro základní 
práva (FRA) o Romech z roku 2024 žije přibližně 70 % Romů v zemích EU pod 
hranicí chudoby, což je čtyřikrát více než průměr EU, který činí 17 %. Konkrétně 
v  Rumunsku údaje FRA z  roku 2021 ukazují, že 78 % Romů je ohroženo  
chudobou. A to i přes určité zlepšení v míře zaměstnanosti – v roce 2024 mělo 
placenou práci 54 % Romů v Rumunsku ve věku 20–64 let, což je nárůst oproti 
43 % v  roce 2016, ale stále je to výrazně pod úrovní zaměstnanosti rumunské 
populace jako takové, která činí 71 %. Pokrok je patrný i v oblasti dosaženého 
vzdělání, kdy v roce 2024 dokončilo vyšší sekundární vzdělání 34 % rumunských 
Romů oproti 22 % v  roce 2021, což však stále výrazně zaostává za národním 
průměrem. Přetrvávají také rozdíly v oblasti zdraví: Romové v Rumunsku mají 
v průměru o 5–9 let kratší délku dožití než celková populace a čelí významným 
překážkám v  přístupu ke zdravotní péči včetně diskriminace ze strany 
zdravotnického personálu. Nedostatek bydlení zůstává endemickým problémem: 
40 % rumunských Romů nemá v  domě tekoucí vodu a  více než 85 % žije ve 
stísněných podmínkách. Rumunsko má jednu z  nejvyšších hladin závažného 
nedostatku bydlení v Evropské unii, přičemž romské komunity jsou nepřiměřeně 
postiženy přeplněností, nedostatečnou hygienou a  problémem neformálního 
vlastnictví.

Směr kritických romských studií (critical Romani studies), jehož mnozí 
přispěvatelé jsou Rumuni (Romové), se snaží jít nad rámec dokumentování 
diskriminace a  teoretizovat její strukturální základy. Tento přístup, opírající 
se o  kritickou rasovou teorii, postkoloniální studia a  marxistickou politickou  
ekonomii, zkoumá, jak rasový kapitalismus konstruuje a  udržuje Romy jako 
„nadbytečnou populaci“ – rasově diskriminovanou, segregovanou a  vyloučenou 
z  formálních trhů práce. Nedávno vydaná publikace The political economy of 
extreme poverty in Eastern Europe: A comparative historical perspective of Romanian 
Roma (Vincze et al., 2024), recenzovaná v tomto čísle RDž Remusem Crețanem, 
představuje dosud nejkomplexnější pokus o  zařazení romské chudoby do 
širších rámců kapitalistické transformace. Dokumentuje, jak deindustrializace 
a nerovnoměrný územní rozvoj v Rumunsku souvisí s rasizací a jak společně vedou 
k vytváření periferního bydlení a nejistých pracovních míst pro romské komunity.

V širším kontextu nabízí Gelu Duminică ve své nedávno vydané knize Dacă 
nu ești cuminte, vine țiganul și te fură! (Když budeš zlobit, přijde Cikán a ukradne 
tě!; 2024), napsané z dvojího pohledu sociologa a člena romské komunity, upřímné 
a osobní zkoumání mýtů, předsudků a pravd o Romech v rumunské společnosti. 
Jak Duminică píše, kniha je spíše „pozvánkou“ než demonstrací – cvičením 
v tom, co nazývá dubito, zdravou pochybností, která nás vede k tomu, abychom se 
dívali za vnější vzhled a ptali se proč, jak a co bychom mohli myslet jinak, když 
přemýšlíme o Romech. 



  |  9

Co se týče umělecké literatury, významným hlasem se v  romské poezii 
stala Luminița Cioabă, dcera bulibaši kalderašských Romů. Její sbírky byly 
přeloženy do rumunštiny, angličtiny a  němčiny. Ve svých nedávných pamětech  
Drumul (Cesta; 2021) pokračuje ve svém úsilí „odhalit krásu duše tohoto 
úžasného lidu“, aby tak bojovala proti jeho marginalizaci vyplývající z neznalosti 
a neporozumění.

K  těmto hlasům lze přidat knihu Valeriu Nicolaeho Țigan țăndări  
(Roztříštěný Cikán, 2022), fragmentární autobiografický příběh o  dětství 
a dospívání Roma v Rumunsku, který se vzpírá snadnému zařazení: je to zároveň 
tragikomická autobiografie i  úvaha o  rasismu. Kniha je také prostředkem 
k  získávání finančních prostředků pro autorovu organizaci Asociația Casa 
Bună, která od roku 2007 pomáhá dětem ve Ferentari, nejchudší a nejznámější 
romské čtvrti Bukurešti, zůstat ve škole. Zatímco Duminică píše jako sociolog 
zkoumající mýty a Cioabă jako básnířka zachovávající romský jazyk a kulturní 
tradice, Nicolaeho próza odráží jeho slovy „roztříštěnou“ (țăndări) povahu života 
rozkročeného mezi ghetty a  diplomatickými konferencemi. Kniha je záměrně 
velmi přímočará a neomlouvá se za hněv, který akademická obec naopak často 
uhlazuje.

Migrace a transnacionalismus

Od roku 1990 a zejména po vstupu Rumunska do EU v roce 2007 jsou rumunští 
Romové popisováni jako jedna z nejmobilnějších populací v Evropě a jejich migrační 
vzorce, motivace a zkušenosti byly rozsáhle zdokumentovány (Vlase a Voicu, 2014; 
Matras a Leggio, 2018; Anghel et al., 2016). V raném postsocialistickém období 
se romská migrace objevila společně s  širšími rumunskými migračními toky, 
přičemž Sandu (2005) identifikoval „transnacionální komunity“ v  rumunských 
vesnicích, kde se cirkulární migrace stala dominantní životní strategií. Výzkum 
odhalil prekaritu romské migrace a návazně vysokou míru sociálního vyloučení 
Romů po celém kontinentu, způsobeného rozšířeným anticikanismem, chudobou, 
omezenými vzdělávacími příležitostmi a  nedostatkem formálního zaměstnání 
(Meseșan-Schmitz et al., 2025; Barany, 2002).

Západoevropské státy reagovaly na mobilitu Romů z  východní a  střední 
Evropy směsicí inkluzivních a  bezpečnostních opatření. Demolice romských 
táborů ve Francii v  roce 2010 za prezidenta Sarkozyho, které vedly k vyhoštění 
více než 1 230 Romů do Rumunska a Bulharska a k likvidaci nejméně 51 táborů, 
vyvolaly široké odsouzení ze strany institucí EU a mezinárodních organizací pro 
lidská práva. V Itálii se pokračující vystěhovávání neformálních sídlišť – takzvaných 
campi nomadi neboli „táborů kočovníků“ – analyzovalo jako součást širšího 
„systému táborů“, který institucionalizuje segregaci Romů prostřednictvím praktik 
prostorového vyloučení a sledování (Sigona, 2005; Maestri a Mantovan, 2025). 

Ana Chirițoiu | Romové v Rumunsku, rumunští Romové. Stručný přehled



Romano džaniben 1 | 202510  |

O rasové diskriminaci a kriminalizaci Romů se v akademické literatuře píše 
stále častěji v kontextu sekuritizace, přičemž vědci dokazují, jak jsou Romové 
v  různých kontextech konstruováni jako „bezpečnostní problém“ vyžadující 
výjimečná opatření v oblasti veřejné správy (van Baar et al., 2019; viz též RDž 
2/2023). V souvislosti s nárůstem sekuritizace se objevila ve vztahu k jakýmkoli 
incidentům, do nichž by mohli být Romové zapojeni, i hypervigilance, což vedlo 
ke vzniku figury „romského žebráka“ a přístupů na ni navázaných, jako výrazu 
politické úzkosti a  režimů imobility, které kombinují kriminalizaci, sledování 
a deportovatelnost (De Genova, 2019; Ivasiuc, 2019).

Zároveň výzkum romské migrace dokumentuje rodinné sítě, jejichž 
prostřednictvím domácnosti udržují kontakty pomocí digitálních komunikačních 
technologií, což umožňuje různé formy nadnárodní společné přítomnosti 
navzdory geografickým vzdálenostem (Gamella et al., 2018; Tyldum a Friberg, 
2022). Studie ukázaly, že migrace Romů slouží jako záměrná strategie ke 
zlepšení ekonomických a  sociálních podmínek (Vlase a  Voicu, 2014; Pantea, 
2012). Výzkum dokumentoval praktiky, jako jsou lidové soudy (kris), které se 
přizpůsobily diasporickým kontextům prostřednictvím digitálních technologií 
a udržují systémy řešení konfliktů napříč transnacionálními sítěmi zahrnujícími 
více než desítku zemí (Olivera, 2024). Ukázalo se, že endogamní sňatky, k nimž 
může docházet v některých konzervativnějších romských skupinách, přetrvávají 
i  přes vzdálenosti způsobené migrací, přičemž rodinné sítě poskytují účinné 
zdroje informací, vlivu a podpory zdola pro některé z nejvíce marginalizovaných 
komunit v Evropě (Gamella et al., 2017; Beluschi-Fabeni et al., 2018).

Návratová migrace se stala významným předmětem výzkumu, přičemž 
vědci zkoumají, jak romští navrátilci prožívají reintegraci a jak migrace generuje 
sociální změny v  komunitách původu (Toma et al., 2017). Studie odhalují 
generační rozdíly: zatímco dospělí Romové mají po návratu tendenci požadovat 
rovnost a  důstojné zacházení, čímž spouštějí procesy etnických změn, starší 
navrátilci často zachovávají konzervativnější zvyky (Anghel a  Fosztó, 2022). 
Výzkumníci také identifikovali skryté dopady sezónní migrace na individuální, 
rodinné a  komunitní úrovni včetně negativních dopadů na zdraví, vzdělání 
a  soudržnost rodiny, které mohou v  průběhu času neutralizovat pozitivní 
materiální zisky z migrace (Corman a Croitoru, 2023).

Na závěr tohoto historického přehledu je třeba uvést, že pandemie 
COVID-19 odhalila dvojí dilema, které formuje život Romů. Romské komunity 
byly obviňovány z  šíření viru a  zároveň opuštěny veřejnými zdravotnickými 
institucemi. V Rumunsku se státem podporované obviňování Romů projevilo 
v  podobě policejních kordonů kolem romských lokalit, militarizovaných 
karantén a explicitního rasismu ze strany úředníků a médií. Rumunský ministr 
vnitra v dubnu 2020 prohlásil, že úřady budou monitorovat „oblasti se zvýšeným  
rizikem kriminality, komunity s  lidmi, kteří se nedávno vrátili [ze zahraničí] 



  |  11

a jsou známí [svými] kriminálními aktivitami“ – což je v podstatě neskrývaný 
odkaz na romské čtvrti (Amnesty International, 2020).

Výzkumníci zdokumentovali, že se od Romů očekávalo, že budou 
dodržovat hygienické předpisy, zatímco žili v  podmínkách, které jejich 
dodržování znemožňovaly: přeplněné obytné prostory, nedostatek tekoucí vody, 
nedostatečná hygiena. Pandemie zesílila to, co jsem jinde nazvala „enklavizací“ 
– dvojí proces, při kterém státy izolují romské komunity a nechávají je napospas 
osudu a při kterém si Romové tuto autonomii internalizují jako oddělení od 
zbytku společnosti. Protichůdné požadavky kladené na Romy – dodržovat 
hygienu bez infrastruktury, dodržovat zákony a  zároveň být policií sledováni 
jako zločinci z podstaty – posunuly strukturální násilí do každodenní zkušenosti 
(např. Chirițoiu, 2024).

Romské umění

Jedním z  nejvýznamnějších jevů posledních desetiletí byl vzestup romských 
umělců, kteří se prosazují na jevišti, na plátně a na stránkách knih, aby vyprávěli 
vlastní příběhy. V  Rumunsku toto hnutí přineslo díla, která zpochybňují jak 
mainstreamové kulturní instituce, tak stereotypy, které dlouho omezovaly 
zastoupení Romů, zejména v divadle. 

Teprve v  roce 2010 skončila neviditelnost Romů na rumunských jevištích 
díky hře Jekh răt lisăme (Bouřlivá noc), adaptaci klasické komedie I. L. Caragialeho 
přeložené do romštiny hercem Sorinem Sanduem a  hrané romskými herci, 
včetně Marcela Costea, Zity Moldovan a Mădălina Mandina – první současné 
romské divadelní inscenace v Rumunsku. V roce 2015 byla z iniciativy několika 
romských herců, umělců a kulturních odborníků založena také Asociace romských 
herců (Asociația Actorilor Romi) s  cílem prosazovat státní romské divadlo 
v  Rumunsku. Mezitím se romské divadlo od roku 2010 rozvíjí v  nezávislém 
sektoru, kde se inscenace zabývají tématy, o  nichž se dříve nemluvilo: romský 
holokaust (Samudaripen), pět století romského otroctví, nucené vystěhovávání, 
anticikanismus a  zkušenosti romských žen s  překrývajícími se formami útlaku 
(Drăgan, 2020). Vznik romského feministického politického divadla, jehož 
průkopnicemi jsou umělkyně jako Alina Șerban a Mihaela Drăgan, byl obzvláště 
významný pro vytvoření protinarativů, které zpochybňují jak romantickou 
exotizaci, tak kriminalizaci Romů v dominantních kulturních reprezentacích.

Alina Șerban je jedním z nejvýznamnějších jmen spojených s touto transformací. 
Tato absolventka Tisch School of the Arts v  New Yorku a  Royal Academy of 
Dramatic Art v  Londýně je pravděpodobně nejznámější romskou herečkou, 
dramatičkou a divadelní režisérkou v Rumunsku. Její autobiografická one-woman 
show Declar pe propria răspundere (Prohlašuji na vlastní nebezpečí), založená na 
jejích denících z dospívání, byla uvedena po celé Evropě a nabízí intimní portrét 

Ana Chirițoiu | Romové v Rumunsku, rumunští Romové. Stručný přehled



Romano džaniben 1 | 202512  |

mladé romské ženy potýkající se s chudobou, ústavní péčí a hledáním identity. Její 
hra Marea rușine (Velká hanba) z roku 2016 se stala prvním divadelním dílem, jež 
se zabývalo otroctvím Romů v Rumunsku, a první hrou napsanou a režírovanou 
romskou ženou, která se dostala do stálého repertoáru rumunského státního divadla. 

Mihaela Drăgan, herečka a dramatička, spoluzaložila v roce 2014 divadelní 
společnost Giuvlipen (zakladatelky překládají jako „feminismus“). Představení 
Giuvlipen přinášejí na jeviště feministickou agendu a  zabývají se tématy 
jako předčasné sňatky, anticikanistické nenávistné projevy, hypersexualizace, 
vystěhovávání a heteronormativita v romských komunitách i mimo ně. Inscenace 
jako Del duma: Tell them about me (vyprávějící příběhy romských žen odsouzených 
k  předčasným sňatkům), Sara Kali: The dark Madonna (vzývající romskou 
světici Saru Kali proti nenávistným projevům) a  Gadjo Dildo (zabývající se 
hypersexualizací romských žen) ukazují politickou angažovanost této skupiny. 
Drăgan také ve svém debutovém filmu The future is a safe place hidden in my braids 
(Budoucnost je bezpečné místo ukryté v mých copáncích; 2021) rozvinula koncept 
„romského futurismu“ a  představila budoucnost, ve které romské ženy ovládají 
technologii a vzdorují neofašistické politice.

***

Navzdory bohatství vědeckého poznání v něm zůstávají značné mezery. Zaprvé, 
přetrvává rozpor mezi výzkumem zaměřeným na veřejnou politiku, který má 
sklon k abstrakci a generalizaci, a etnografickou prací, která se zabývá specifiky 
konkrétních komunit. Výraz „Romové“ i  nadále zplošťuje obrovskou vnitřní 
rozmanitost – jazykovou, profesní, náboženskou a  socioekonomickou – do 
homogenní kategorie, která se hodí pro politické zásahy. „Tradiční“ skupiny 
mluvící romštinou, asimilovaní městští Romové, konvertité k letničním hnutím 
a transnacionální migranti zaujímají radikálně odlišné sociální pozice, přesto jsou 
příliš často považováni za zaměnitelné.

Zadruhé, politické představy a morální světy romských komunit stále nebyly 
dostatečně pochopeny. Mnoho vědeckých prací se zaměřuje na to, co se děje s Romy 
– vyloučení, diskriminace, pronásledování – spíše než na to, jak Romové sami 
chápou politiku, spravedlnost a dobrý život. Můj vlastní výzkum v mahale (romské 
lokalitě) v jižním Rumunsku naznačuje, že místní pojmy „respekt“ a „povinnost“ 
tvoří politickou morálku, která je v  rozporu s  liberálním egalitarismem rámců 
politiky EU vůči Romům. Hierarchická, personalistická politika laskavostí 
a patronátu, kterou praktikuje mnoho romských komunit, není pouze odchylkou 
od správného demokratického občanství, ale soudržnou alternativní vizí toho, 
jak mohou být organizovány sociální vztahy. Porozumění tomuto faktu vyžaduje 
trvalou pozornost k tomu, jak lidé skutečně žijí, čeho si cení a jaká logika dává 
smysl jejich rozhodnutím – i když, nebo zejména když, se tyto volby jeví vnějším 
pozorovatelům jako nejasné.



  |  13

Zatřetí, genderová a  mezigenerační dynamika v  romských komunitách 
si zaslouží systematičtější pozornost. Romské ženy se potýkají s  mnoha, často 
protichůdnými požadavky: ze strany svých rodin, komunit, státních institucí 
a  neromské společnosti. Být „schopná“ (capabilă) – schopnost řešit nemožné 
situace – patří v mém terénu k nejvyšším formám chvály a je to převážně atribut 
žen. Náklady této schopnosti, které jsou často neseny v  soukromí a  pro vnější 
pozorovatele zůstávají neviditelné, se však většinou nezkoumají.

Toto číslo

Příspěvky do tohoto čísla Romano džaniben představují kroky k doplnění těchto 
mezer a spojují etablované vědce a nové hlasy, historickou analýzu a současnou 
etnografii, akademický výzkum a kreativní vyjádření.

Cătălina Andricioaei zkoumá vyjednávání genderu a etnicity v době socialismu 
prostřednictvím dvou konkrétních případových studií a  nabízí nuancované 
pochopení postavení romských žen, které přesahuje binární dichotomii Romové/
Neromové a  odhaluje komplexní průniky identity a  třídy v  rámci státního 
socialismu.

Radu Toderici poskytuje historický přehled zastoupení Romů v rumunském 
filmu a sleduje, jak filmové obrazy konstruovaly, posilovaly a občas zpochybňovaly 
stereotypy napříč politickými režimy rámujícími nedávnou historii Rumunska.

Příspěvek Adriana Schiopa o manele – městském rumunském etnopopovém 
žánru, který kombinuje místní tradiční hudbu s vlivy Balkánu a Blízkého východu 
– čerpá jak z  jeho antropologického výzkumu, tak z  jeho osobních zkušeností 
coby nadšeného posluchače, který žil v  bukurešťské romské čtvrti Ferentari. 
Schiopovo dílo, včetně jeho výzkumu publikovaného pod názvem Șmecherie și 
lume rea (Podvod a zlý svět; 2017), stejně jako jeho beletrie a  scénáře, zkoumá 
vztahy mezi hudebníky manele, jejich publikem a  postavami podsvětí, které si 
objednávají písně oslavující jejich bohatství a moc – odhaluje tak kulturní formu, 
již elity stigmatizují a rumunská dělnická třída i Romové milují.

Sorin Sandu uvádí pět básní publikovaných v romštině a rumunštině s českým 
překladem Michala Mižigára. Sanduova poezie představuje zásadní přínos romské 
literatuře a jsme rádi, že můžeme jeho dílo zprostředkovat českým čtenářům.

Zbyněk Andrš nabízí poznámky z  etnografického setkání s  romskou 
skupinou Gabori v Brašově v roce 2002. Gabori – považovaní za „tradiční“ Romy, 
kteří si zachovávají charakteristický oděv, jazykové zvyklosti a sociální organizaci 
založenou na příbuzenství a obchodu – byli předmětem významné etnografické 
práce Martina Olivery, Pétera Berty a  dalších. Andrš poskytuje shrnutí této 
dosavadní vědecké práce spolu s  výňatky ze svých rozhovorů a  soudobými 
fotografiemi, čímž přispívá k našemu pochopení toho, jak se gaborští Romové 
vypořádali s dramatickými proměnami postkomunistického Rumunska.

Ana Chirițoiu | Romové v Rumunsku, rumunští Romové. Stručný přehled



Romano džaniben 1 | 202514  |

Toto číslo obsahuje také tři recenze knih. Ondřej Skovajsa recenzuje knihu 
Filippa Bonini Baraldiho Roma music and emotion (Oxford University Press, 2021), 
průkopnickou studii kombinující dlouhodobý terénní výzkum mezi maďarskými 
Romy ve venkovské Transylvánii s  teoriemi kognitivní vědy zkoumající, proč 
romští hudebníci při hraní pláčou a  jak vzbuzují emoce u  svého publika. Ana 
Ivasiuc recenzuje knihu Iuliuse Rostașe A task for Sisyphus: Why Europe’s Roma 
policies fail (CEU Press, 2019), kritický výzkum chybných odhadů, mylných 
představ a neúspěchů, které charakterizovaly politiky integrace Romů v Maďarsku, 
České republice a  Rumunsku. Remus Crețan recenzuje knihu The political 
economy of extreme poverty in Eastern Europe: A  comparative historical perspective 
of Romanian Roma (Vincze et al., Routledge, 2025), interdisciplinární publikaci, 
která situuje chudobu Romů do širších procesů industrializace, deindustrializace 
a kapitalistické transformace.

Závěr	

Společným jmenovatelem těchto textů je myšlenka, že porozumění rumunským 
Romům a jejich reprezentace vyžaduje zohlednění několika úrovní: historického 
dědictví otroctví, deportací, socialistické nucené integrace a  postsocialistického 
násilí a deprivace, spolu s násilím a nejistotou způsobenou migrací, které i nadále 
formují současnost Romů v  Rumunsku i  jinde; strukturálních sil rasismu, 
kapitalismu a státní moci; místních kontextů konkrétních komunit s jejich vlastními 
normami a hierarchiemi; a  individuálních strategií, jejichž prostřednictvím lidé 
překonávají četné a často protichůdné překážky. 

Stejně jako mnoho marginalizovaných a  rasově diskriminovaných skupin 
jinde, i v Rumunsku zůstávají Romové, abych použila formulaci, kterou jsem si 
vypůjčila od svých výzkumných partnerů v jižním Rumunsku, lidmi žijícími „ve 
světě těch druhých“ – ve světě, jenž sami nevytvořili a nad nímž mají jen malou 
moc, ale se kterým se musí vypořádat a v němž se snaží najít důstojnost, smysl 
a  sounáležitost. Reprezentace Romů, zejména v  etnografii, různým způsobem 
dokumentují, jak si Romové představují dobrý život a jak o něj usilují, a překážky, 
které je omezují.

Z angličtiny přeložil Jan Škrob



  |  15

Literatura 

Achim, V. (2004). Documente privind deportarea țiganilor în Transnistria.  
(Vols. 1–2). Editura Enciclopedică.

Achim, V. (2018). The communist authorities’ refusal to recognize the Roma as 
a national minority: A moment in the history of the Roma in Romania, 
1948–1949. Baltic Worlds, 2–3, 51–57.

Amnesty International (2020, 24. června). Policing the pandemic. Human rights 
violations in the enforcement of covid-19 measures in Europe. 
https://www.amnesty.org/en/documents/eur01/2511/2020/en/

Anghel, R. G. (2019). When the poor migrate and return: Class and status 
repositioning among Roma transnational returnees. In R. G. Anghel,  
M. Fauser, a  P. Boccagni (Eds.), Transnational return and social change: 
Hierarchies, identities and ideas (s. 25–42). Anthem Press.

Anghel, R. G. a Fosztó, L. (2022). A generational divide? Coping with ethnic 
prejudice and inequality among Romanian Roma transnational returnees. 
Social Inclusion, 10(4), 105–114. https://doi.org/10.17645/si.v10i4.5688

Anghel, R. G., Botezat, A., Coșciug, A., Manafi, I. a  Roman, M. (2016). 
International migration, return migration, and their effects: A comprehensive 
review on the Romanian case (IZA Discussion Paper No. 10445). Institute 
of Labor Economics. 
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2895293

van Baar, H. (2017). Evictability and the biopolitical bordering of Europe. 
Antipode, 49(1), 212–230. https://doi.org/10.1111/anti.12260

van Baar, H. a Kóczé, A. (Eds.). (2020). The Roma and their struggle for identity  
in contemporary Europe. Berghahn Books.

van Baar, H., Ivasiuc, A., a Kreide, R. (Eds.). (2019). The securitization of the Roma  
in Europe. Palgrave Macmillan. 
https://doi.org/10.1007/978-3-319-77035-2

Barany, Z. (2002). The East European Gypsies: Regime change, marginality,  
and ethnopolitics. Cambridge University Press.

Beluschi-Fabeni, G., Leggio, D. V. a  Matras, Y. (2018). A  lost generation? 
Racialization and stalled social mobility in a group of Roma migrants in 
the UK. Migration Studies, 7(2), 180–200. 
https://doi.org/10.1093/migration/mny003

Chiriţoiu, A. (2018). Emotions and procedures: Contradictions of early Romani 
activism in a postconflict intervention. In S. Beck a A. Ivasiuc (Eds.) Roma 
activism: Reimagining power and knowledge (s. 45–64). Berghahn Books.

Cioabă, L. (2021). Drumul. Neo Drom. 
Ciuciu, A., Veille, F. (2014). Mândră să fiu rromă. De la Fața Luncii la Sorbona: un 

destin de excepție. Pandora M. 

Ana Chirițoiu | Romové v Rumunsku, rumunští Romové. Stručný přehled



Romano džaniben 1 | 202516  |

Corman, M. a  Croitoru, A. (2023). Exploring Hidden Costs of Seasonal 
Migration in Agriculture within Roma Communities of Origin: Evidence 
from Romania. Societies, 13(11): 239. https://doi.org/10.3390/soc13110239 

Crișan, A., Hossu, I. a Leana, M. A. (2013). Valea Plângerii. [Film] România. 56 min. 
Cristian, S. P. (2016). The Roma in Romanian visual culture: Representation, 

perception, and identity. Studia Universitatis Babeș-Bolyai Sociologia, 61(2), 
51–72.

Dobruská, P. (2011). Deportace rumunských Romů za Antonescova režimu a  jejich 
historický kontext [Rigorózní práce]. Univerzita Karlova, Filozofická fakulta. 

Dohotaru, A., Harbula, H. a Vincze, E. (Eds.). (2016). Pata. EFES.
De Genova, N. (2019). The securitization of Roma mobilities and the  

re-bordering of Europe. In H. van Baar, A. Ivasiuc a R. Kreide (Eds.), The 
securitization of the Roma in Europe (s. 29–44). Palgrave Macmillan. https://
doi.org/10.1007/978-3-319-77035-2_2

Drăgan, M. (2019, 10. března). From cultural appropriation to self-representation: 
A  history of Roma theatre in Romania. HowlRound Theatre Commons. 
https://howlround.com/cultural-appropriation-self-representation

Drăgan, M. (2020, 10. února). Roma Futurism and the future of Roma theatre. 
[Rozhovor J. Heppler]. HowlRound Theatre Commons. 
https://howlround.com/roma-futurism-and-future-roma-theatre

Duminică, G. 2025. Dacă nu ești cuminte, vine țiganul și te fură! Mituri, prejudecăți 
și adevăruri despre romi. Hyperliteratura.

European Union Agency for Fundamental Rights (2025). Rights of Roma and 
Travellers in 13 European countries – Perspectives from the Roma survey 2024. 
https://fra.europa.eu/en/publication/2025/roma-survey-2024 

Furtună, A.-N., Grigore, D.-M. a  Neacșu, M. (2010). Sostar na rovas?... 
O Samudaripen thaj lesqi ciaci paramisi / De ce nu plâng? Holocaustul romilor 
și povestea lui adevărată. Amare Rromentza.

Gamella, J. F., Beluschi-Fabeni, G. a Adiego, I.-X. (2018). Marriage, gender and 
transnational migrations in fertility transitions of Romanian Roma women: 
An ethnographic case study. Intersections: East European Journal of Society 
and Politics, 4(2), 57–85. https://doi.org/10.17356/ieejsp.v4i2.389

Gamella, J. F., Beluschi-Fabeni, G., Gómez Oehler, E. a  Muntean, V. (2017). 
Founder effects and transnational mutations: The familial structure of 
a Romani diaspora. In Y. Matras a D. V. Leggio (Eds.), Open borders, unlocked 
cultures: Romanian Roma migrants in Western Europe (s. 91–116). Routledge.

Gheorghe, N., Pulay, G. (2013) Choices to be made and prices to be paid. In  
W. Guy (Ed.). From Victimhood to Citizenship. The Path of Roma Integration. 
A Debate. Kossuth Publishing Corporation. 

Giuvlipen Theatre Company (nedatováno). About Giuvlipen. https://giuvlipen.com/en/



  |  17

Ivasiuc, A. (2019). Reassembling (in)security: The power of materiality.  
In H. van Baar, A. Ivasiuc a R. Kreide (Eds.), The securitization of the Roma in 
Europe (s. 199–222). Palgrave Macmillan. 
https://doi.org/10.1007/978-3-319-77035-2_10

Kelso, M. (1999). Gypsy deportations from Romania to Transnistria, 1942–44. In 
D. Kenrick (Ed.), In the shadow of the swastika: The Gypsies during the Second 
World War (s. 95–130). University of Hertfordshire Press.

Maestri, G. a Mantovan, C. (2025). Roma housing deprivation and segregation in 
Italy: An intersectional analysis of social navigation strategies of Romanian 
Roma migrant women and men. Ethnic and Racial Studies, 25(6), 1–23. 
https://doi.org/10.1177/14687968251331961

Magazzini, T. a Piemontese, S. (2016). Roma migration in the EU: The case of 
Spain between “social emergency” and These include social policies. Ferrara, 
2, 113–135.

Marin, M. (Ed.). (2015). Romii și regimul comunist din România: Marginalizare, 
integrare și opoziție (Vols. 1–2). Mega.

Marushiakova, E. a  Popov, V. (2008). State policies under communism. Council  
of Europe. 
https://www.coe.int/t/dg4/education/roma/source/fs/6.1_communism.pdf

Matei, P. (2022). Roma deportations to Transnistria during WWII: Between 
central decision-making and local initiatives. S:I.M.O.N. Shoah: Intervention. 
Methods. Documentation, 9(2), 26–50.

Matei, P. a Mihăilescu, V. (Eds.). (2014). Condiția romă: Schimbarea discursului. 
Polirom.

Matras, Y. a Leggio, D. V. (Eds.). (2018). Open borders, unlocked cultures: Romanian 
Roma migrants in Western Europe. Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315295770

Medeleanu, L. (2021, 29. října). Roma identity: From stigmatization to 
reconstruction. HowlRound Theatre Commons. 
https://howlround.com/roma-identity-stigmatization-reconstruction

Meseșan-Schmitz, L., Coman, C., Bódi, D.-C. a Gotea, M. (2025). Temporary 
migration of Romanian Roma people to European countries. Frontiers in 
Sociology, 10. https://doi.org/10.3389/fsoc.2025.1577497

Mladenova, R. (2019). Patterns of symbolic violence: The motif of ‘Gypsy’ 
child-theft across visual media. Heidelberg University Publishing.  
https://doi.org/10.17885/heiup.483

Negoi, I. V. (2023). Deportarea romilor din Muntenia în Transnistria în timpul celui 
de-al Doilea Război Mondial. Cetatea de Scaun.

Negoi, I. V. (2024). Istoria nespusă a romilor din România. Hyperliteratura.
Nicolae, V. (2022). Țigan țăndări. Asociația Casa Bună. 

Ana Chirițoiu | Romové v Rumunsku, rumunští Romové. Stručný přehled



Romano džaniben 1 | 202518  |

Olivera, M. (2024). Kris in a  Roma diaspora: New insights on transnational 
conflict resolution. Romani Studies, 34(2), 193–222. https://doi.org/10.3828/
rost.2024.10

Pantea, M.-C. (2012). From “making a  living” to “getting ahead”: Roma 
women’s experiences of migration. Journal of Ethnic and Migration Studies, 
38(8), 1251–1268. https://doi.org/10.1080/1369183X.2012.689185

Pantea, M.-C. (2013). Social ties at work: Roma migrants and the community 
dynamics. Ethnic and Racial Studies, 36(11), 1726–1744. 
https://doi.org/10.1080/01419870.2012.664282

Petcuț, P. (2017) Rromii. Sclavie și libertate. Constituirea şi emanciparea unei noi 
categorii etnice şi sociale la nord de Dunăre, 1370–1914. Editura Centrului 
Naţional de Cultură a Romilor.

Sandu, D. (2005). Emerging transnational migration from Romanian villages. Current 
Sociology, 53(4), 555–582. https://doi.org/10.1177/0011392105052715

Sigona, N. (2005). Locating “the Gypsy problem”: The Roma in Italy:  
Stereotyping, labelling and “nomad camps.” Journal of Ethnic and Migration 
Studies, 31(4), 741–756. https://doi.org/10.1080/13691830500109969

Sigona, N. (2015). Campzenship: Reimagining the camp as a social and political 
space. Citizenship Studies, 19(1), 1–15. 
https://doi.org/10.1080/13621025.2014.937643

Tănase, M. (2023). Primăvara la Bug. Hyperliteratura.
Toma, S., Tesăr, C. a  Fosztó, L. (2017). Romanian Roma at home: Mobility 

patterns, migration experiences, networks and remittances. In Y. Matras 
a D. Leggio (Eds.), Open borders, unlocked cultures: Romanian Roma migrants 
in Western Europe (s. 57–82). Routledge.

Turda, M. (2024). În căutarea românului perfect: Specific național, degenerare rasială 
și selecție socială în România modernă.  Polirom.

Tyldum, G. a Friberg, J. H. (2022). Mobility and transnational family ties: How 
Romanian Roma organise their travel to Scandinavia. Journal of Ethnic and 
Migration Studies, 48(12), 2834–2851. 
https://doi.org/10.1080/1369183X.2021.1972567

Varga, A. a Năstasă, L. (Eds.). (2001). Țiganii din România: Mărturii documentare 
(1919–1944). Centrul pentru Resurse și Diversitate Etnoculturală.

Vincze, E., Ban, C., Gog, S. a  Friberg, J. H. (2025).  The political economy of  
extreme poverty in Eastern Europe: A  comparative historical perspective  
of Romanian Roma. Routledge.

Vlase, I. a Voicu, B. (2014). Romanian Roma migration: The interplay between 
structures and agency. Ethnic and Racial Studies, 37(13), 2418–2437.  
https://doi.org/10.1080/01419870.2013.809133

Yıldız, C. a De Genova, N. (Eds.). (2018). Roma migrants in the European Union:  
Un/free mobility. Routledge.



Recenzovaná část



Romano džaniben 1 | 202520  |



  |  21

| Catalina Andricioaei1

1 �Autorka je postdoktorandkou při Swiss National Foundation na Ženevské univerzitě.  
ORCID: https://orcid.org/0009-0008-4491-8952. E-mail: catalina.andricioaei@alumni.eui.eu

Toto dílo podléhá licenci CC BY 4.0 Mezinárodní. Licenční podmínky jsou dostupné zde: 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode.cs

Nemorální dcery a nevinní patriarchové.  
Gender a romská etnicita ve státně-
socialistickém Rumunsku. Dvě případové studie 

Immoral Daughters and Innocent Patriarchs. Gender and Romani 
Ethnicity in State Socialist Romania. Two cases studies 

Abstract

This article explores how gender and Romani ethnicity intersected within the patriarchal 
structures of Romanian state socialism through two case studies separated by three 
decades. The first concerns a 14-year-old Romani girl institutionalized as a “juvenile 
delinquent” after reporting sexual abuse by her foster father in 1951. The second examines 
a woman who, in 1981, denounced her violent Romani husband to the Securitate 
for political crimes. Both cases reveal how class, age, and gender shaped institutional 
decisions in opposite ways: the girl’s “immorality” was racialized and punished, while 
the man’s violence was domesticated and forgiven. By reading denunciations, social 
reports, and character assessments as gendered bureaucratic practices, the article explores 
how socialist institutions perpetuated patriarchal and racial hierarchies under the guise 
of moral and social reform.

Key words

gender, Romani ethnicity, state socialism, Romania, patriarchy

Jak citovat 

�Andricioaei, C. (2025). Nemorální dcery a  nevinní patriarchové. Gender 
a romská etnicita ve státně-socialistickém Rumunsku. Dvě případové studie. 
Romano džaniben, 32(1),  21–43.

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.17597175



Romano džaniben 1 | 202522  |

Úvod

Případ první. 8. února 1951 zaslali předseda a  tajemník lidové rady jisté obce 
v okresu Mureș dopis s udáním a peticí výkonnému výboru okresu, v němž odsoudili 
„milostný poměr“ mezi čtrnáctiletou dívkou M. a  jejím pěstounem. Dívka byla 
podle pozdějšího posudku z prostředí institucionální péče „cikánské národnosti“ 
(țigan). Přestože M. byla podle vlastní výpovědi znásilněna, sociální pracovnice ji 
v listopadu 1951 popsala jako „mladistvou delikventku“ a „nemravnou tulačku“. 
28. prosince 1951 byla M. umístěna do převýchovného střediska pro mravně 
narušené v obci Budila v Brašově, kam byly posílány i bývalé prostitutky (Ghiza, 
2023).2

Případ druhý. 1. srpna 1981 udala žena V. svého manžela S. za politické zločiny 
na Securitate.3 V  jedenáctistránkovém, ručně psaném dopise, podrobně popsala 
domácí násilí, jemuž byla vystavena ze strany svého manžela, jehož označila za 
„cikána“. Jako matka sedmnáctiměsíčního dítěte V. „cítila povinnost“ vyprávět 
o „svém životě, a zejména o životě manželském“, který její násilnický muž proměnil 
v  „koncentrační tábor, bouřlivý vodopád, rozbouřené moře“. Navzdory tomu se 
ovšem samotnému S. podařilo postavit se do role hřešícího otce a manžela, který je 
schopen nápravy, díky čemuž byl s výstrahou propuštěn. 

V tomto článku se zabývám dvěma výše uvedenými případy, abych na nich 
ukázala vzájemné souvislosti mezi představami o chování Romů a patriarchálními 
rysy rumunského státního socialismu. Především mě bude zajímat, jaký vliv tyto 
souvislosti v obou případech měly na výsledná právní rozhodnutí. Mým záměrem 
je podrobně popsat, jak gender v případě M. „cikánskou národnost“ zdůrazňoval, 
zatímco v případě S. ji upozaďoval, což mělo zásadní vliv na životy obou lidí.4

Oba případy od sebe dělí třicet let a  oba se odehrávají ve dvou různých 
prostředích. M. žila krátce po válce ve vesnici v  Sedmihradsku, zatímco S. 
pocházel z pozdně socialistického města. Navíc, jak tvrdím v tomto článku, stejné 
sociální kategorie – věk, gender a třída – působily u každého z nich na výsledky 
šetření příslušnými institucemi opačným způsobem. V prvním případě tyto tři 
kategorie vedly k umístění do nápravného zařízení u romské dívky, která tvrdila, 
že byla znásilněna svým pěstounem. V druhém případě ve vzájemném působení 

2 �Podle místního amatérského historika Alexandrua Gizy, který čerpá ze socialistických novin, komunistická 
strana v červenci 1949 znárodnila zámeček budilských velkostatkářů a přeměnila ho na nápravné zařízení. 
Převýchovné středisko, jehož étosem byla náprava prostřednictvím výuky průmyslových oborů, fungovalo až 
do roku 1964. V roce 1965 se z něj stalo odborné učiliště, které bylo ke konci šedesátých let přeměněno na 
zemědělsko-průmyslové lyceum. 

3 �Securitate, rozsáhlá státní instituce, jejímž úkolem byla obrana bezpečnosti socialistického státu, vznikla 
28. srpna 1948 na základě dekretu a fungovala až do 22. prosince 1989, kdy padl státně socialistický režim. 
Lidově je Securitate známá jako „politická policie“ (Banu a Ţăranu 2016).

4 �Všechna jména jsem anonymizovala. Zatímco u archivů Securitate mi to ukládá zákon, v případě M. tím 
chráním její důstojnost.



  |  23Catalina Andricioaei | Nemorální dcery a nevinní patriarchové

zajistily propuštění muže obviněného z politických zločinů. To vyvolává důležitou 
metodologickou otázku. Má smysl srovnávat dva případy, které se odehrály 
s  odstupem třiceti let a  ve dvou výrazně odlišných společenských prostředích? 
Jsem přesvědčená, že takové zacházení s prameny oprávněné je, ovšem s určitou 
výhradou. Nesnažím se porozumět vnitřním psychickým pohnutkám hlavních 
aktérů obou případů ani pohnutkám úřednictva zapojeného do jejich případů. 
Místo toho se skrze jazyk přiznání, udání, sociálních posudků a interních úředních 
dokumentů snažím odhalit, jak gender, třída a věk ve dvou odlišných kontextech 
formovaly úřední pohled na jejich (rasizovanou) romskou etnicitu.

Svá tvrzení opírám o dva argumenty, které jsem rozvedla v jiném svém textu 
(Andricioaei, 2024). V první řadě komunističtí straničtí funkcionáři – a společnost 
jako celek – zdědili definiční překryv, který romskou etnicitu spojoval s právním 
termínem „cikán“ (ţigan), historicky označujícím zotročeného Roma (Petcuț, 
2015, s. 6; srov. Achim, 2004). Z toho dále vyplývá, že straničtí funkcionáři termín 
„cikán“ nevymysleli a nevymysleli ani rasizující praktiky, které se navíc po staletí 
objevovaly napříč Evropou. Podle Klause-Michaela Bogdala začal proces rasizace 
Romů brzy po jejich příchodu do středověké Evropy, kdy se „stíraly hranice 
mezi početnými skupinami poutníků a  neustále se rozrůstající třídou žebráků 
a přistěhovalců, přičemž k této poněkud nesourodé skupině byli přiřazeni i Cikáni“ 
(Bogdal, 2023, s. 18). Navíc v 18. století „vynalezení zločinného Cikána původně 
začalo jako pokus o klasifikaci cizinců bez pána jako případů marginalizovaných 
‚podvodníků a  žebráků‘, které úřady považovaly za prolhané a  bezbožné“  
(Bogdal, 2023, s. 107).

Etnicita a gender v období socialismu 

V  roce 1949 neprohlásili straničtí politici v  socialistickém Rumunsku Romy 
za etnickou nebo národnostní menšinu, ale za „sociální otázku“. Dlouhé dějiny 
romského podrobení tak vyústily v paradox. Stranické orgány zneuznaly Romy 
zamlčováním dlouhé historie jejich zotročení. Dále pak opakovaným užíváním 
rasizujícího termínu „cikán“, byť v socialistickém hávu, Romy nadále udržovaly 
v podřízeném postavení.5 V pozdně socialistickém Rumunsku přisuzovali neromští 
Rumuni stejný typ „protispolečenského“ chování jak „neuropsychiatrickým“ 

5 �Stranické orgány k tomu měly řadu důvodů. Jednak jim chyběly finanční prostředky, jednak neměly 
k dispozici kádry vyškolené pro práci s „osobami vyloučenými během rasové perzekuce“ Antonescova 
režimu, jak uvádí zpráva Oddělení pro otázky soužití národností z roku 1949. Dále se stranické instituce 
potýkaly s vlastními rasovými předsudky vůči Romům, jak dokládají kontakty členů strany s vedoucími 
romských organizací, kteří byli bez důkazů obviněni ze zpronevěry. Kromě toho se straničtí funkcionáři do 
jisté míry podřizovali tlaku zdola, který byl kodifikován v právní a společenské praxi Rumunských knížectví. 
V neposlední řadě také úředníci tiše schvalovali existující protiromské rasizované obrazy tím, že se odmítali 
zabývat následky deportací do Podněstří, dopadem těchto deportací na život Romů a postoji společnosti 
k poválečným navrátilcům. 



Romano džaniben 1 | 202524  |

stavům, tak kriminalitě, nebo romskému původu v závislosti na tom, kdo se ho 
dopouštěl. Romské tělo a obraz „cikána“ tak splývaly dohromady a vzájemnými 
odkazy se potvrzovaly v  jakési kruhové logice, která dané chování zároveň 
predikovala i vysvětlovala (Andricioaei, 2024, s. 105–148).

V posledních dvou desetiletích státního socialismu se ztělesněním úspěchu 
projektu kulturní osvěty a  socialistické identity jako jeho nejkonkrétnější 
krystalizace stalo chování. Interpretace chování byla kodifikována 
prostřednictvím „charakterového posudku“ (caracterizări de persoane), který 
představovaly narativní texty, jejichž psaní požadovali po informátorech, 
sousedech nebo kolezích příslušníci Securitate jako formu morální kontroly nad 
běžnými občany.6 Chování se mělo chápat jako veřejný projev čitelný pro kolegy, 
sousedy a  známé, které Securitate pasovala do rolí posuzovatelů socialistické 
identity. Číst vnitřní život člověka tedy znamenalo zcela propojit vnější chování 
s jeho vnitřní podstatou.

Charakterové posudky uložené v  rumunských archivech nejsou téměř 
vůbec probádány. K  jejich studiu jsem přistoupila na radu pracovnictva archivu 
s  domněnkou (a  nadějí), že v  nich vzhledem k  dlouhé historii protiromské 
diskriminace v  rumunských dějinách najdu stopy přetrvávajících rasistických 
praktik vůči Romům. Nedomnívala jsem se přitom, že pramenů o  Romech 
je nedostatek, jak tvrdí historiografický konsensus. Při hledání stop jak po 
samotných Romech, tak po rasizujících praktikách jsem prostudovala čtyři až 
šest tisíc posudků, z nichž bylo zřejmé, že posuzovatelé hodnotili podobné typy 
chování odlišně v závislosti na tom, zda byl dotyčný považován za Roma. Sousedé, 
kolegové a  známí ve svých hodnoceních přisuzovali chování „cikánské“ povaze 
podle toho, zda byl daný člověk považován za Roma. Při interpretaci chování 
Romů tak posuzovatelé ve skutečnosti nevyhodnocovali přítomnost či absenci 
socialistické identity. Mnohé charakterové posudky naopak potvrzovaly předem 
získané představy. „Cikánské“ chování jako by odhalovalo romskou duši, která 
se nikdy nestane duší socialistickou. Byla bych radši, kdybych nemusela takto 
generalizovat. Jako příklad si vezměme tento posudek na romskou rodinu: „Naše 
zdroje uvádějí, že ačkoli jsou cigáni, nebyly na jejich adrese zaznamenány žádné 
rvačky ani návštěvy.“7 Ve zdánlivě pozitivním hodnocení, jehož kladné vyznění je 
znegováno neúprosným „ačkoli“, je obsaženo očekávání, že se Romové-„cikáni“ 
budou dopouštět morálně nevhodného chování, protože jim chybí vlastnosti 
k tomu, aby se stali socialisty.

6 �Konečným cílem „charakterového posudku“ bylo posoudit, zda si dotyčný pracující občan osvojil 
socialistickou identitu.

7 �Consiliul National pentru Studierea Arhivelor Securității (dále jen CNSAS), Fond (dále jen FD) 0008831, 
sv. 14, 34. Zpráva, únor 1983.



  |  25

Pro další ilustraci tohoto jevu použiji dva příklady z časopisu Femeia (Žena) 
z  let 1987 a 1988. V tomto časopise byly otištěny dvě povídky, napsané „podle 
skutečných událostí“, s  téměř totožnou zápletkou. Obě končily socialistickým 
ponaučením, že vydělávat si na živobytí podváděním těžce pracujících občanů, 
zejména těch, kteří procházejí těžkým životním obdobím, je nejen morálně 
hanebné, ale také trestné. Obě povídky pracují s  obrazem „věštkyň“, které  
zneužívají zranitelné ženy. Pachatelka ve vydání z roku 1987 má obvyklé rumunské 
ženské jméno a  je popsána jako podvodnice, která se opakovaně dopustila 
zpronevěry, tedy jako kriminálnice. Pachatelka ve vydání z roku 1988 je namísto 
toho popsána jako „cikánka“ (țigancă), „tlustá a ošklivá, s vypoulenýma očima“, u níž 
policie zjišťuje, že ukrývá množství drobného majetku, včetně šperků, parfémů nebo 
oblečení, a také úspor, které získala odměnou za své čáry.8 Znepokojivé je použití 
protiromského obrazu v rámci žánru socialistického realismu v oficiálním časopise 
s  vysokou čteností. Jak tvrdí Petr Petrov ve své analýze  socialistického realismu, 
v  socialismu nešlo o  ideje jako takové, ale o  ověřování pravosti ideologie, čímž 
má na mysli, že spisovatelé měli za úkol psát tak, jako by „[jejich] názory [byly] 
diktovány neodolatelnou imanencí socialismu“ (Petrov, 2015, s. 179). V autentické  
socialistické ideologii tedy nešlo o  „soubor konvencí“, ale o  prožití „samotné  
dynamiky skutečnosti skrze psaní“ (a  čtení) (Petrov, 2015, s. 193). Socialismus 
měl promlouvat právě skrze skutečného socialistického autora, přičemž jeho dílo 
symbolizovalo příchod nového řádu. Z tohoto pohledu obraz „podvodné cikánky“ 
funguje jako negativní symbol toho, čím socialismus neměl být, podobně jako 
postava stachanovského dělníka byla symbolem jedinečné schopnosti socialismu 
„popřít omezení lineárního času a vnést do přítomnosti budoucnost“ (Cucu, 2020, 
s. 54).9 Pokud „chamtivá cikánská podvodnice“ symbolizovala to, čím socialismus 
neměl být, pak obraz „cikánského zloděje“ v  pozdním socialismu odkazoval na 
neschopnost Romů přejmout socialistické chování, a tedy se stát socialisty.10

Přesto ale charakterové posudky – a  tedy ani udání – nepojímám jako 
samoúčelný nástroj, kterým by si občané vyřizovali účty se svými sousedy a kolegy 
nebo se snažili získat přízeň Securitate. Této perspektivě obvykle dávají přednost 
mnozí rumunští historici, zejména pak ti, kteří o Securitate pod záštitou Národní 
rady pro studium archivů Securitate (CNSAS) vydávají řadu monografií. Svou 
analýzu rámují tím, že CNSAS vede soudní řízení proti bývalým důstojníkům 
Securitate, o nichž mají archivy „dokazovat“, že sledovali běžné občany. Kromě 

8 Femeia, duben 1988, 16.
9 �„Stachanovci jako socialistické vzory ztělesňovali reálnou možnost, že čas lze zcela překonat stejnými 

postupy, které s sebou nesl taylorismus a racionální řízení časové disciplíny, jen povýšené na novou úroveň.“
10 �Jak tvrdím ve své doktorské práci, ačkoli podle zprávy pro stranu z roku 1972 např. kalderašští Romové 

stále žili předsocialistickým způsobem (bydlí ve stanech, cestují za prací s karavany a šidí stát o měď, kterou 
využívají ke svému řemeslu), v roce 1978 o nich straničtí funkcionáři mluvili už jako o sourodé skupině, 
která představuje „kouli na noze a [nekonečnou] potíž [pro] stranu a správní orgány“ (Andricioaei, 2024).

Catalina Andricioaei | Nemorální dcery a nevinní patriarchové



Romano džaniben 1 | 202526  |

toho v  současném Rumunsku do analýz státně socialistické minulosti zasahuje 
antikomunistický veřejný diskurz.

Můj přístup je odlišný nejen proto, že se na historické aktéry zásadně nedívám 
jako soudkyně na podezřelé, ale také proto, že z mého několikaměsíčního bádání 
v archivech Securitate vyplývá poněkud méně manicheistický obraz. Kdykoli se 
v nějakém posudku nebo udání objevilo skandální nebo podivné chování, nařídili 
nadřízení pracovníci Securitate „hlubší prověrky“. Jeden takový posudek například 
popisoval romského zedníka, který se dostal do užšího výběru pro práci v zahraničí, 
jako „práce se štítícího“. Nadřízený příslušník Securitate se nejspíše divil, proč by 
zahaleče vybrali pro práci v zahraničí, a tak nařídil další posudek, který tentokrát 
zedníka popsal jako svědomitého. Kvůli některým posudkům či udáním vznikly 
na jednu osobu až třicetistránkové spisy s  mnohdy protichůdnými výpověďmi. 
Žádosti pracovníků Securitate o hlubší prověrky tak rozšiřují množství perspektiv, 
které dnes historikům poskytují mnohavrstevnatý materiál.

Z těchto důvodů nesouhlasím s tím, jak informátory Securitate a jejich zprávy 
hodnotí Katherine Verdery, která ve své monografii My life as a spy. Investigations 
in a secret police file (Můj život špionky. Vyšetřování ve spisu tajné policie) píše: 
„Byli jsme zvláštním způsobem utvářeni organizací, která prozíravě pracovala jak 
s postmoderním předpokladem, že identity lidí jsou nestabilní a nesjednocují nás, 
tak s modernistickým předpokladem, že zdání klame a skutečnost je třeba hledat 
pod povrchem“ (Verdery, 2018, s. 7). Zaprvé, „sjednocující identita“ evidentně 
existovala, jelikož charakterové posudky, udání, petice a vyhrožování se pokoušely 
potvrdit či vyvrátit právě přítomnost socialistické identity.11 Zadruhé, domnívat 
se, že důstojníci Securitate pracovali na základě předpokladu, že identity jsou 
nestabilní, je samo o sobě postmoderní.

To však neznamená, že občané nebyli nuceni k nepravdivým výpovědím, jak 
o tom svědčí zpráva o případu mladé „neukázněné“ ženy C. E., která sdílela byt 
se dvěma důchodci. Její sousedka byla předvolána na místní policii, aby o chování 
C. E. sepsala výpověď. Ta měla být použita jako důkaz při vystěhovávání C. E., 
které zahájilo sdružení obyvatel domu. Plukovník, který od sousedky sepsané 
svědectví o  „špatném“ chování C. E. převzal, ho měl podle sousedky „roztrhat 
na kusy“ a „donutit“ ji podepsat předem připravenou výpověď, „která v rozporu 
se skutečností popisovala dobré chování C. E.“ Sousedka nejprve „vymyšlené“ 
(nereală) prohlášení odmítla podepsat, ale pak jí plukovník pohrozil, že její dceru 
jinak nevpustí zpět do země.

11 �Je třeba upozornit, že všechny materiály, na které odkazuji, se týkaly dělníků, a tedy privilegovaných občanů 
republiky. Kdybych se zaměřila pouze na spisy Securitate o cizincích a „politických disidentech“, opominula 
bych hlavní úkol státního socialismu a strany, kterým bylo formování socialistického občanství jako identity. 
Kromě toho jsem první badatelkou, která nahlédla do spisů obsahujících charakterové posudky. Musela 
jsem dokonce požádat přítomného pracovníka archivu, aby mi spisy na místě očísloval, abych na ně později 
mohla odkazovat.



  |  27

Udání, charakterové posudky, petice a vyhrožování čtu jako kulturní praktiky 
socialistického občanství, jejichž cílem je potvrdit a posílit společenskou smlouvu 
mezi stranou a socialistickými občany. Udání a charakterové posudky, které dávaly 
najevo občanskou sounáležitost ve společnosti řízené „vůdčí rukou strany“, jak se 
vyjádřil prezident Ceaușescu v  červencových tezích z  roku 1971, byly součástí 
široké škály praktik, k  nimž kromě jiného patřilo vykonávání „společensky 
užitečného“ zaměstnání, účast na společenské reprodukci v roli matky více dětí 
nebo dodržování socialistické zákonnosti a norem. 

Jak tvrdím v této práci, prolínání genderově podmíněných zkušeností života 
za socialismu a  romské etnicity mělo ty nejtvrdší důsledky právě pro romské 
dívky a  ženy. Přestože ale zasazuji svou analýzu archivních pramenů do rámce 
„socialismu jako státního patriarchátu“ a tvrdím, že zejména romské ženy musely 
usilovně pracovat na tom, aby se před stranou a společností jako celkem prokázaly 
jako socialistky, nepřikláním se k  názoru, že se život žen za socialismu plošně 
nezlepšil. Jak totiž tvrdí Jill Massino, „neexistuje jednoduchý, koherentní příběh 
o životě za socialismu, ale spíše mnohočetná a někdy i protichůdná vyprávění“ 
(Massino, 2019, s. 2). Jak navíc Massino dále tvrdí, ženy „se chovaly strategicky 
při zajišťování určitých zdrojů a výhod“ tím, že využívaly „sociální identitu dělnic 
nebo matek“ (Massino, 2019, s. 6).

„Rovnost mužů a žen“ byla hlavní tezí, na níž socialistické státy zakládaly 
svou „nadřazenost nad Západem“, což zejména v případě Rumunska vysvětluje 
mnohé. Jak píše Massino, kombinace ekonomických omezení a  rozvolnění, 
liberalizace potratů spolu s  represivní natalitní politikou a  konečně kooptace 
pravoslavné církve za účelem posílení národní identity a  stigmatizace rozvodů 
poskytují „komplexnější pohled na utváření státu“ za socialismu (Massino, 2019,  
s. 6). Úsporná opatření, která vedla k  drastickému poklesu kvality života  
v  osmdesátých letech, navíc ve skutečnosti mohla „podpořit spravedlivější  
manželské vztahy“ tím, že donutila muže střídat se s ženami v dlouhých frontách 
na potraviny, a tím pádem se také dělit o péči o děti (Massino, 2019, s. 197).

Abych plně porozuměla tomu, proč se vedení obce i sociální odbor uchýlily 
k tomu, že M. klasifikovaly jako mladistvou delikventku, a proč V. napsala udání 
na svého manžela, používám analytickou kategorii „patriarchální smlouvy“ 
(Kandiyoti, 1998). Smlouvání podle Kandiyoti označuje „strategie žen v  rámci 
souboru konkrétních omezení“ kladených patriarchátem. Udání proto čtu jako 
genderované strategie používané ženami (jako v případě V.) nebo jménem žen 
(jako v  případě M.). Oba zkoumané případy se staly součástí byrokratického 
procesu právě kvůli udáním. První udání podali muži z  lidové rady ve vesnici, 
kde M. žila, to druhé sama zneužívaná žena V. Zatímco „soudruzi“ z lidové rady 
– pravděpodobně všichni muži – využili „patriarchální smlouvu“ jako výzvu na 
ochranu žen ve své vesnici, S. se podařilo pokus o „partiarchální smlouvu“ svojí 
ženy naprosto převrátit ve svůj prospěch. 

Catalina Andricioaei | Nemorální dcery a nevinní patriarchové



Romano džaniben 1 | 202528  |

V obou případech tak pro podobu konečných rozhodnutí hrálo klíčovou roli 
privilegované postavení socialistické manželky a  matky. Domesticita utvářela 
sociálno a obráceně, což dělalo nesmírně důležitým úsilí, které jednotliví aktéři 
i  úřady do rozuzlení daných případů vložili. Vysvětluje to, proč se v  případě 
M. sociální pracovnici a  mužům z  vesnické lidové rady podařilo z  domácích 
záležitostí udělat společenský problém a proč se naopak S. podařilo z politického 
obvinění udělat společenskou záležitost její redukcí na domácí problém. Oba 
případy tak byly vyřešeny s  přihlédnutím k  ústřední roli, kterou ve státně 
socialistickém Rumunsku zaujímala nukleární, zákonná rodina. Jinak řečeno, 
i  přes odlišné okolnosti se v  obou případech podařilo zachovat patriarchální 
rodinu nedotčenou.

Takový je historický kontext obou případů z úvodu tohoto článku. Poté, co 
jsem upřesnila svou metodologii a způsob, jakým interpretuji udání a charakterové 
posudky, přejdu nyní ke spletitostem obou případových studií. 

Případ M.: Rasizace a sexualita

8. února 1951 zaslali předseda a tajemník lidové rady obce, v níž žila M., udání 
a  petici Výkonnému výboru okresu Mureš, v  němž oznamovali: „V  poslední 
době se ve vesnici mluví o tom, že [pěstoun] má milostný poměr se čtrnáctiletou 
dívkou“.12 Přestože oba tvrdili, že jsou nevinní, nařčení se dále šířilo vesnicí. 
Dokonce kvůli němu došlo ke „rvačkám v domě výše jmenovaného“, až jednou 
„jeho zákonná manželka přistihla manžela s dívkou při činu“. Autoři dopisu dávali 
najevo, že pěstounka je poškozenou stranou, tím, že zdůrazňovali její postavení 
jako nositelky práv jak ve smyslu právním, tak ve smyslu patriarchální hierarchie 
pohlaví. Petiční účel udání pak jasně vyplývá z jejich žádosti, aby „příslušné orgány 
dívku vypověděly z domu a vesnice“.

Ačkoli se podle „soudruhů“ z vesnického výboru jednalo o „milostný poměr“, 
M. tvrdila, že byla sexuálně zneužita. Ve výpovědi sociálnímu odboru v Mureši ze 
17. září 1951 uvedla, že ji pěstoun poprvé „svedl“ na Štědrý den roku 1949, když 
její pěstounka byla ve městě u zubaře. M. bylo v té době 13 let. Postupem času, jak 
sexuální zneužívání pokračovalo, začal muž podle dívčiny výpovědi „svou ženu bít, 
vyhánět ji, a pokaždé, když utekla, pěstoun [dívku] přivedl do domu a zneužíval 
[ji]“.13

V době, kdy M. podávala výpověď před sociální pracovnicí a dvěma ženami 
z  vesnice jako svědkyněmi, se nacházela v  pečovatelském domě, kde čekala na 

12 �Arhivele Nationale Române Mureș (dále jen ANRMS), Fondul Sfatul Popular al Regiunii Autonome 
Maghiare Mureș, Secțiunea Prevederi Sociale, Serviciul Sanitar Mureș. Spis č. 378, Corespondența 
Asistența Socială dela N. 3047-5923. Dopis z 8. února 1951. Děkuji Krisztině Rácz za překlad této petice/
udání z maďarštiny do angličtiny. 

13 ANRMS, spis č. 378. „Čestné prohlášení“. 17. září 1951, s. 198.



  |  29

umístění do ústavní péče poté, co byla odebrána z  domova svých pěstounů. 
O týden později, 25. září 1951, zaslal murešský sociální odbor přípis Ředitelství 
pro převýchovu Ministerstva sociální péče, podle něhož „nezletilá [nebyla] 
způsobilá k výchově v rodinném prostředí“. 

17. listopadu 1951 zaslal murešský sociální odbor odpověď na korespondenci 
zaslanou Oddělením pro mravně narušené působícího v  rámci Ředitelství pro 
zvláštní odbornou přípravu. Její součástí byl kromě „neuropsychiatrického 
lékařského posudku“ také posudek domácnosti, vypracovaný příslušnou sociální 
pracovnicí, která žádala, aby M. byla „umístěna do ústavu pro zvláštní odbornou 
přípravu“.14 Neuropsychiatrický posudek se v  archivech nedochoval. Je ale 
zřejmé, že byl vyžádán, aby určil, zda je M. duševně způsobilá, a  tedy schopná 
jednat s úmyslem a odpovědná za své jednání. Kromě toho, že „příčetnost“ byla 
předpokladem pro pracovní rehabilitaci, tak absence „neuropsychiatrických 
stavů“ posílila sociální diagnózu nemravného chování a sexuální „potulky“, které 
nejpozději v listopadu 1951 vedly k obvinění z prostituce.  

Někdy před 16. lednem 1952 byl pěstoun obviněn z  trestného činu „ 
pohlavního zneužití“ (atentat la pudoare) podle článku 421 trestního zákona,15 
který trestal muže, již měli pohlavní styk s  dívkou mladší 14 let.16 Trest byl 
dvojnásobný, pokud pachatelem byl vychovatel, opatrovník nebo učitel. Jednalo 
se o trestní zákoník z roku 1936, který byl v roce 1948 pouze s dílčími změnami 
přenesený do poválečného socialistického Rumunska. Články 139 a 140 ukládaly 
příslušným orgánům povinnost zjišťovat, zdůrazňuji, zda se delikventní nezletilí 
ve věku 12 až 15 let chovali svévolně. Článek 573 pak stanovil, že „ustanovení 
článků 139 a 140 se vztahují i na nedelikventní nezletilé, a to za účelem jejich 
ochrany a nápravy, má-li se za to, že je ohrožena jejich mravnost“. A konečně 
článek 574 vyžadoval, aby nezletilí, kteří čelí mravnímu ohrožení a u nichž hrozí, 
že se budou věnovat žebrotě, potulce nebo prostituci, byli předáni státnímu 
zástupci nebo soudu pro mladistvé.

Odsoudit M. za „milostný poměr“ s  jejím pěstounem, který údajně vedl 
k  „pohoršení veřejnosti“, tak znamenalo tvrdit, že z  právního hlediska jednala 
z vlastní vůle. Přesto se nezdá, že by ji murešský soud na základě její výpovědi 
považoval za pachatelku trestného činu. Soud případ přezkoumával po předání 
od venkovského soudu na základě žádosti o radu, kterou 2. listopadu 1951 zaslal 
sociální odbor v Mureši tamějšímu soudnímu oddělení pro mladistvé: „[P]řípad 
se zhoršil. Nezletilá vyžaduje okamžité přijetí do převýchovného střediska pro 

14 ANRMS, spis č. 378. Přípis, s. 146.
15 �Přípis zaslaný soudem v Mureši sociálnímu odboru v Mureši s žádostí o zjištění místa pobytu M., aby 

mohla být předvolána jako svědek. 16. ledna 1952, s. 112.
16 �https://lege5.ro/Gratuit/g42doobz/codul-penal-din-1936. V roce 1948 byly některé články změněny, ale 

články o „přestupcích proti dobrému chování a mravům“ zůstaly beze změny.

Catalina Andricioaei | Nemorální dcery a nevinní patriarchové



Romano džaniben 1 | 202530  |

nezletilé“.17 Soudce s naléhavostí zdůraznil, že při obvinění pěstouna z pohlavního 
zneužití „venkovský soud zvážil pouze trestní aspekt případu“. K vyřešení případu 
pak přistoupil komplexně a  dal sociálnímu odboru zelenou k  umístění M. do 
výchovného zařízení „pro její vlastní dobro“.18 Když soudce doporučoval umístit 
M. do „zvláštního ústavu“, a to „naléhavě, pokud je v mravním ohrožení“, s největší 
pravděpodobností jednal podle článku 573, který, jak jsem zmiňovala, vyžadoval 
odebrání nezletilých, kteří se ocitli v „mravním ohrožení“, bez ohledu na to, zda 
porušili zákon.

Ačkoli je jazyk, jímž je napsáno udání z února 1951, zcela zásadní, M. ve 
výpovědi podané před sociální pracovnicí a dvěma ženami z vesnice, „sousedkami 
pěstounů“, popsala události jinak. M. udala, že po „svádění“ na Štědrý den roku 
1949 jí o tom pěstoun „zakázal“ s kýmkoli mluvit, a dále vypověděla:

 „Potom pěstounku pořád schválně bil a vyháněl, a pokaždé [, když se to stalo,] 
mě vzal do domu a zneužíval mě. Nejdřív jsem se to pěstounce neodvážila 
říct, ale pak se mi jí zželelo a řekla jsem jí to. Tak se o tom dozvěděly i dvě již 
zmíněné svědkyně.“

Pokud se na dopis zaslaný předsedou a  tajemníkem vesnické lidové rady 
podíváme jako na udání jménem žen ve vesnici, odhalíme motivy jejich 
opakovaných žádostí o vypovězení M. z vesnice. Žádostí o  její odebrání autoři 
dopisu ve skutečnosti sledovali záměr ochránit pěstounku jako trpící manželku 
a  také ostatní ženy ve vesnici jako možné „oběti“ budoucích afér, do nichž by 
M. mohla být zapojena. Oba autoři dopisu o ní koneckonců opakovaně mluví 
jako o „dívce z útulku“ či o dívce, která „patří do péče státu“. To, že ona o svých 
náhradních rodičích mluví jako o „nevlastním otci“ (tatăl crescător) a  „nevlastní 
matce“ (mama crescătoare)19, naopak ukazuje, jaké úsilí museli soudruzi z Lidové 
rady vynaložit, aby zdůraznili její status odpadlice, která svým předčasně  
vyvinutým šarmem ohrožuje patriarchální rovnováhu vesnice.

Určitá nevraživost obsažená v  silně moralistním tónu udání je namířena  
jednak proti M. jako vnější hrozbě, která rozbíjí zákonnou rodinu, jednak proti 
státu jako ochránci „zhýralého“ sirotka, jehož zhýralost dokládalo lékařské 
potvrzení. Jelikož pěstoun a M. svůj „milostný poměr“ neustále popírali, předseda 
a tajemník vesnické lidové rady „převezli dívku k obvodnímu lékaři [...], který ji 
vyšetřil, a jak dokazuje i přiložené zdravotní osvědčení, [pěstoun] dívku skutečně 
poskvrnil“. V  lékařském potvrzení z  22. ledna 1951 se uvádí: „Po lékařském 
vyšetření pohlavních orgánů nejsou na nich patrné žádné stopy po panenské 

17 ANRMS, spis č. 378, „Upřesňující žádost“. 25. září 1951, s. 198 (nalevo).
18 ANRMS, spis č. 378, odpověď soudce. 20. listopadu 1951, s. 148.
19 ANRMS, spis č. 378. „Čestné prohlášení“, s. 198.



  |  31

bláně.“20 Lékař dále zdůraznil, že M. je již nějakou dobu sexuálně aktivní: 
„Soudružka M. přišla o panenství, avšak přesné datum nelze zjistit, protože na 
pohlavních orgánech nejsou žádné stopy panenské blány.“21 Lékařova slova byla 
odborným potvrzením vesnického nařčení, na jehož základě autoři udání uzavírají 
svůj dopis doporučením: „Jsme toho názoru, že dívka by měla být odvezena 
do převýchovného střediska, neboť vstoupila na cestu zhýralosti, jak vyplývá 
z přiloženého lékařského potvrzení.“ V tomto bodě se oficiální role autorů dopisu 
jako představitelů strany a státu projevuje v plné síle.

Moralistický tón se otiskuje i do jazyka sociální pracovnice, která se snaží 
zevrubně doložit, že dívka jednala z vlastní vůle. Dalo by se to vyložit jako pouhá 
nápodoba postojů představitelů lidové rady, věc je ale složitější. 20. října 1951 
vypracovala sociální pracovnice posudek domácnosti, v němž podrobně vykreslila 
údajnou „zhýralost“: „Nezletilá žije od počátku až do rozchodu [pěstounů] 
v souložnictví s pěstounem i s jinými muži.“22 Kromě povinných úliteb stranickému 
jazyku jsou spisy sociálního odboru v Mureši do značné míry plné moralistického 
jazyka, který vychází z pojetí charity 19. století, jež na chudobu pohlížela jako na 
morální úpadek (Lubove, 1965). M. jako „osiřelá“ dcera bývalého nádeníka, které 
chybělo citové zázemí její pozůstalé rodiny, chudobou bezpochyby trpěla. Ačkoli 
byla považována za „sirotka“, ve skutečnosti měla žijící příbuzné. M. se narodila 
jako nemanželské dítě matce, která pracovala jako nádenice. Po smrti matky ve 
dvou letech osiřela. Její biologický otec, bratr a  sestra ale žili. Podle posudku 
domácnosti „nemanželský otec M. […] je naživu, neplatí výživné, ale souhlasí 
s převzetím nezletilé do výchovy za cenu [měsíčního] pěstounského příspěvku.“ 
M. s  převzetím nesouhlasila, přičemž se na její stranu stavěl i  daný posudek: 
„Rodinné prostředí [biologického] otce je pro výchovu nezletilé velice nevhodné“. 
Její bratr a  sestra byli oba sezdaní a  také pracovali jako nádeníci, přičemž není 
jisté, zda o M. vůbec věděli. Je ale zřejmé, že pokud by se jí jako „sirotka“ neujali 
pěstouni a dostala by se do péče své biologické rodiny, také by nakonec pracovala 
jako nádenice.23

Siroba jako třídní status se tak propojuje s jejím genderem, věkem dospívání 
a  situací poválečné rumunské vesnice na počátku nového řádu. Tyto faktory 
přitom nadměrným způsobem předurčovaly, že ji okolí vnímalo jako sexuálně  
promiskuitní, a  tudíž ohrožující důstojnost a  životní potřeby „zákonných“  
manželek. To, že byla M. esencializována jako sirotek, mělo kořeny jak  

20 �V rumunském originále se píše: „La examenul organelor genitale prezinta membrana himenului ne mai 
cunoscandu-se nici un rest“.

21 ANRMS, spis č. 378. „Lékařské osvědčení“, s. 119.
22 ANRMS, spis č. 378. „Posudek domácnosti“, s. 146.
23 �Ve spise není žádná zmínka o tom, proč byla M. v pěstounské péči nebo proč odmítla žít se svým 

biologickým otcem.

Catalina Andricioaei | Nemorální dcery a nevinní patriarchové



Romano džaniben 1 | 202532  |

v meziválečném Rumunsku, tak v celoevropských přístupech k mladistvé delikvenci 
na počátku 20. století. Jak ukázala Alexandra Ghiț, v  Bukurešti dvacátých let  
20. století byla „služba v  domácnosti […] předpokládaným budoucím  
povoláním“ osiřelých dívek (Ghiț, 2019, s. 279). Kromě toho, že byly osiřelé dívky 
pauperizovány, i  samotná služba v  domácnosti byla genderována a  kriminalizována. 
Například služky sloužící v  bukurešťských domácnostech se musely podrobit 
gynekologické prohlídce, která se do roku 1937 nekonala v  lékařské ordinaci,  
ale v  budově policie, což podle Ghiț „posilovalo stigmatizující vztah mezi  
službou v  domácnosti, nedovoleným sexuálním chováním a  hrozbou nákazy“ 
(Ghiț, 2019, s. 286).

Osvědčení o  (ztrátě) panenství, které si socialističtí soudruzi z  lidové rady 
vyžádali od obvodního lékaře, mělo kořeny hluboko v minulosti. Sankcionovalo 
M. tím, že „vědecky“ kodifikovalo její „zhýralost“. Jak dokládá Sarah Fishman, 
na počátku 20. století se na delikventní chování dívek na celém Západě stále  
pohlíželo z  morálního hlediska jako na prostituci, zatímco chlapci byli 
esencializováni jako zloději (Fishman, 2002, s. 31). Jak v případě středovýchodní 
Evropy ukazuje Nancy Wingfield, Riehlův proces s provozovatelkou nevěstince 
ve Vídni roku 1906 vedl k tomu, že se veřejnost začala zabývat morálkou nižších 
vrstev. Baumgartenova a Fingerova studie nazvaná Regulace prostituce v Rakousku 
z  roku 1909 pak chápala prostituci jako predispozici dívek, které „vyrůstaly 
v chudých poměrech, kde byly svědky ‚nemravného‘ chování svých rodičů“. Je také 
důležité zmínit, že prostitutky v utajení, které nadále žily s jedním zodpovědným 
rodičem, bylo podle policie možné „napravit“ (Wingfield, 2017).

Na první pohled se může zdát, že dospělí zodpovědní za M. zanedbali její péči. 
Například v udání vesnické lidové rady se píše, že lékařské potvrzení z gynekologie 
prokazuje, že pěstoun „dívku skutečně poskvrnil“. Sociální pracovnice v posudku 
domácnosti pak klade část viny na pěstounku, která měla dívku „rozmazlovat“ 
a údajně jí nevštípila „lásku k práci“. Hlavním viníkem ale zůstává M., přičemž 
gender ještě zvýrazňuje její „cikánskou národnost“. Jako hypersexuální svůdnice 
představuje nebezpečí zejména pro ženy z  vesnice a  pro společnost jako celek. 
I proto 8. října 1951 napsal sociální odbor v Mureši venkovskému lidovému soudu 
žádost o urychlené přijetí M., tou dobou v pečovatelském domě, do převýchovného 
střediska, protože „zaujímá nemorální postoj (atitudine imorală), tudíž by měla být 
přijata co nejrychleji“.24

Jistě si vzpomínáte, že když M. 17. září 1951 podávala svou výpověď, čekala 
v  pečovatelském domě na převoz do převýchovného střediska. Proč ale tato 
patnáctiletá dívka v  domově pro seniory podle sociální pracovnice „rozkládala  
vnitřní řád“ a  chovala se „nemravně“? Naznačovala tím snad, že navazuje sexuální  

24 ANRMS, spis č. 378. Žádost, s. 153.



  |  33

vztahy s  muži v  domově? Její chování mohlo být chápáno jako „nemravné“ 
a  „rozvratné“, jen pokud byla od počátku vnímána jako zhýralá svůdnice. Jako 
by za jejím chováním stála její „cikánská národnost“, umocňující její už tak 
problematickou předčasnou vyspělost. O  jejím „cikánství“ existují pouze dvě 
zmínky. Jedna v sirotčím listu, vydaném, když byly M. dva roky, a jedna v posudku  
domácnosti. Národnost její matky je zmíněna pouze v jejím sirotčím listu, podle 
něhož se M. narodila „nemanželsky“ matce „cikánské národnosti“ s  povoláním 
nádenice. Národnost biologického otce M. ani jejích sourozenců se nikde 
nezmiňuje. Je na místě se ptát, jak sirotčinec věděl, že matka M. byla „cikánka“. 
Podobnou otázku si klade Ann Stoler v  souvislosti s  pojmy „domorodosti“ 
a  „míšenství“ – konkrétně, jak koloniální úřady určovaly příslušnost k  těmto 
kategoriím, pokud ji „nebylo možné posoudit zrakem?“ (Stoler, 2008, s. 38). 

Iulia Haşdeu se při rozboru zobrazování Romů v  rumunských muzeích 
zabývá erotickou svůdností těl romských žen, zejména těch oděných v barevných 
sukních, jaké nosí kalderašské Romky. Haşdeu dále analyzuje román Zaharie 
Stancu Şatra (v  češtině publikováno jako Cikánský tábor), v  němž je mladá 
Cikánka zobrazena jako svůdná cizoložnice (Haşdeu, 2008). Podobně byla M. 
vnímána jako svůdnice, jež si chce přisvojit status své pěstounky, zákonné manželky, 
namísto toho, aby byla vnímána jako oběť násilnického muže, svého pěstouna. 
Podle dekretu 351, zveřejněného 20. srpna 1949, kterým se stanovily pravidla 
a předpisy pro ústavy pro mravně narušené, se za prostitutky považovaly „všechny 
osoby, které pravidelně získávají hmotný prospěch ze sexuálních vztahů, do nichž 
právě za tímto účelem s  různými osobami vstupují“.25 Z  tohoto důvodu začala 
sociální pracovnice chápat dary, které M. podle vlastní výpovědi dostala od svého 
pěstouna, jako nedílnou součást promyšleného plánu, jak si přisvojit pěstounčin 
status. M. prohlašovala: „Můj pěstoun mi několikrát koupil šaty [a] sladkosti [...] 
a byl ke mně díky tomu velmi milý. [...] Koupil mi krásný náhrdelník (lănțișor), 
náušnice, boty a vše, co jsem chtěla. Slíbil, že mi koupí boty a vypasovaný kabát.“26

V posudku domácnosti sociální pracovnice zdánlivě nesouvisle poznamenala: 
„Z  biologického hlediska je nezletilá velmi dobře vyvinutá“.27 Tato dívka, jež 
vzhledem připomínala ženu připravenou poskytovat sex výměnou za materiální 
výhody, tak představovala ohrožení nejen pro ženu, která o  ni pečovala, ale 
potenciálně i  pro ostatní ženy ve vesnici. Jak to vyjádřili „soudruzi“ z  vesnické 
lidové rady: „Narušuje klid ve vesnici“.

Ačkoli si M. uvědomovala, že si z ní pěstoun udělal milenku, snažila se to 
v sobě potlačit a zdůrazňovala, že se tak stalo proti její vůli: „Chtěla jsem se za 
každou cenu osvobodit, a  tak jsem požádala [pěstouna], aby mi dovolil jít do 

25 ANIC, Fond Ministerul Muncii, Sanatatii si Ocrotirii Sociale, spis č. 60/1949–1951, s. 317.
26 ANRMS, spis č. 378, „Čestné prohlášení“, s. 198.
27 ANRMS, spis č. 378, „Posudek domácnosti“, s. 146.

Catalina Andricioaei | Nemorální dcery a nevinní patriarchové



Romano džaniben 1 | 202534  |

služby“. Sociální pracovnice k tomu však dodala: „Ve věku 13 let pěstoun připravil 
[M.] o panenství, což se dozvěděla pěstounka. V rodině pak panovalo nepříjemné 
prostředí, [což zahrnovalo] časté hádky a bití mezi manželi, a to i v přítomnosti 
nezletilé. Pěstounka byla před nezletilou ponižována a  urážena. V  září tohoto 
roku byla pěstounka po surovém bití pěstounem vyhnána, aby [on a M.] mohli 
nerušeně pokračovat v souložnictví (concubinajul).“

Sociální pracovnice v posudku dále popisuje prostředí pěstounské rodiny 
jako „někdy klidné, jindy provázené častými spory v domácnosti způsobenými 
pitím otce“. M. tak byla z hádek mezi manželi viněna, ačkoli skutečná příčina 
ležela jinde. 

Při použití konceptu patriarchální smlouvy vyjdou najevo záměry, které se 
skrývají jak za udáním zaslaným 7. února 1951 jménem žen ve vesnici, tak za 
způsobem, jakým případ M. popisuje sociální pracovnice. Představitelé lidové 
rady vesnice i sociální pracovnice apelovali na stát, aby M. z vesnice odstěhoval. 
Nucený pobyt M. v  převýchovném středisku tak měl zabránit tomu, aby se 
rozpadly další rodiny, a uklidnit obavy žen z vesnice z možného ohrožení jejich 
genderové důstojnosti a životních potřeb a zároveň zachovat sociální hygienu celé 
vesnice. Žádostí o vystěhování se petenti i sociální pracovnice postavili za ochranu 
patriarchálního modelu rodiny a patriarchálního řádu tím, že odmítli potrestat 
muže, jenž páchal násilí vůči vlastní ženě a svěřené dívce, a namísto toho potrestali 
sirotka, který jako by do vesnice nepatřil. 

Případ S.: Patriarchát a loajalita

1. srpna 1981 udala žena V. svého manžela S. příslušníkům Securitate v Krajově 
za politické zločiny. Ve vlastnoručně psaném dopise ho nazvala „cikánem“. Spis, 
který na S. Securitate vedla po dobu jedenácti měsíců od chvíle, kdy V. poprvé 
požádala o  pomoc, obsahuje množství zápisů, hlášení a  protokolů. V  hlášení  
z 2. prosince 1981 se píše, že V. „osobně kontaktovala naše důstojníky a udala svého 
manžela […] za to, že plánuje opustit zemi s cílem dostat se do kapitalistického 
státu, [a] za to, že poslouchá rozhlasovou stanici Svobodná Evropa a  nahrává 
některé její pořady“.28

Jedenáctistránkový, ručně psaný dopis dával nahlédnout do duše V.: „A nyní 
sobě samé navzdory a ve vší upřímnosti, přiznávám, že vám musím vyprávět o svém 
životě, a  zejména o  životě manželském“.29 Tvrdila, že ji manžel podvádí se svou 
milenkou, dopouští se „sexuálních zvrhlostí“ a „zvráceností“ a účastní se „hazardních 
her“. Obvinila ho také z nátlaku, aby se vzdala členství ve straně, pokud on nedostane 
práci. Dále ji měl bít, slovně týrat, a dokonce vyhrožovat smrtí: „[Ř]ekl, že si svůj 

28 CNSAS, Fond Informativ (dále jen FI) 819267. Zpráva z 2. prosince 1981, s. 1.
29 CNSAS, FI 819267, s. 10. Dopis, nedatován.



  |  35

život odžil, že mě zabije a pak půjde do vězení“.30 Jako „cikána“ ho ale popisuje spíše 
nepřímo. Ke konci svého dopisu, na deváté straně, píše: „Nechce mi nechat naši 
dceru. Říká, že je bílá a krásná a zbělela jejich rod, zatímco oni jsou cikáni.“31

S. byl nakonec za své chování propuštěn s  výstrahou poté, co „uznal své 
prohřešky a ujistil nás, že se zbavil vůle emigrovat a v budoucnu se bude chovat 
řádně“, jak uvedl jeden z důstojníků Securitate ve své zprávě.32 S. své prohřešky  
skutečně uznal. 4. prosince 1981 před dvěma důstojníky Securitate přednesl 
vlastnoručně psané přiznání, v  němž prokázal, jak dobře ovládl jazyk strany 
a socialismu. Uznal, že mu bylo nabídnuto několik pracovních pozic venkovského 
učitele hudby, které ale odmítl, načež „zahořkl a  chtěl utéct ze země, buď 
s manželkou, nebo na vlastní pěst, podle toho, co se ukáže jako proveditelné“. 
Přiznal, že přání uprchnout ze země bylo „neuváženou věcí, kterou […]  
nedomyslel“ a že vysílání Rádia Svobodná Evropa bylo „zhoubné, nepřátelské vůči 
politice naší strany a státu, hospodářské a politické situaci naší země a socialismu 
vůbec“.33 S  odstupem času si uvědomoval, že vysílání ho „mohlo negativně  
ovlivnit, a  to jak z hlediska [jeho] pohnutek, tak i  [jeho] vědomí“. To svědčilo 
o tom, že si byl plně vědom, že zaplést se s nevhodným prostředím představuje 
jedno z  největších nebezpečí pro socialistický projekt přetvoření člověka. Toto 
nebezpečí, které se mu podařilo odvrátit, v  člověku mělo nejen vzbuzovat 
protisocialistické myšlenky, ale hluboce se zmocnit jeho duše a zničit ho zevnitř. 
Výčet svých prohřešků zakončil slibem hodným kajícníka: 

„Co se týče mých činů, opakuji, že jsem si vědom jejich nebezpečnosti. 
Lituji jich a s veškerou odpovědností se zavazuji, že se již nikdy nedopustím 
takových činů, ani žádných jiných činů, které jsou v rozporu se zákony naší 
země nebo které by mohly poškodit zájmy našeho státu.“

S. z obvinění obratně vyvozuje důsledky a dává si záležet, aby spolu s ním nebyli 
obviněni ani jeho přátelé, a daří se mu tak očistit i svého přítele Ștefana. Závěrem 
svého přiznání uvádí důvody ke svému propuštění: „Prosím státní orgány, aby 
vzaly v úvahu, že jsem mladý, že mám rodinu a dítě, že se mohu napravit a že práce 
a počestný život mi pomohou stát se dobře vychovaným, důstojným občanem.“

30 CNSAS, FI 819267, dopis, s. 14.
31 �Po přečtení této věty jsem se nejdříve domnívala, že V. nebyla romského původu, zatímco S. ano. Po několikerém 

opětovném přečtení celého spisu jsem si ale uvědomila, že o etnicitě V. ve spisu není vůbec žádná zmínka, proto 
v této fázi výzkumu nemohu její etnicitu s jistotou doložit. Tvrdit, že tato věta jednoznačně dokládá smíšené 
manželství by totiž v důsledku znamenalo si myslet, že všichni Romové mají na rozdíl od ostatních tmavou pleť. 
Děkuji jednomu z recenzentů, že mě požádal o objasnění. Zájemcům o problematiku smíšených manželství 
doporučuji ke čtení volně přístupné číslo MARTOR 25 / 2020 | Martor Journal (muzeultaranuluiroman.ro). 

32 �CNSAS, FI 819267, dálnopis zaslaný pracovištěm Securitate v okresu Dolž pracovišti v Bukurešti, 
Direktoriát I, 8. prosince 1981. Direktorát I se zabýval vnitřními záležitostmi. 

33 CNSAS, FI 819267. „Čestné prohlášení“, 4. prosince 1981, s. 4–6.

Catalina Andricioaei | Nemorální dcery a nevinní patriarchové



Romano džaniben 1 | 202536  |

S. se stavěl do role otce a manžela, čímž depolitizoval své politické trestné 
činy, včetně jejich důsledků, a přenesl je do oblasti sociální, konkrétně do oblasti 
nukleární právní rodiny.34 Nebylo pochyb o tom, že je otcem a manželem. Vždyť 
i manželčino udání tento jeho status zdůrazňovalo, přestože ho vykreslovalo jako 
protiklad dobrého otce a manžela.

Byl to paradoxně právě jeho status muže dopouštějícího se doma násilí,  
který posiloval jeho genderové nároky. V socialistickém Rumunsku se na oběti 
domácího násilí právní úprava vztahovala pouze v „článcích trestního zákoníku, 
které klasifikovaly trestné činy včetně fyzického napadení na základě míry 
utrpěných zranění“ (Marcus, 2009, s. 127). První souhrnný průzkum zkušeností 
s domácím násilím, provedený v  roce 1999, přitom ukázal, že každá třetí žena 
v Rumunsku během svého života domácí násilí zažila (Massino a Popa, 2015, s. 
180). Jak píše právní teoretička Isabel Marcus, diskurzy rovnosti pohlaví ve státním 
socialismu „koexistovaly s esencializovanými normami mužství a ženství“ (Marcus, 
2009, s. 120–121). To také vysvětluje, proč se V. rozhodla popsat nejintimnější 
detaily svého osobního života právě mužům ze Securitate, a ne jiným úřadům, 
u  kterých si mohla stěžovat. Proč právě jim, příslušníkům politických tajných 
služeb, cítila nutkání poslat jedenáctistránkové vyprávění o svém životě? „Mohla 
bych vám toho ještě vyprávět, ale došla jsem ke konci. Trpím strašnými bolestmi 
hlavy a všude mě doprovází strach,“ rozepsala se v dopise, jímž svého manžela 
udávala za politické zločiny. Nezmínila se ani jednou o tom, že by ho ráda viděla 
ve vězení, ale na poslední straně dopisu se několikrát zmínila, že by se chtěla vrátit 
na sever do vesnice svých rodičů, a to „co nejdříve“. 

Rumunský socialistický časopis Femeia (Žena) od šedesátých let 20. století 
vykresloval ženy jako „modernější, bezstarostnější a  sofistikovanější“ než 
v  minulosti, zatímco příkladný socialistický muž se měl věnovat nejen práci, 
ale i  péči o  děti. Červencové číslo roku 1970 se zaměřilo na týrání manželek 
a  despotické otce, přičemž „vytýkalo mužům, že se chovají způsobem, 
který škodí nejen jejich manželkám, ale i  psychickému vývoji jejich dětí“  
(Massino, 2010, s. 43–44). Přesto se, jak tvrdím, S. jako násilnický manžel 
u mužů ze Securitate setkal s bratrským porozuměním, o kterém Isabel Marcus 
mluví jako o  „‚privátních‘ aspektech maskulinity otců a  manželů v  rodině“  
(Marcus, 2009, s. 121). Jako jedna ze „šesti hlavních patriarchálních struktur, 
které dohromady tvoří systém patriarchátu“, přitom mužské násilí není 
individuální záležitostí, ale má povahu „sociální struktury“. Nedochází k němu 
mimo státní struktury, ale naopak je pro muže strukturálně snadno dosažitelným 

34 �Případ S. mě trápil celé měsíce. Sheila Fitzpatrick rozlišuje mezi pachateli „obyčejných“ a politických 
trestných činů. Zatímco ti první se mohou napravit, ti druzí ne. Nechápala jsem tak, proč S. vyvázl jen 
s výstrahou. Děkuji Lauře Downs za myšlenku, že se mu podařilo depolitizovat politické činy. Dominika 
Gruziel mi tuto myšlenku pomohla rozvinout nápadem, že tyto činy depolitizoval tak, že z nich udělal činy 
sociální, které pak bylo možné napravit.



  |  37

zdrojem vzhledem k  „nedostatečné dostupnosti státu, který by tomu zabránil“ 
 (Walby, 1989, s. 224–225). 

Jak jsme viděli v  předchozí části, obraz zákonné manželky a  matky 
byl společností a  politickým diskurzem pozdně socialistického Rumunska 
vyzdvihován stejně jako dříve v  poválečném období. Jazyk, kterým V. popisuje 
manželem způsobenou újmu, vychází z  ustáleného popisu esencializovaných 
rodinných genderových norem: „Doufala jsem, že muž jako je můj manžel, 
absolvent konzervatoře, muž o  jedenáct let starší, mi bude schopen poskytnout 
opravdovost, harmonii a  štěstí domova, kde je matka, manželka čistou ženou, 
čistou v celé hloubce toho slova, tedy jak srdcem, tak chováním.“

Detaily problémů v domácnosti, které V. ve svém dopise podrobně popisuje, 
mají také odhalit S. jako falešného socialistu v  protikladu k  V. jako skutečné 
socialistce. V. se vykresluje jako pravá manželka a matka pečující o rodinný krb, 
bývalá dělnice z továrny, která opustila zaměstnání a následovala svého manžela 
za jeho novou prací, a  také jako členka strany. Na třetí straně svého dopisu, po 
životopisném úvodu a popisu setkání se svým manželem, píše, že se cítí „vyděšeně 
a zle, jen když vysloví jeho jméno, nyní když […] objevila jeho skutečnou povahu“. 
Dále píše, že S.: 

„Inklinuje ke světu takzvané vysoké buržoazie, vysoké zahálky, jejíž stopy 
jsou stále patrné na chudém příbytku, v němž žijeme [...], a zejména na jeho 
rodině. Přizpůsobil se manýrům tohoto typu společnosti, ale já se v ní dusím.“ 

Následně V. přináší největší odhalení: „Jeho láska ke mně a k naší dceři uvadá 
a  dále upadá do formálnosti manželství, které rafinovaně využívá jako úkryt.“  
V. svému manželovi strhává masku, sama vyškolená v jazyce strany. Podrobné líčení 
„ponižujícího“ a bolestného osobního života pro ni mohlo být i určitou katarzí. 
Odhalení hloubky „trápení, které mám ze života“ ale mělo sloužit především 
jako nevyžádaný charakterový posudek jejího manžela. Podrobným vylíčením 
jednotlivých případů ponižování V. odhalovala manželovu povahu a dokládala, že 
vede protisocialistický život a postrádá socialistickou identitu. 

Právě v tomto smyslu je třeba interpretovat udání V. a přiznání S. Bylo by 
lákavé její dlouhý dopis číst jako slova zahořklé, podvedené manželky, která se zříká 
svého manžela. K zavádějícím interpretacím podobných udání jako rozhořčených 
dopisů či jako způsobu „zneužití moci zdola“ se přiklánějí některé ostatní výzkumy 
(Kaminsky, 2011; Goldman, 2011; Fitzpatrick, 2005; Joshi, 2002; LaPierre, 
2006). Rozhodnutí V. jako zneužívané manželky detailně popsat své fyzické 
i emocionální utrpení jako součást udání svého manžela za politické zločiny je 
třeba z historického pohledu interpretovat v rámci „patriarchální smlouvy“, která 
jí v pozdně socialistickém Rumunsku dávala jen omezené možnosti jednat. 

V. obviňuje svého manžela z  toho, že mu odborná kvalifikace umožňuje 
protispolečenské chování: „Jeho nové společenské postavení – stal se profesorem 

Catalina Andricioaei | Nemorální dcery a nevinní patriarchové



Romano džaniben 1 | 202538  |

– ho vede k marnivosti a erotickému flirtování“. Přesto právě vzdělání jako třídní 
znak posilovalo jeho nároky na sociální sféru otcovství a  manželství v  rámci 
performovaného patriarchátu, což mu pomáhalo při jednání s muži ze Securitate. 
Socialistické Rumunsko bylo sice státem pracujících, ale jak ukázala Mary Fulbrook 
na případu NDR, „sociální nerovnosti měly kořeny ve složité kombinaci jiných 
faktorů než v soukromém vlastnictví výrobních prostředků“ (Fulbrook, 2005, s. 45). 
Hlavními ukazateli nové pracovní stratifikace byly například konkrétní postavení 
v mocenské hierarchii, členství ve straně nebo prestiž charakteru vykonávané práce 
(Fulbrook, 2005, s. 45). V konečném důsledku bylo hlavní zaměstnání člověka 
jedním z „určujících faktorů sociálního statusu“ (Fulbrook, 2005, s. 248).

Po přijetí tohoto udání Securitate zavedla na S. spis, jehož součástí byly 
záznamy ze sledování a  zprávy informátorů o  jeho každodenním pobytu 
a  „doprovodech“, protokoly z  domovních prohlídek provedených ve spolupráci 
s  hospodářskou policií, zabavené kazety, na které S. nahrával vysílání Rádia 
Svobodná Evropa, a  jeho vlastní výpověď. Ačkoli S. o  sobě prohlašoval, že je 
„rumunské národnosti a  státní příslušnosti“, ve spise se například píše, že „se 
u  určitého člověka schází několik cikánů“ a  „věnují se spekulacím“35 nebo že 
„jelikož je nezaměstnaný, hraje s dalšími cikány poker a s cikánskými dětmi ve 
své ulici hry v kostky“.36 Nadřízený, který zprávu četl, si v ní podtrhl větu „hraje 
poker s ostatními cikány“. Za tyto činnosti hrozil v době pozdního socialismu 
kromě odsudků okolí i trestní postih. Zmínka o hraní pokeru implicitně obviňuje  
S. z  hraní karet o  peníze, klasifikovaného jako nezákonná spekulace. Scházení 
se „s dalšími cikány“ samo o sobě nezákonné nebylo. Přátelská setkání s  jinými  
Romy ale mohla být prohlášena za nežádoucí, pokud stranické orgány rozhodly 
o  jejich umístění do bytových domů mezi neromské Rumuny, aby zabránili 
„nežádoucímu skupinovému vlivu“. 

Kromě toho charakterové posudky i sociologické zprávy vypracovávané pro 
stranu či stát s  pravidelností obsahovaly poznámky o  romských tělech, údajně 
překypujících nezřízenou sexualitou. Romové byli obviňováni z protispolečenského 
chování, jakým bylo například udržování mimomanželských vztahů nebo nabízení 
sexu za peníze. V. také obviňuje S. ze „sexuálních zvrhlostí“ a z toho, že si vydržuje 
milenku. Neznamená to, že by S. svou ženu skutečně „nepodváděl“. Chci tím říct, 
že udání jako celek i následné zprávy Securitate odpovídají typickým projevům 
nevhodného chování, kterého se Romové měli v pozdně socialistickém Rumunsku 
dopouštět, což dokládají i charakterové posudky. 

Přesto mu jeho „cikánství“ nebylo vyčítáno. V době udání mu bylo 35 let, 
a  byl tak dostatečně mladý na to, aby republice zplodil další občany. Využitím 

35 CNSAS, FI 819267. Policejní zpráva, 6. srpna 1981, s. 9. 
36 CNSAS, FI 819267. Vyšetřovací zpráva, 7. března 1981, s. 20.



  |  39

svého statusu otce a manžela obratně spojil všechny nejdůležitější faktory reálného 
socialismu. Prezentoval se jako mladý, vzdělaný muž, který si je plně vědom svých 
povinností vůči republice a toho, co obnáší správný socialistický život.

Jeho postavení profesora hudby může vysvětlovat sebejistotu, s  níž S. 
používal nejen jazyk socialismu, ale i  jazyk, který mu pomáhal stavět se do 
pozice hrdiny příběhu o nápravě. To je v ostrém kontrastu s  tím, jak nevyzrále 
a  neobratně asi o  třicet let dříve zacházela s  jazykem M., která tak jednoduše 
zapadla do představ o deklasovaných živlech v taxonomickém uspořádání nového 
světa. V obou případech je hlavnímu hrdinovi umožněno se napravit. Zatímco  
M. je tato role přiřazena shora, S. se do ní staví sám. V  případě M. romská 
identita umocňuje její nevázanou sexualitu a chudinský původ, čímž klade do 
popředí její gender a „špatné chování“, zatímco v případě S., který se prezentuje 
jako mladý otec, manžel a ctižádostivý, vzdělaný muž, romská identita ustupuje 
do pozadí.

Závěr

Oba případy se staly součástí byrokratického procesu kvůli udáním, která 
představovala určitou strategii, jejímuž smyslu lze porozumět pomocí analytické 
kategorie „patriarchální smlouvy“. Podrobným čtením materiálů týkajících se obou 
případů jsem se pokusila objasnit, jak patriarchální prvky rumunského státního 
socialismu interagovaly s  kategoriemi věku, genderu, třídy, romské etnicity 
a  s  obrazy o  „cikánském“ chování způsobem, který vedl ke dvěma odlišným 
výsledkům. Zatímco sociální pracovnice usilovala o to, aby M. byla klasifikována 
jako „mladistvá delikventka“ (myšleno „prostitutka“) a poslána do převýchovného 
centra pro „mravně narušené“, S. byl propuštěn s  výstrahou díky tomu, že nad 
rámec svého „cikánství“ kladl důraz na sociální role otce a manžela. 

Historie Romů v socialistickém Rumunsku je plná promarněných příležitostí, 
které Romům mohly umožnit svébytné zapojení do budování socialismu. Romové 
přitom prokazovali svébytnou snahu o  podíl na rumunském socialistickém 
občanství, jak také ukazuji ve své doktorské práci, která vychází ze stížností 
zaslaných Securitate, v  nichž nespokojení pisatelé romského i  neromského 
původu vyhrožují úřadům různými narušitelskými akcemi. Jejich zapojení mohlo 
vypadat například tak, že by jim bylo umožněno navštěvovat letniční mše37 ve 
vlastním jazyce mimo pracovní dobu. Mohlo mít podobu čtení náboženské 
poezie a poslechu náboženských písní, a to vše při „dodržování zákonů naší země“. 
V  ideálním případě by také zahrnovalo školní výuku romského jazyka, kultury 

37 �Letniční „kult“ sice nebyl za státního socialismu zakázán, ale věřící byli pronásledováni kvůli svým vazbám 
na americké a západní věřící, které Securitate chápala jako „nepřátele“ socialismu. V případě Romů byly 
navíc tyto vazby klasifikovány jako „iredentismus“. 

Catalina Andricioaei | Nemorální dcery a nevinní patriarchové



Romano džaniben 1 | 202540  |

a dějin „veškerého ponížení způsobeného turecko-rumunskými bojary“.38  Zatímco 
diskurzivně si byli všichni občané republiky rovni, pokusy Romů o zahrnutí mezi 
„etnické a/nebo národnostní menšiny“ nepadly na úrodnou půdu.39

Tento ideální scénář vývoje socialismu se nikdy neuskutečnil. Přestože se do 
roku 1978 ustálil obraz Romů jako skupiny, která nechce přijmout socialismus, 
v lokálním prostředí rozhodoval o podobě těchto střetů zejména gender, umocňovaný 
nebo zmírňovaný věkem a sociálním statusem. Asi není překvapením, že nejvíce 
rasizované byly romské ženy. Zůstává předmětem vášnivých diskuzí, do jaké míry 
komunistické strany jako evropský fenomén dostály svým slibům osvobodit ženy 
od patriarchátu, chápaného jako buržoazní jev, který stojí v protikladu ke státnímu 
socialismu. Jak tvrdí Malgorzata Fidelis, evropský komunismus se „nezbavil 
západně-liberálního rozdělení společnosti na produkující muže a  reprodukující 
ženy, ale spíše ho přetvořil a přizpůsobil své verzi moderní sociální mobilizace“ 
(Fidelis, 2004, s. 301). K takovému přizpůsobení patřila podpora tradiční rodiny. 
To však neznamenalo, že za socialismu si byly všechny ženy rovny. Jak ukázala 
Lynne Atwood, oficiální diskurzy v sovětském Rusku o „nové sovětské ženě“ a její 
roli při slaďování práce a rodiny, neboli výroby a reprodukce, musely být pravidelně 
přizpůsobovány společenskému vývoji a aktuálním problémům (Atwood, 1999, s. 
2). Sovětské ženské časopisy navíc rozlišovaly mezi běžnou ženou v domácnosti, 
která se údajně jen ulévá, a ženou v domácnosti stachanovského dělníka, jejíž práce 
umožňuje vysoké pracovní nasazení jejího manžela (Atwood, 1999, s. 104–114).

Katherine Verdery již v  roce 1994 tvrdila, že „paternalismus“ pozdně 
socialistického Rumunska byl v  „dokonalé shodě s  patriarchálními formami, 
klíčovými pro národní ideje jinde na Západě“ (Verdery, 1994, s. 249). Také Gail 
Kligman popisuje Ceaușescovu politiku jako „socialistický paternalismus, založený 
na přesvědčení, že co je dobré pro stát, je dobré i  pro jeho občany“ (Kligman, 
1998, s. 28). V socialistickém Rumunsku stranické orgány ve větší míře než jinde 
spojovaly ženy a  jejich těla s  potřebami republiky. Podle Kligman to dokonce 
nikde nebylo „extrémnější než v Ceaușescově Rumunsku“ (Kligman, 1998, s. 20). 
Jak zdůrazňuje, plánované hospodářství „záviselo na mobilizaci a využití lidských 
zdrojů, konkrétně na dostupnosti a kontrole pracovní síly“ (Kligman, 1998, s. 22). 

Ženy tak byly zodpovědné za „společenskou reprodukci“ republiky. Podle 
tohoto socialisticko-ideologického rámce byla přerámována i sexualita romských 
žen. Vezměme si například, jak sociální pracovnice popisovala tělo čtrnáctileté M.: 
„[...] biologicky je na svůj věk velmi dobře vyvinutá“. Překypující sexualita, hrozící 
se vyvalit z těla dítěte vypadajícího jako dospělá žena, připomíná popisy romských 

38 CNSAS, FD 000144, sv. 12, 125.
39 �Nicolae Gheorghe, jeden z nejaktivnějších sociologů a aktivistů v období pozdního státního socialismu, 

musel kvůli pronásledování ze strany Securitate ukončit svůj výzkum životních podmínek Romů 
v Rumunsku a aktivismus za jejich práva.



  |  41

žen jako nespoutaných cizoložnic z 19. století. Katie Trumpener ukázala ničivé 
následky, s nimiž se obrazy o nezřízené sexualitě romských žen šířily v Evropě 
(Trumpener, 2008, s. 347–357). Později za socialismu se při rasizaci romských 
těl upustilo od sexualizovaných biologických popisů a pozornost se soustředila 
na chování. Romské ženy již nebyly spojovány s okouzlující, přitažlivou krásou, 
která by vybízela k  cizoložství, ale podle charakterových posudků měly sklony 
vést mimomanželské vztahy a nabízet sex za peníze. Jejich překypující sexualita 
byla vnímána jako narušení socialistické představy o civilizované nukleární rodině, 
založené na vzájemném respektu dobře vychovaných manželů, harmonicky 
vychovávajících své děti, a  jako narušení normy „společensky užitečné“ práce 
pod dohledem státu. Rasizace romských žen tak v  období státního socialismu 
nebyla založená na sexualizovaném výkladu jejich biologického původu, ale spíše 
na interpretaci jejich sexuálního chování jako bytostného nedostatku socialistické 
morálky.

Z anglického originálu přeložil Martin Babička

Catalina Andricioaei | Nemorální dcery a nevinní patriarchové



Romano džaniben 1 | 202542  |

Literatura

Achim, V. (2004). The Roma in Romanian history. Central European University 
Press. https://doi.org/10.1515/9786155053931

Andricioaei, C. (2024) ‘Some citizens’: Romani Romanians and socialist citizenship. 
[Dizertační práce]. European University Institute.

Atwood, L. (1999). Creating the new Soviet woman. Women‘s  magazines as 
engineers of female identity, 1922–53. Palgrave Macmillan. https://doi.
org/10.1057/9780333981825

Banu, F. a  Ţăranu, L. (2016). Securitatea 1948–1989, Volumul I. Târgovişte:  
Cetatea de Scaun. 

Bogdal, K. M. (2023). Europe and the Roma. A history of fascination and fear. Allen 
Lane. 

Cucu, A. S. (2020). The impossibility of being planned: Slackers and Stakhanovites 
in Early Socialist Romania. In M. Siefert a S. Zimmerman (Eds.). Labor in 
state socialist Europe after 1945: contributions to global labor history (s. 49–72). 
CEU Press.

Fishman, S. (2002). The battle for children. World War II, youth crime, and juvenile 
justice in twentieth-century France. Harvard University Press.

Fitzpatrick, S. (2005). Tear off the masks: identity and imposture in twentieth-century 
Russia. Princeton University Press.

Fulbrook, M. (2005). The people’s state. East German society from Hitler to Honecker. 
Yale University Press. 

Ghiț, A. (2019). Loving designs: Gendered welfare provisions, activism and expertise 
in interwar Bucharest [Dizertační práce]. Central European University 
Press. 

Ghiza, A. (2023, 9. února). Istoria prostituției din Brașov. Casa Sfatului. https://
casasfatului.ro/2023/02/09/istoria-prostitutiei-din-brasov/

Goldman, W. (2011). Inventing the enemy. Denunciation and terror in Stalin’s Russia. 
Cambridge University Press. 

Haşdeu, I. (2008). Imagining the gypsy woman. Third Text, 22(3), 347–357. 
https://doi.org/10.1080/09528820802204714

Joshi, V. (2002). The “private” became “public”: wives as denouncers in the Third 
Reich. Journal of contemporary history, 37(3), 423–432. https://doi.org/10.1
177/00220094020370030501 

Kaminsky, L. (2011). Utopian visions of family life in the Stalin-era Soviet Union. 
Central European History, 44(1), 63–91.

Kandiyoti, D. (1998). Bargaining with patriarchy. Gender and Society, 2(3), 
274–290. 

Kligman, G. (1998). The politics of duplicity. Controlling reproduction in 
Ceausescu‘s Romania. University of California Press.



  |  43

LaPierre, B. (2006). Private matters or public crimes: the emergence of domestic 
hooliganism in the Soviet Union, 1939–1966. In L. Siegelbaum (Ed.), 
Borders of socialism. Private spheres of Soviet Russia (s. 191–207). Palgrave 
Macmillan.

Lubove, R. (1965). The professional altruist: The emergence of social work as a career, 
1880–1930. Harvard University Press.

Marcus, I. (2009). Wife beating: Ideology and practice under state socialism in 
Hungary, Poland, and Romania. In S. Penn a  J. Massino (Eds.), Gender 
politics and everyday life in state socialist Eastern and Central Europe  
(s. 115–132). Springer. 

Massino, J. (2010). Something old, something new. Marital roles and relations in 
state socialist Romania. Journal of Women’s History, 22(1), 34–60.

Massino, J. (2019). Ambiguous transitions. Gender, the state, and everyday life in 
Romania from socialism to postsocialism. Berghahn Books.

Massino, J. a  Popa, R. M. (2015). The good, the bad, and the ambiguous: 
Women and the transition from communism to pluralism in Romania.  
In C. Hassenstab a S. Ramet (Eds.). Gender (in)equality and gender politics 
in Southeastern Europe (s. 171–191). Springer.

Petcuț, P. (2015). Rromii. Sclavie si libertate. Constituirea si Emanciparea unei Noi 
Categorii Etnice si Sociale la Nord de Dunare. Centrul de Cultura al Romilor.

Petrov, P. (2015). Automatic for the masses: the death of the author and the 
birth of socialist realism.  University of Toronto Press. https://doi.
org/10.3138/9781487540418

Stoler, A. L. (2008). Along the archival grain: Epistemic anxieties and colonial common 
sense. Princeton University Press. https://doi.org/10.1515/9781400835478

Trumpener, K. (1992). The time of the Gypsies: A „people without history“ in 
the narratives of the west. Critical Inquiry, 18(4), 843–884. https://doi.
org/10.1086/448659

Verdery, K. (1994). From parent-state to family patriarchs: Gender and nation 
in contemporary Eastern Europe. East European Politics & Societies,  
8(2), 225–255. https://doi.org/10.1177/0888325494008002002

Verdery, K. (2018). My life as a  spy. Investigations in a  secret police file. Duke 
University Press. https://doi.org/10.1215/9780822371908

Walby, S. (1989). Theorising patriarchy. Sociology, 23(2), 213–234.  
https://doi.org/10.1177/0038038589023002004

Wingfield, N. (2017). The world of prostitution in late imperial Austria. Oxford 
University Press. 

Catalina Andricioaei | Nemorální dcery a nevinní patriarchové



Romano džaniben 1 | 202544  |



  |  45

| Radu Toderici1

1 � Autor je rumunský filmový kritik, výzkumník a přednášející na Fakultě divadla a filmu,  
Univerzity Babeș-Bolyai v Kluži. E-mail: todericu@yahoo.com

Toto dílo podléhá licenci CC BY 4.0 Mezinárodní. Licenční podmínky jsou dostupné zde: 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode.cs

Od okraje k okraji. Zobrazování Romů 
v rumunské kinematografii po roce 1989 – 
historický nárys

From margin to margin: The depiction of Roma in Romanian cinema 
after 1989 – a historical overview

Abstract

This essay outlines a concise history of Romanian cinema over the last three decades, 
in relation to the cinematic representation of the Roma, one of Romania’s largest 
ethnic minorities. Starting with the scarcity of representations of Romani 
characters in Romanian cinema until the fall of the socialist regime, a phenomenon 
that indirectly reflects the systematic marginalization and discrimination of this 
minority in Romania, the analysis focuses on films produced after 1989 that 
reproduce, reinterpret or renegotiate local and stereotypical images of Romani 
ethnic groups. These filmic representations are then interpreted and classified from 
a diachronic perspective.

Key words

�Romanian cinema; representation of ethnic minorities; Roma minority; inclusion; 
discrimination.

Jak citovat 

Toderici, R. (2025). Od okraje k  okraji. Zobrazování Romů v  rumunské 
kinematografii po roce 1989 – historický nárys. Romano džaniben, 32(1), 
45–74.

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.17735964



Romano džaniben 1 | 202546  |

Úvod

Tato esej je historickým nárysem vývoje zobrazování postav romské národnosti 
v  rumunské kinematografii po roce 1989. Přestože existují články pojednávající 
jednotlivě o velké části zde připomínaných filmů, toto je, pokud vím, první pokus 
o syntézu opakujícího se způsobu zobrazování Romů v rumunském filmu posledních 
tří desetiletí, který také nabízí intepretaci vývoje tohoto fenoménu během jednotlivých 
desetiletí. Na následujících stránkách tedy načrtnu stručnou historii rumunské 
kinematografie vzhledem ke způsobu, jakým začleňuje (tehdy, když k tomu dochází) 
zástupce jedné z nejpočetnějších národnostních menšin na území Rumunska. Budu 
se soustředit zejména na hrané filmy, jež byly natočeny po roce 1989, neboť právě 
v nich se dají v první fázi najít – obvykle v epizodních situacích – postavy romské 
národnosti. Jak se dále ukáže, ve srovnání s nimi v tomto ohledu trpí dokumentární 
filmy rumunské provenience – až na drobné výjimky – určitým zpožděním a tématy 
souvisejícími s romskou menšinou se začínají zabývat až mnohem později. Pokoušel 
jsem se v  rámci možností probrat všechny snímky z  tohoto období, v nichž jsou 
postavy romské národnosti zobrazeny. V některých případech, jako jsou telenovely 
s  romskými postavami natáčené v  Rumunsku od poloviny nultých let, jsem však 
z důvodu velké rozsáhlosti materiálu, jenž může sám o sobě představovat téma jiné 
eseje, do svojí analýzy zahrnul pouze první série těchto seriálů.

Kromě pokusu o  katalogizaci filmů a  typů zobrazení jsem se pokusil  
poukázat na širší dynamiku vývoje rumunské kinematografie ve vztahu ke 
zde zpracovávanému tématu a zvýraznit dekádu po dekádě proměny toho, jak 
se většinová populace na romskou menšinu dívá i  jak se projevuje mentální 
odpor k  Romům. Z  tohoto úhlu pohledu prostý přehled rumunských nebo 
v Rumunsku natočených filmů z posledních tří desetiletí, v nichž se objevuje 
alespoň jedna romská postava, dokazuje přinejmenším dvě věci. Na jednu stranu 
se rumunská kinematografie dlouho brání, byť i jen pouhému zahrnutí postavy 
romské národnosti do zápletky filmu. Na druhou stranu, pokud se takové 
postavy přece jen objeví, mají obvykle epizodní roli a jsou exotizovány na úrovni 
rysů své identity. Navíc teprve až kolem poloviny devadesátých let a na začátku 
nového tisíciletí se objevují (jako sekundární části filmové zápletky) i  první 
filmová zobrazení současné situace Romů – do té doby se romské postavy 
vyskytovaly pouze v  romantizované podobě, jako součást pečlivě upravené 
historické minulosti a  bez jakéhokoliv vztahu ke své každodenní existenci 
v současnosti. Ani tyto aktualizované reprezentace, zejména protože se objevují 
ve filmech režisérů patřících k většinovému etniku, nejsou ve zpětném pohledu 
neproblematické. Romové jsou tak v rumunské kinematografii až do posledních 
desetiletí téměř nepřítomní a  pokud se objevují, buď získávají stereotypní, 
snadno rozpoznatelné a  nadčasové rysy, nebo se v  jejich zobrazení mnohdy 
odráží senzacechtivý způsob, jakým jsou romské komunity zpodobňovány 



  |  47Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989

po roce 1989 v  rumunských masmédiích. Jde o  situaci do značné míry 
podobnou té, v níž se nachází i jiné východoevropské kinematografie po pádu 
komunistických režimů v  tomto regionu, s  jedním důležitým rozdílem: na 
rozdíl od jiných východoevropských zemí se v Rumunsku film zabývá tématy 
souvisejícími s  historií a  identitou později. Například film, jehož předmětem 
je milostný vztah mezi příslušníkem většinového etnika a  postavou patřící 
k romské menšině, jako jsou Ružové sny (1977) Dušana Hanáka, nachází svůj 
ekvivalent v rumunské kinematografii teprve v roce 1997 ve filmu natočeném 
zahraničním režisérem Tony Gatlifem a  podobný projekt Box (2015), jenž 
je dílem rumunského režiséra Florina Șerbana, se objevuje ještě o  celou 
dekádu a půl později. V  tomto procesu opětovného vytváření obrazu romské 
menšiny navíc ta nejcitlivější témata, týkající se stovky let trvajícího otroctví 
Romů nebo jejich genocidy za fašistického režimu, nacházejí své fikční nebo 
dokumentární zobrazení až v posledních letech. A konečně lze v celém tomto 
evolučním procesu identifikovat pomalý způsob, jakým se proměňuje kulturní 
vnímání Romů většinovou populací v Rumunsku obecně, ale také poopravení 
tohoto kulturního vnímání, které se v posledních letech děje pod vlivem úsilí 
aktivistů a nevládních organizací prosazujících nové etické standardy týkající se 
zobrazování a sebeprezentace menšinových populací.

V souvislosti s tímto textem je nutné, abych objasnil, že se považuji za pouhého 
vnějšího pozorovatele, který není Romem, a že jsem se s Romy během svého života 
a výzkumů setkával pouze sporadicky. Je proto možné, že určité reakce na filmy, 
o nichž budu hovořit níže, a zejména ty, které se ke mně dostávají od výzkumníků 
nebo aktivistů – ať už jde o Romy, nebo ne –, pro mě mohly být vzdálené.

1 Období socialismu

Nejprve přiblížím kontext spojený se zobrazováním Romů v  rumunské 
kinematografii před rokem 1989. Předem je třeba uvést, že socialistický 
režim v Rumunsku uplatňoval vůči etnickým menšinám na svém začátku a ke 
svému konci odlišné politiky. V obecnosti platí, že za vlády Gheorghiu-Deje 
a na počátku Ceaușescovy vlády, tedy od padesátých až do konce šedesátých 
let, v  období poznačeném socialistickou ideologií s  internacionalistickými 
akcenty, se jako postavy v hraných filmech občas objevují i  lidé pocházející 
z  rumunských národnostních menšin, například když někteří scénáristé či 
herci maďarské národnosti ztvárňují ve filmech postavy typické pro dané 
etnikum. V  kontrastu s  tím se pak v  posledních dvou dekádách socialismu 
v rámci politiky etnické homogenizace a nacionalistické rétoriky už neobjevují 
ani tyto nemnohé případy filmových reprezentací z předchozího období. To 
ale platí jen pro maďarské nebo německé etnikum. Pokud jde totiž o Romy, 
situace je ještě horší. První film s  romskou postavou Țigăncușa de la iatac 



Romano džaniben 1 | 202548  |

(Cikánečka z  ložnice; 1923)2 Alfreda Halma, dnes ztracený, pocházel z  doby 
před socialistickým režimem. Byl natočen podle povídky Rada Rosettiho a podle 
nemnohých materiálů, jež se k  filmu dochovaly, v  něm šlo o  tragický příběh 
romské služky, kterou chtějí svést jak starý bojar, tak jeho o  něco nezávislejší 
syn. Od tohoto němého snímku muselo uplynout 45 let, než se v  rumunském 
filmu objevila další významná romská postava. Jde o film Dina Cocey Haiducii 
(Hajduci; 1966) ze stejnojmenné série, v němž se objevují hned dvě takové vedlejší 
postavy, které jsou do zápletky uvedeny pro dosažení komického efektu: muž 
Parpanghel, jehož ztvárňuje Jean Constantin, a jeho milenka Fira, již hraje Ileana 
Buhaci-Gurgulescu.

V  roce 1966, kdy přichází tento film do kin, je situace romské populace 
v Rumunsku nejistá. Romové nebyli uznáváni jako národnostní menšina a snaha 
ústředních orgánů upřednostňovala nacionálně-identitární homogenizaci 
a stírání kulturních rozdílů mezi menšinami a většinovou populací. Od počátků 
socialistického režimu bylo na území Rumunska vyvíjeno úsilí k  nucenému 
usazení kočující romské populace a k  jejich integraci do komunit s většinovým 
rumunským obyvatelstvem. Sčítání lidu z roku 1966 pak ukazuje i rostoucí počet 
Romů, kteří se přesouvají z  venkova do měst (Crowe, 2007, s. 136–138). Ani 
Parpanghel, ani Fira v  Hajducích nepředstavují romské postavy z  aktuálního 
historického období, nýbrž vystupují v  příběhu, jenž se odehrává v  18. století 
a který opomíjí skutečnost, že v této době byla většina Romů otroky zbavenými 
práv. Film v  souladu se stereotypy hluboce zakořeněnými v  rumunské kulturní 
a  literární tradici je zobrazuje jako hádavý romský pár, přičemž Parpanghel se 
občas také dopouští drobných krádeží.

Toto první kinematografické zobrazení Romů v socialistickém rumunském 
filmu se odehrálo ve snímku, který patří do série čítající až do roku 1971 ještě 
dalších pět částí, a je pozoruhodné také z hlediska zrodu emblematického obrazu 
romského hrdiny, jehož až do konce socialistického režimu v  různých filmech 
ztvárňoval právě známý herec Jean Constantin. Ten navzdory přetrvávající mylné 
představě, která pronikla dokonce i  do odborné literatury (viz např. Brădeanu,  
2008, s. 421), nebyl Rom: jeho matka byla řeckého původu a otec rumunského 
(Click! 2018). Kvůli tmavšímu odstínu pleti však tento herec ztvárňoval ve 
filmech jako Ultimul cartuș (Poslední náboj, 1973) nebo Iancu Jianu, haiducul  
(doslova Hajduk Iancu Jianu, česky uvedeno jako Zbojnická čest, 1981) různé 
variace na tutéž romskou postavu, buď komického, nebo záporného rázu, ale 
vždy se pohybující na hraně zákona. Ostatně mezi jeho poslední filmy patří česká 
komedie režiséra Jiřího Vejdělka Roming (2007), v  níž Constantin hraje, jak 

2� Pokud jde o názvy filmů, uvádím nejprve název v originále, v závorce doslovný český překlad a/nebo 
(kurzivou) název, pod kterým byl v Česku dle databáze ČSFD film uveden. Byl-li film uveden v ČR, uvádím 
při dalších výskytech už jen český název, v ostatních případech název originální – pozn. překl. 



  |  49

přiblížím níže, jakousi autoreferenční karikaturu romského hrdiny. O rok dříve 
se objevil opět v epizodní roli v rumunském filmu Păcală se întoarce (Šprýmař se 
vrací) od Gea Saizesca, která je v  závěrečných titulcích poněkud předvídatelně 
uvedena jako „cikán“.

Dá se tedy říci, že zobrazování Romů v rumunském hraném filmu před rokem 
1989 sestávalo v  zásadě z  relativně homogenních ztvárnění, která představoval 
Jean Constantin – s výjimkou několika epizodních vystoupení postavy Firy v sérii 
Hajduci. Toto téměř až vakuum ve filmové  reprezentaci Romů je do jisté míry 
zaplněno obrovskou popularitou filmu, který natočil moldavský režisér Emil 
Loteanu a  jenž se dostal do rumunských kin v  roce 1976 pod názvem Șatra 
(Cikánský tábor; v češtině byl uveden jako Cikáni jdou do nebe). Film představuje 
exotické obrazy života kočovných romských skupin inspirované povídkami  
ruského spisovatele Maxima Gorkého. Stejné obliby v  Rumunsku na konci 
osmdesátých let a na počátku let devadesátých dosáhly filmy Emira Kusturici, které 
rovněž do určité míry kompenzovaly chybějící reprezentaci Romů v rumunských 
filmech tohoto období. Jak ve svém akademickém výzkumu poznamenává  
Elena Roxana Popan, jedná se o  paradox typický pro dvě východoevropské 
země – Rumunsko a Bulharsko –, kde je romské obyvatelstvo velmi početné, ale  
navzdory tomu je v  místní filmové produkci reprezentováno jen velmi zřídka 
(Popan, 2013, s. 2).

2 Devadesátá léta: Pohled zvenčí

2.1 Train de vie

Kdesi v  pustých polích zastaví vlak transportující židovské vězně ozbrojená 
hlídka nacistických vojáků. Aniž by to hlídka věděla, ve vlaku se ve skutečnosti 
nenacházejí Židé hlídaní nacistickými vojáky, ale obyvatelé jednoho štetlu, kteří si 
vymysleli plán, že uniknou probíhajícím deportacím tak, že část z nich se převleče 
do nacistických uniforem a bude předstírat, že eskortuje zbytek své skupiny až 
k  hranicím teritoria ovládaného nacistickým Německem. Židé si chvíli myslí, 
že budou chyceni – dokud jeden z vojáků, kteří vlak zastavili, nepozná jednoho 
z předstíraných vězňů. Ukáže se, že ti, kdo zastavili vlak, jsou pro změnu Romové 
přestrojení do německých uniforem. Poté, co pravda vyjde najevo a obě strany si 
ulehčeně vydechnou, se večer téhož dne obě skupiny sejdou kolem ohně uprostřed 
planiny. Romští hudebníci jsou vyzváni svými židovskými kolegy na hudební 
souboj, zatímco romské ženy a  židovští muži provokativně tancují jedni před 
druhými.

To je shrnutí několika sekvencí ze závěrečné částí komedie Train de vie  
(Vlak života), uvedené v  roce 1998, kterou natočil režisér rumunského původu  
Radu Mihăileanu. Technicky nejde o  rumunský film, nýbrž o  koprodukci 

Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989



Romano džaniben 1 | 202550  |

několika zemí – Francie, Belgie, Nizozemí, Izraele a  Rumunska. Obsazeno je 
vícero rumunských herců, ale dialogy jsou ve francouzštině. Přes to všechno 
nejen že jde o jeden z mála filmů z devadesátých let, ve kterém figurují romské 
postavy z  místního regionu, ale navíc má také zvláštní symbolický náboj. 
Pokud jde o  ztvárnění těchto postav, na povrchu film používá typický, snadno 
rozpoznatelný obraz Romů, kulturní klišé: romské ženy jsou krásné a zobrazované 
sexualizovaným způsobem, zatímco muži vynikají svým muzikálním nadáním. 
Pod tímto důvěrně známým obrazem však film, byť se jedná žánrově o komedii, 
představuje traumatickou historickou událost holokaustu a  staví symbolicky 
na roveň tragický úděl Židů i Romů za druhé světové války. Mihăleanu, který 
se narodil roku 1958 v  socialistickém Rumunsku do židovské rodiny a později 
emigroval do Francie, projektuje svou identitu nejen do příslušníků vlastního 
etnika zasažených holokaustem, ale rozšiřuje ji i  na romskou populaci, která 
na územích okupovaných nacisty sdílela s  tou židovskou stejný osud. Jde 
o specifický typ projekce identity, ale jak dále popíšu podrobněji, je to jeden ze 
dvou převládajících filmových přístupů v rumunských či v Rumunsku natočených 
filmech devadesátých let v oněch vzácných případech, kdy se romské postavy ve 
filmu vůbec objevují.

Výše popsaná sekvence z Vlaku života je příznačná pro způsob, jakým jsou 
Romové v rumunské kinematografii tohoto období zobrazováni, a to ze dvou 
důvodů. Způsobem, jakým je představena, je částečně poplatná momentální 
slávě filmů Emira Kusturici. Na druhou stranu však, vezmeme-li v úvahu, že 
Mihăileanu emigroval s rodinou na počátku osmdesátých let, studoval pak na 
Institut des Hautes Études Cinématographiques v  Paříži a  nejprve pracoval 
jako asistent režie na řadě západních projektů, než v  roce 1993 debutoval 
filmem Trahir (Zradit), můžeme v  jeho případě mluvit o  dvojí perspektivě: 
rumunské a západní. Vlak života patří mezi první filmy, které, byť v omezeném 
rámci několika sekvencí, představují skupinu Romů poměrně pozitivním, i když 
stereotypním způsobem. Dokonce i  za cenu exotizování romských postav 
v  Kusturicově stylu zůstává tato sekvence díky svému symbolickému náboji 
v krajině rumunské kinematografie prvního desetiletí po pádu socialistického 
režimu jedinečným úkazem.

2.2 Gadjo Dilo a Auf der Kippe

Stejně pozoruhodná změna, pokud jde o reprezentaci, je pozorovatelná u dalších 
dvou tvůrců: jednoho režiséra rumunského původu, Andreie Schwartze, a jednoho 
francouzského režiséra s romskými kořeny, Tonyho Gatlifa, kteří ve stejné době 
natočili filmy, v  nichž obvyklé (a  málo četné) zobrazování romských postav 
v  rumunské kinematografii obracejí naruby. Tyto filmy tak představují důležitý 
milník pro hraný, respektive dokumentární film.



  |  51

Tonymu Gatlifovi, jehož filmy od Latcho Drom (1993) přes Gadjo Dilo 
(Gádžo dilo; 1997) až po snímek Transylvania (Transylvania; 2006) si získaly 
dobrou mezinárodní pověst, se zde budu věnovat méně. Z  hlediska vlivu na 
způsob prezentace Romů v  rumunské kinematografii je pravděpodobně z  jeho 
filmů nejvýznamnější Gádžo dilo. Sean Homer o tomto filmu již poznamenal, že 
je vystavěný okolo objevitelské cesty (a to doslovně i v psychologickém významu) 
protagonisty, který není Rom, ale Francouz – „bláznivý cizinec“, k němuž odkazuje 
název filmu a jehož hraje Roman Duris. V mimořádně podnětné eseji na téma 
obrazu Romů v  evropské kinematografii Homer poznamenává, že Stéphane, 
postava ztvárněná Durisem, která v jedné romské komunitě dočasně žije, nejprve 
vstupuje s  Romy do obráceného mocenského vztahu, v  kontrastu s  doposud 
obvyklými filmovými reprezentacemi Romů: je to Stéphan, kdo je tu vnímán jako 
cizinec, s kým je jednáno s podezříváním, a dokonce je obviněn z krádeže. Nakonec 
je navzdory této obezřetnosti romskou komunitou přijat a zamiluje se do romské 
ženy (již ztvárňuje herečka Rona Hartner). Přestože chce film představovat životy 
Romů poměrně autenticky a vystupuje v něm řada romských neherců z rumunské 
vesnice Crețulești, podle toho, co naznačuje Homer, se ve skutečnosti toto  
pozitivní znázornění Romů v  konečném důsledku vztahuje buď k  určitému 
druhu symbolické sebeidentifikace balkánských (a východoevropských) populací  
s  rysy, jež se v  jejich kultuře vytratily v  průběhu urbanizace a  modernizace 
a  jsou přisuzovány coby mírně archaický pozůstatek právě romské populaci, 
anebo k  identifikaci s  okrajovými populacemi v  širším symbolickém vztahu 
k  civilizovanému Západu (Homer, 2006). V  kontextu téměř neexistujícího 
zobrazování postav romské národnosti v  dosavadní rumunské kinematografii 
však tento film dovolil tehdejší většinové kultuře vejít do kontaktu právě s těmi 
interpretacemi situace romské menšiny v  Rumunsku, které přicházejí zvnějšku 
(tedy od režiséra, který není Rumun). V neposlední řadě Gádžo dilo v momentě, kdy 
je v Rumunsku na romskou hudbu pohlíženo skepticky a s podezřením, přispívá 
k  její lepší viditelnosti, a  to i  díky tomu, že ve filmu vystupuje Rona Hartner  
(která sice není romského původu, ale vybudovala si kariéru na interpretaci 
tradiční romské hudby) a  také Adrian Simionescu (v  Rumunsku známý jako 
Adrian Copilul Minune), romský interpret, jenž se ve vícero scénách objevuje 
v roli, která je dost blízká jeho skutečné životní situaci.

Filmem, který je ve srovnání s  Gádžo dilo méně známý, ale mimořádně 
důležitý vzhledem k  zobrazení problematiky vyloučení, chudoby a  rasismu, 
s nimiž se museli Romové v Rumunsku devadesátých let potýkat, je dokumentární 
film Auf der Kippe (Na hraně) Andreie Schwartze, uvedený v roce 1997. Stejně 
jako u hraného filmu i v případě rumunské dokumentární filmové tvorby, která 
se pokouší zachytit současnou situaci romského obyvatelstva z antropologického, 
či dokonce aktivisticko-politického úhlu pohledu, dochází k tomu, že se snímek 
tohoto typu objevuje poměrně pozdě. Na rozdíl od jiných východoevropských 

Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989



Romano džaniben 1 | 202552  |

zemí, kde byly natáčeny dokumenty o této etnické menšině už v době socialismu – 
typický je příklad maďarského režiséra Pála Schiffera a jeho nejznámějšího filmu 
Fekete vonat (Černý vlak; 1970), nikoliv jediného, jenž je tomuto tématu věnován 
–, se režiséři dokumentárních filmů v Rumunsku před rokem 1989 o osud romské 
populace zajímali méně. Jedinou výjimku představuje krátký snímek, který natočil 
v  roce 1984 režisér Laurențiu Damian ve studiu dokumentárních filmů Sahia 
o tradiční akci Romů zabývajících se výrobou stanů a kotlářstvím v župě Vâlcea. 
Dle vyjádření svého autora byl promítán v roce 1990 na Berlínském mezinárodním 
filmovém festivalu a  poté pravděpodobně ztracen (Epure, 2019). Důležitým 
prvkem tohoto dokumentu je fakt, že se na jeho tvorbě podílel romský sociolog 
Nicolae Gheorghe, na nějž socialistické orgány pohlížely s podezřením, protože se 
pokoušel, a to i výše zmíněným filmem, poukazovat na obtížné podmínky, v nichž 
Romové v té době žili (Marin, 2017).

Vzhledem k  nedostatečné viditelnosti tohoto staršího filmového pokusu 
o  dokumentární zaměření na situaci Romů v  Rumunsku byl Schwartzův film 
prvním celovečerním snímkem zabývajícím se z  nonfikčního úhlu pohledu 
současnou existencí Romů – přesněji řečeno každodenním životem Romů 
v  kolonii nazývané „Dallas“. Šlo o  sídelní lokalitu nacházející se na periferii 
města Kluž a na okraji městské skládky, kam byl místními orgány z centra města 
přestěhován velký počet Romů. Schwartz sice počáteční fázi svého života prožil 
v Rumunsku, ale v době natáčení tohoto snímku už žil v německém Hamburku. 
Film, který je komentován režisérem mimo obraz, je tak dalším případem pohledu 
zvnějšku, pohledu emigranta na rumunské reálie. Pozoruhodné je na tomto 
filmu i to, že vedle záměru dokumentovat osud segregované komunity zachycuje 
Schwartz v  rozhovorech s  romskými obyvateli „Dallasu“ i  rezignovanost, 
s  jakou popisují své životní postoje, své náboženské přesvědčení a to, jak se jim 
daří přežívat v  bídných poměrech, do nichž je úřady umístily. Je to první film 
o životě segregované komunity, která i  v dnešních dnech žije na tomtéž místě, 
v mimořádně těžkých podmínkách. Rozhovory natočené pro účely tohoto snímku 
daly Romům v Rumunsku poprvé příležitost popsat ve veřejně promítaném filmu 
své zkušenosti a utrpení vlastními slovy.

2.3 Pohled „zevnitř“

Dva další rumunské filmy, které byly také uvedeny v devadesátých letech, umísťují 
postavy patřící k  romskému etniku opět jako součást zápletky do epizodních 
rolí. Na rozdíl od Vlaku života, Gádžo dilo a Auf der Kippe tu jde o úhel pohledu 
„zevnitř“ v  tom smyslu, že tyto filmy byly natočeny rumunskými režiséry, 
kteří mají v  místním filmovém průmyslu určitý věhlas, konkrétně jde o  tvůrce 
patřící ke generaci sedmdesátých let Mirceu Daneliuca a Dana Pițu. Generace 
sedmdesátých let byla z  historického hlediska nejvýznačnějším fenoménem 



  |  53

rumunské kinematografie období socialismu. Během sedmdesátých let – po velmi 
výrazných debutech – a v následujícím desetiletí tato první generace režisérů, jež 
od počátku svého života žila v  socialistickém zřízení, modernizovala rumunský 
filmový jazyk tím, že do něj vnášela formální inovace nebo v některých případech 
nádech realismu s důrazem na sociální kritiku. Po pádu socialistického režimu pak 
část těchto tvůrců institučně ovládla rumunskou kinematografii, neboť se dostali 
do vedení studií produkujících se státní podporou hrané filmy. To je i případ výše 
jmenovaných režisérů Daneliuca a  Pițy (viz Toderici, 2020). Přesto však filmy,  
které tito tvůrci vytvořili v  devadesátých letech, nedosahují kvalitativní úrovně 
snímků natočených před pádem socialismu. Při zpětném pohledu v  nich lze 
pozorovat směsici vizuálních zobrazení typických pro společenský zmatek 
období přechodu od autoritativního režimu ke společnosti experimentující 
s  demokratickými a  prokapitalistickými zásadami organizace. Mnoho z  filmů, 
jež v  tomto období režiséři z  generace sedmdesátých let natáčeli, je neurčitě 
alegorických, vyprávěných z  perspektivy protagonisty nacházejícího se v  pozici 
oběti společnosti, anebo jsou satirou společnosti, která ztrácí své hodnoty 
a v kontaktu s novými, kapitalistickými pravidly se propadá do korupce.

Film Eu sunt Adam! ( Já jsem Adam!; 1996), který režíroval Dan Pița, lze  
zařadit do první jmenované kategorie. Jde vlastně o  volnou, křiklavě 
expresionistickou adaptaci jednoho z  kanonických textů rumunské literatury, 
povídky „U Cikánek“ Mircei Eliada. Název výchozího literárního textu odkazuje 
k domu rozkoše, do něhož se protagonista dostává, aby zde už nerozlišoval mezi 
skutečností a iluzí. Stejně jako v povídce je i zde klíčová scéna, v níž jsou hlavnímu 
hrdinovi přivedeny tři mladé ženy různých národností – slovy Eliadova textu 
„Židovka, Řekyně a cikánka“ –, jež ho vyzvou, aby hádal, která z nich je Romka. 
To, co Pița do filmu přenáší, je jakési obsahově prosté znázornění toho, co tato 
tři menšinová etnika znamenají, a obraz se zaměřuje spíše na svůdné kontury tří 
ženských těl, na delirium protagonisty a  čím dál tím agresivnější repliky, které 
vytrvale zdůrazňují slovo „cikánka“. Jako alegorie film Eu sunt Adam! bezděky 
zprostředkovává něco ze skutečné situace etnických menšin v  Rumunsku oné 
doby. Stejně jako se to děje postavě romské ženy v Pițově filmu, i u těchto minorit 
jsou připomínány pouze jejich exotismus a identitární odlišnost, aniž by docházelo 
ke snaze tuto povrchnost nacházející se na hranici stereotypu překonat.

V  případě filmu Mircei Daneliuca Senatorul melcilor (Hlemýždí senátor), 
jenž byl uveden rok před Eu sunt Adam!, je přítomnost romských postav o něco 
konkrétnější, ale o  nic méně problematická. Už v  roce 1991, tedy za dva roky 
od pádu socialistického režimu, World Watch Report zaznamenal 17 útoků na 
romské komunity na území Rumunska (Popan, 2013, s. 30–31). Senatorul melcilor 
fikčně zpracovává incident, který se odehrál v  sedmihradské vesnici Hădăreni 
na podzim roku 1993. Poté, co zde tři Romové zabili ve rvačce Rumuna, se 
rumunští a  maďarští vesničané proti místním Romům vypravili. Podpálili 

Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989



Romano džaniben 1 | 202554  |

několik romských domů (v  jednom byli zabarikádovaní Romové, jeden z  nich 
uhořel) a lynčovali dva Romy, kteří se rozzuřenému davu pokusili uniknout. Jde 
o případ, který byl ve své době mimořádně medializovaný a Daneliuc ho přebírá 
s určitými osobními zkresleními: ve filmu je původem konfliktu navíc také pokus 
o znásilnění rumunské ženy romskými postavami a strůjcem zapálení domu, ve 
kterém jsou Romové zavření, je Maďar (tedy také příslušník národnostní menšiny, 
nikoliv Rumun). Ve filmu se metaforickým způsobem odráží i pohled zvnějšku, 
tentokrát pohled Evropy, která je citlivá na zneužívání moci vůči menšinám: 
záporný protagonista filmu, jenž má politickou funkci, se obává odsudků ze strany 
zahraničních reportérů, kteří se ve vesnici nacházejí, a pokouší se celý problém co 
nejvíce ututlat. Senatorul melcilor je tak první film, který uvádí na scénu násilné 
napětí mezi Rumuny a  národnostními menšinami v  Rumunsku. Důraz klade 
na romskou minoritu, ale používá přitom právě ta klišé, jež obíhala v dobovém 
tisku (Rom jako sexuální násilník), a přesnější obrysy napětí zamlžuje hlubokou 
iracionalitou jednání většiny obyvatel fiktivní filmové vesnice. Jde tedy o cynický 
pohled „zevnitř“. Tento rys snímku je ještě výraznější právě ve srovnání se třemi 
filmy, které natočili v Rumunsku dřívě jmenovaní „outsideři“ Mihăileanu, Gatlif 
a Schwartz.

Zpětně je obtížné určit, jaká byla recepce výše zmíněných filmů těchto tří 
režisérů, protože údaje o návštěvnosti zaznamenané v Rumunsku na stránkách 
Národního centra kinematografie (Centrul Național al Cinematografiei) opomíjejí 
koprodukce z devadesátých let, jako jsou právě Vlak života či Gádžo dilo, nebo 
projekty na rumunské kinematografii institucionálně nezávislé, například Auf der 
Kippe. Je však dost pravděpodobné, že rumunští diváci byli vystaveni spíše filmům 
tehdy slavných režisérů, jako byl Dan Pița či Mircea Daneliuc. Národní centrum 
kinematografie například uvádí téměř 150 000 diváků filmu Senatorul melcilor, 
tedy číslo, které výrazně přesahuje dobově obvyklou návštěvnost rumunských 
filmů. Ve srovnání s tím podle údajů uvedených na stránkách cinemagia.ro Vlak 
života, promítaný v Rumunsku v roce 2002, tedy až čtyři roky po svém dokončení, 
vidělo necelých 5 000 diváků. Ačkoliv obdobná data o návštěvnosti filmů Gádžo 
dilo a Auf der Kippe nemáme k dispozici (zejména ten druhý ale v devadesátých 
letech mohlo shlédnout jen málo diváků), s největší pravděpodobností byla tato 
zobrazení Romů, v  rumunském kontextu novátorská, jež byla díly začínajících  
a/nebo v Rumunsku málo známých režisérů, přijímána místními kruhy milovníků 
filmů jen pomalu. Určité kontextové přednosti těchto filmů, včetně způsobu, 
jakým integrovaly romskou hudbu, dobově fungovaly spíše jako prostředky 
nepřímé propagace. Vzpomínám si například, že o  Gádžo dilo se na počátku 
nového tisíciletí hovořilo v souvislosti s tím, že v něm vystupuje hvězda romského 
původu Adrian Copilul Minune a  Rona Hartner, zároveň ale, pokud vím,  
v  té době neexistoval žádný pokus o  jejich analýzu, co se týče způsobu, jakým 
představují každodenní život romské menšiny. Na přelomu tisíciletí tedy byla 



  |  55

přítomnost romských postav v  těchto snímcích vnímána spíše jako zajímavost 
a něco svým způsobem exotického. Teprve v následujícím desetiletí bylo možné 
zaznamenat první sporadické intervence, v nichž se dal zahlédnout zájem o etické 
a politické aspekty těchto filmových reprezentací, související s lidskými právy.

3 Nultá léta. Konzumní obraz

Nejdůležitějším hráčem na poli rumunského filmového průmyslu, který definoval 
reprezentaci Romů v  audiovizuálním prostředí po roce 2000, je bezpochyby 
soukromý trust Media Pro. Jde o  vlastníka dvou nejpopulárnějších televizních 
stanic tohoto období, Pro TV a  Acasă TV, který by se v  této pozici tvůrce 
konzumního obrazu romské menšiny nacházel, i  kdyby vyprodukoval pouze 
oblíbenou telenovelu Inimă de țigan (Cikánské srdce; 126 epizod, první měla 
premiéru v roce 2007) a její sequel Regina (160 epizod vysílaných mezi lety 2008 
a 2009). Jak rozvedu dále, role Media Pro se ale neomezovala pouze na tento typ 
produkce a zároveň byl tento mediální konglomerát jen jednou ze soukromých 
společností, které v  prvním desetiletí 21. století definovaly to, co se v  dalších 
letech bude pomalu stávat trendem: obraz Romů, který může veřejnost snadno 
rozpoznat, kombinující společenská klišé ve vztahu k Romům s lehkým nádechem 
společenské kritiky.

3.1 Seriál Inimă de țigan

Inimă de țigan je vizuálně komplexní a nejednoznačný produkt. Do jisté míry jde 
o rozředěnou variantu světa z filmů Emira Kusturici přizpůsobenou rumunským 
reáliím. Seriál, jehož jednotlivé epizody režírovali Alexandru Fotea a  Iura 
Luncașu (který jako režisér pokračoval i u seriálu Regina) a scénář napsaly Sorina 
Ungureanu a  Simona Macovei, působí, jako by existoval v  záměrně umělém 
světě. Začátek prvního dílu je přesným, parodickým přepisem slavné úvodní 
scény první části trilogie The Godfather (Kmotr) Francise Forda Coppoly, v níž 
roli mafiánského bosse přebírá bulibaša romské osady, jehož ztvárňuje známý 
rumunský herec Gheorghe Dinică. Na rozdíl od Kusturici, který ve filmech 
pracuje s  neherci a  používá jazyk srbských Romů, je herecké obsazení seriálu 
Inimă de țigan tvořeno profesionálními rumunskými herci anebo – v  případě 
řady ženských postav – známými osobnostmi populárními mezi rumunským 
publikem a dialogy jsou převážně v rumunštině. Úvodními titulky počínaje, film 
představuje obraz osady, který je z  hlediska městské modernity rozporuplný: 
drahá auta projíždějí mezi zchátralými domy napůl rurální enklávou nacházející 
se v blízkosti města. Zápletky melodramat, do nichž jsou postavy zapojeny a které 
jsou roztaženy do 126 epizod, jsou příliš zamotané na to, abych je zde mohl 
krátce shrnout. Kromě televizních klišé, jimiž je seriál zamořen, však za zmínku 

Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989



Romano džaniben 1 | 202556  |

stojí i jeho nejednoznačnost, pokud jde o hodnoty, o nichž pojednává. Seriálová 
osada je na jednu stranu místem, kde se projevují všechny identitární odlišnosti, 
na nichž je obvyklým, stereotypním způsobem vystavěn obraz romské identity: 
patriarchální struktura rodiny, odvolávání se na vlastní zákony, jež se odlišují 
od pravidel většinové populace, zájem o  hudbu atd. Na druhou stranu je však 
protagonistou seriálu Rom, který dosáhl vzdělání, stal se lékařem a opakovaně se 
potýká s rasismem svých profesních kolegů a nadřízených. Odsud vyvěrá hluboká 
nejednoznačnost seriálu, jemuž se daří představovat archaický, téměř nadčasový 
obraz Romů nacházejících se na okraji civilizace a  zároveň problematizovat 
rasismus, který je v Rumunsku všudypřítomný. Tento nástin minima progresivních 
hodnot činí z recepce tohoto seriálu, mimořádně populárního nejen v Rumunsku, 
ale i v dalších východoevropských zemích, velmi vzrušující a dosud neanalyzované 
téma.

Pro snahu o  vybudování rozpoznatelného a  exotického obrazu romských 
postav v  rumunských filmech v nultých letech, a  to v kontextu jejich převážné 
absence předchozích dekád (až na výše jmenované výjimky), je důležitá obecná 
filozofie filmů vyprodukovaných trustem Media Pro. Senatorul melcilor a Eu sunt 
Adam! byly produkovány v  institucionálním, dobově již nefunkčním systému 
státem financované kinematografie a  režírovány tvůrci filmů s  autorskou vizí, 
které se obecně zaměřovaly na umělecké kvality a úspěchy na festivalech. Filmy 
produkované Media Pro představují naopak pokusy o  komerční, konzumní 
kinematografii, která přizpůsobuje komerční vzorce lokálnímu kontextu. Všechny 
sociální kategorie a  příležitostně většina i  národnostní menšiny tak, jak jsou 
zde reprezentovány, procházejí procesem přizpůsobení se tomu, co je žádoucí 
jakožto vzorec divácké oblíbenosti. Přitom filmy z  produkce Media Pro velmi 
často recyklují určité druhy vnímání, které v Rumunsku zobecněly, aby je znovu 
nabídly divákům ve struktuře žánrového filmu. To platí i pro jeden z prvních filmů 
produkovaných Media Pro, v  němž se objevuje značný počet romských postav 
a který byl uveden pět let před seriálem Inimă de țigan: snímek Furia (Zuřivost), 
který režíroval jako svůj filmařský debut Radu Muntean, jenž se později stal 
jedním z nejvýznamnějších tvůrců rumunské kinematografie.

3.2 Celovečerní hrané filmy z produkce Media Pro:  
Dallas mezi námi, Bahrtalo!

Význam filmu Furia, jehož scénář Muntean napsal ve spolupráci s  Ileanou 
Constantin a  Mirceou Stăiculescem, je snáze pochopitelný, vycházíme-li od 
jeho závěrečné scény. V ní si hlavní hrdina a hrdinka (které hrají Dragoș Bucur 
a Dorina Chiriac) stopnou řidiče, který po chvíli začne dělat dívce návrhy a pak 
se ji pokusí znásilnit. Protagonista ztvárněný Bucurem má emoce vybičované na 
maximum poté, co noc předtím mimo jiné došlo k vraždě jeho nejlepšího přítele, 



  |  57

a  v  celkovém záběru natáčeném s  odstupem ho kamera ukazuje, jak zasahuje 
a brutálně bije řidiče, zatímco začínají běžet závěrečné titulky. Je to strohý závěr 
artového filmu, naroubovaný do žánrové struktury snímku, který, jak název 
napovídá, odkazuje na všechny věci, jež jsou v  rumunské společnosti špatné 
a jež byly zahrnuty do jeho zápletky. Jednou z těchto nepravostí je organizovaný  
zločin, ve filmu ztělesněný nevzdělaným, násilným vůdcem zločineckého 
klanu, Romem, kterému se říká Gabonu’ (ztvárňuje ho neherec Adrian Tuli). Je 
diskutabilní, do jaké míry je snímek frontální výpovědí o romské kriminalitě.

Zuřivost, na niž se odkazuje název, si bere na mušku více typů zločinců, včetně 
těch, kteří jsou rumunské národnosti, stejně jako násilí jiného typu, například to 
páchané fotbalovými fanoušky. Přesto však jsou záporné postavy v  tomto filmu 
převážně Romové (nejkrutější z nich se ukazuje být Gabonu’, ale i jeho nezletilý 
syn). Luxusní dům, v němž záporná postava žije, režisér představuje exotizujícím 
a  spektakulárním způsobem, přičemž v  jedné scéně například ukazuje páva,  
kterého má zámožná romská rodina jako symbolického domácího mazlíčka. 
Ačkoliv film odkazuje na tehdy obecně rozšířenou korupci a skrytou kriminalitu, 
a to nejen tu romskou, konkrétní prvky, jejichž prostřednictvím je romská identita 
představena, recyklují hrozivý a stereotypní obraz Romů podle komerčního vzorce.

Zde stojí za stručnou zmínku coby ilustrace exotizujícího způsobu, jakým se 
v té době zacházelo s přítomností romských postav v rumunské kinematografii, 
krátký profil, který při příležitosti premiéry filmu věnoval deník Jurnalul Național 
Adrianovi Tulimu, představiteli Gabona. V  hrubých rysech představuje Tuliho 
životopis až do momentu, kdy ho režisér oslovil s  rolí ve filmu Furia. Jeho 
etnická příslušnost zde zmíněna není, ale jsou zde vyjmenována všechna možná 
zaměstnání, která do té doby vykonával (dělník v  továrně, drobný podnikatel, 
správce hřbitova v  Bukurešti – odtud název článku „Hvězda ze hřbitova“). 
Nejpříznačnější pro způsob, jakým je ve filmu Furia (ale i v jiných snímcích toho 
období) utvářena reprezentace Romů, je krátký úryvek z tohoto článku: „Jediná věc, 
která mu vadila, byl cikánský dům plný věžiček [ve filmu]. ‚Kdyby se mě Muntean 
zeptal na domy bohatých cikánů, věděl bych o pár krásnějších.‘ “ (Rizea a Eduard, 
2002). Tento Tuliho výrok odhaluje praxi dobově převládající v  masmédiích, 
jež se přenesla i  na úroveň reprezentace ve filmu Furia: do popředí jsou jako 
symbolický ekvivalent přinejmenším části romské menšiny stavěny opulentní 
domy, které si bohatí Romové někdy stavějí, jež jsou však implicitně kritizovány 
jako nevkusné. Zdá se ale, že u  některých diváků tohoto filmu tato recyklace 
exotizovaného a stereotypního obrazu fungovala jako potvrzení způsobu, jakým 
jsou Romové na společenské úrovni široce vnímáni. Dokazuje to článek, v němž 
jsou zaznamenány reakce diváků po promítání filmu Furia v roce 2005; mezi nimi 
jeden, pravděpodobně Rumun, identifikovaný jako redaktor novin bulvárního 
charakteru, prohlásil toto: „Ti vymahači byli falešní, takhle se opravdoví drsňáci 
nechovají… vlastně celý ten film byl falešný, až na cikány! Vezměte si cikána 

Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989



Romano džaniben 1 | 202558  |

a nechte ho hrát ve filmu, a uvidíte, že je opravdový… filmy by se měly točit jenom 
s cikány!“ (Popescu, 2005).

Furia je na druhou stranu výjimkou, pokud jde o  žánr. Filmy z  produkce 
Media Pro jsou z velké většiny komedie. Nejčastěji se opakující forma zobrazování 
Romů v těchto komediích souvisí s fenoménem obrácených stereotypů (reversed 
stereotypes), jímž se zabývá Elena Roxana Popan ve své dizertační práci věnované 
tomuto tématu (Popan, 2013, s. 7). Znamená to používání opakujících se 
stereotypů týkajících se Romů, ale takovým způsobem, aby naznačovaly, že 
jsou vlastně přívlastky pozitivními ve vztahu k většinové kultuře, v níž Romové 
žijí. Dokonalým příkladem tohoto obrácení je český film Roming (2007), který 
byl natočen v koprodukci s  rumunskými studii v Buftei a  v němž, jak už jsem 
zmínil na začátku, hraje Jean Constantin. Film, natočený podle scénáře Marka 
Epsteina, má strukturu příběhu v  příběhu: na jednu stranu je to road movie 
sledující vztah starého Roma Romana s  jeho synem a  s  kamarádem Stanem 
během cesty, kterou podnikají, aby se syn setkal se svou nastávající v manželství, 
které jim kdysi domluvili rodiče, a  na druhou stranu popisuje vypravěčským 
hlasem mimo obraz osud postavy jménem Somáli (ztvárněné Constantinem), 
jež je de facto protagonistou příběhu, který píše Roman. Roman bydlí v bytovce, 
kde jsou všichni jeho sousedé také Romové. Večer potají rozsvěcí světlo, tak aby 
se sousedi nedozvěděli, že na rozdíl od nich platí včas účty za elektřinu. Když 
ho s  tím jeho syn konfrontuje, prohlásí, že nechce, aby viděli, že má fungující 
elektřinu, „ze solidarity“. Když dětem ze sousedství řekne, že na něčem pracuje, 
ty se mu vysmějí a odpoví mu, že ve skutečnosti nikdo v celém domě nepracuje. 
Jde o hru s vnímáním Romů neromskou veřejností a onen příběh v příběhu psaný 
Romanem ji posouvá ještě blíže k etnické urážce. Fiktivní Somáli je představen 
jako romský král, který podle filmového vyprávění udělá potají věc pro Roma 
ještě neobvyklejší: najde si zaměstnání. Chodí do práce, aniž by se o tom rodina 
a  známí dozvěděli, a  pak předstírá, že věci, které si může za vydělané peníze  
pořídit, jsou ukradené. Tento podvod komunita náhodou odhalí a  Somáliho 
vyžene, ten se pak vydává na cestu, která symbolicky zdvojuje cestu podniknutou 
Romanem a Stanem a na níž znovu nachází sám sebe. Scénář se zdá být odhodlán 
nevynechat žádný z rasistických stereotypů týkajících se Romů, ale dělá to tak, že 
svůj příběh obaluje způsobem charakteristickým pro tehdejší komerční produkci 
Media Pro. Film začíná hudební skladbou odvozenou z romského folklóru, jež 
představuje jakési komerční rozředění vzorce používaného Kusturicou, a vyprávění 
prokládá řadou obrazů Romů tančících uprostřed bídy, jež je obklopuje, ale mění 
jejich význam tak, aby tyto výjevy odkazovaly na vitalitu a  bujarost romské 
populace. Ve stejném duchu se nese většina momentů, v nichž Romové odmítají 
přijmout etické normy většinové populace a které film zobrazuje jako přestupky, 
které jsou mezi romskými postavami široce rozšířené jako předpoklad svobody být 
přesně tím, čím Romové podle blahosklonných klišé jsou.



  |  59

Někde mezi krajními póly, které představují Furia a  Roming, se nachází 
Dallas Pashamende (Dallas mezi námi; 2005) režiséra Roberta Adriana Peja. 
Pejo, který se narodil v rumunském Aradu, ale emigroval do Rakouska, natočil 
svůj film s  podporou významné vídeňské produkční společnosti Allegro Film. 
Melodramatickým tónem a filmovým zobrazením Romů se však Dallas mezi námi 
příliš neliší od typické produkce Media Pro. Herci v hlavních rolích v  souladu 
s tehdejšími komerčními standardy nejsou Romové a místo, kde se děj odehrává 
a které svým názvem odkazuje k reálné osadě objevující se ve Schwarzově filmu 
Auf der Kippe, bylo vytvořeno pro účely natáčení, včetně domů nacházejících se 
v  blízkosti skládky, v  obci Racoș v  župě Brașov. V  té době zasáhly rumunské 
úřady a natáčení zastavily, což kameraman filmu Vivi Drăgan Vasile interpretoval 
jako akt cenzury (Virgil, 2004). Kromě tohoto konfliktu mezi režisérem, jemuž 
sekundoval filmový štáb, a  rumunským státem, nejednoznačné poselství filmu 
a jeho místy senzacechtivé sekvence sotva ospravedlňují jeho status disidentského 
filmu. Dina Iordanova ho ostatně ve své kritické analýze popisuje jako politicky 
korektní zpracování stereotypního příběhu přehnaně vášnivé lásky mezi Romy 
(Iordanova, 2008, s. 238–239). Příběh filmu Dallas mezi námi sleduje osudy  
Roma, který kdysi opustil chudou komunitu žijící na okraji skládky, stal se 
profesorem a nyní se musí vrátit, aby pohřbil svého otce. Romové z fiktivního 
Dallasu si vydělávají na živobytí sběrem odpadu a  jsou při tom vykořisťováni  
drsným zločincem, který pochází z jejich řad a náhodou je spřažený i s rumunskými 
úřady. To by bylo docela slibné východisko, kdyby se příběh podle pravidel 
komerčního filmu nevyvinul v  melodrama, jež má ve svém centru milostný 
trojúhelník a je vyřešeno přehnaně násilným činem jednoho z Romů z Dallasu, 
a  kdyby na něm neparazitovala nejednoznačná sdělení týkající se touhy Romů 
(v  závěru filmu zastoupených symbolicky jedním chlapcem z  této komunity) 
opustit ubohé prostředí, v němž žijí. I když je rejstřík filmu dramatický a režisérovi 
se jeho záměr nasvítit vykořisťování Romů nedá vyčítat, zpodobnění romských 
postav je v  konečném důsledku stejně jen variací na zobrazení hraničící se 
stereotypy a melodramatickou konzumní syntézou, jíž chybí touha po seriózním 
přístupu k danému tématu.

Jediným filmem z  tohoto období, který se v  zobrazení romských postav 
pokouší o syntézu komického a autentického, je film Bahrtalo! (Bahrtalo! [Hodně 
štěstí!]) režiséra maďarské národnosti Róberta Lakatose, uvedený v roce 2008. Tato 
koprodukce financovaná několika evropskými zeměmi je směsicí dokumentu 
a fikce. Sleduje cesty do zahraničí, jež podnikají Rom a Maďar z Kluže, aby se 
pokusili levně nakoupit věci, které by pak mohli přeprodávat v  Rumunsku. 
Jeho protagonisté Lali (Lajos Gábor) a  Lori (Lóránd Boros), oba maďarsky 
hovořící, jsou v první, asi dvacetiminutové části sledováni dokumentaristickým 
způsobem, jak se snaží zorientovat a najít obchody s předměty z druhé ruky ve 
Vídni. V druhé, přibližně hodinové části, která je zřetelněji fikcionalizovaná, se 

Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989



Romano džaniben 1 | 202560  |

oba hrdinové snaží vymyslet výnosné obchody tentokrát v Egyptě, poté co jeden 
z nich, Lali, přivede na prodej psa s rodokmenem. Humor je tu nejčastěji situační, 
vyvěrající z  interakcí Laliho a  Loriho s  vídeňskými a  káhirskými obyvateli 
různých národností. Opakujícím se zdrojem humoru je dojem, který vyvolává 
Laliho vzhled, typický pro maďarské Romy, tedy klobouk se širokou krempou 
a hustý knír, které před Vídeňany i Egypťany předvádí s hrdostí, ale také neustále 
nejistá situace obou protagonistů, jež se opakovaně proměňuje v metaforu pozice, 
kterou v hierarchii širší společnosti zaujímají příslušníci menšin (v jedné ze scén 
natočených v Egyptě Lali prohlašuje, že doklady psa, jehož s sebou přivedl, jsou 
cennější než ty jeho). Bahrtalo!, i když je nevyrovnaný, pokud jde o tón i obsah, je 
nicméně jedním z mála filmů z této doby, jež budují komplexní portrét postavy 
romského původu a  zároveň zdůrazňují rozpory mezi jeho tradiční identitou 
a městskými, kosmopolitními konturami, v nichž se charakter postavy vyvíjí.

4 Nový realismus: Stírání identitárních obrysů

Spolu s filmem Moartea domnului Lăzărescu (Smrt pana Lazaresca; 2005) a hned 
poté se snímky jako Hârtia va fi albastră (Papír bude modrý; 2006), A fost sau 
n-a  fost? (Bylo nebylo, česky uvedeno jako 12:08 na východ od Bukurešti; 2006) 
nebo 4 luni, 3 săptămâni și 2 zile (4 měsíce, 3 týdny a 2 dny; 2007) se v rumunské 
kinematografii ohlašuje nový (realistický) styl a nová generace režisérů. Projekt, 
jehož součástí je film-manifest tohoto nového hnutí Smrt pana Lazaresca, okamžitě 
oceněný ve festivalové distribuci, nazval režisér Cristi Puiu „šest příběhů z okraje 
Bukurešti“. Nový realismus, určující pro to, co se později bude nazývat novou 
vlnou nebo novou rumunskou kinematografií, volí periferii jako své programové 
východisko. Ale i  přes toto zdůrazňování okrajovosti a  sociálního hlediska lze 
v těchto filmech paradoxně zahlédnout jen velmi málo z identity etnických menšin. 
Nový realismus je v první řadě stylistický, charakterizovaný dokumentaristickým, 
pozorovatelským postojem režisérů. Nebohý pan Lăzărescu ze stejnojmenného 
filmu je okrajovou postavou, je to penzista, který bydlí v paneláku postaveném 
za socialismu, a  dá se u  něj tušit alkoholismus, ale jak on, tak většina postav, 
jež se objevily v první fázi ve filmech nové vlny, patří až na nemnohé výjimky 
k  majoritní populaci. Nová vlna, která je od svého vzniku v  rumunském tisku 
někdy kritizována za to, že divákům na důležitých filmových festivalech, jako 
je ten v  Cannes, téměř oportunistickým způsobem odhaluje pouze negativní 
stránky pomalého vývoje rumunské společnosti, a bývá nálepkována jako „vyžívání 
se v bídě“, právě tato nová vlna téměř podivným způsobem ve svých scénářích 
představuje etnicky takřka homogenní obraz rumunské společnosti.

Jsou tu však i částečné výjimky. Papír bude modrý, jeden z prvních filmů nové 
rumunské kinematografie a druhý celovečerní snímek režiséra Rada Munteana 
po filmu Furia, sleduje příběh dvou vojáků, kteří se ocitají uprostřed zmatku 



  |  61

za prosincové noci roku 1989, kdy v  Bukurešti vypuká revoluce. V  atmosféře 
paranoii, jež je v tom okamžiku všudypřítomná, se hledají ti, kdo začali střílet do 
davů v ulicích (dobově rozšířená teorie tvrdila, že jde o cizí agenty, v dobovém 
jazyce „teroristy“). Jeden z hlavních protagonistů je zajat spolu s dalšími dvěma 
neznámými muži a  vyslýchán jiným vojákem. Jeden z  jeho  předpokládaných 
kompliců, jehož ztvárňuje rumunský herec Andi Vasluianu, má v této scéně ovčí 
kožich a  výrazný knír. Je okamžitě podezříván z  toho, že by mohl být jedním 
z  „teroristů“, a  je s  ním zacházeno drsně, protože vojáci, kteří ho chytili, mají 
dojem, že by to mohl být Arab. Scénář, jehož autory jsou režisér spolu s Răzvanem 
Rădulescem a Alexandrem Baciem, nechává tušit, aniž by to výslovně potvrzoval, 
že dotyčný je ve skutečnosti Rom. Na jednu stranu má toto zmatení vyvolat 
z  narativního hlediska moment napětí tím, že naznačuje, že životy všech tří 
mužů budou alespoň na okamžik v  ohrožení. Scéna se snaží zprostředkovat 
něco z bezmocného zmatku s potenciálně smrtelnými důsledky, s jakým se činila 
rozhodnutí v  době, kdy nikdo nikomu nevěřil. Na druhou stranu je postava, 
jež má pravděpodobně romskou národnost, symbolicky umístěna na stranu 
těch, kdo vyrážejí do ulic, aby protestovali proti ozbrojené moci socialistického 
režimu, jenž se ocitá na pokraji svého definitivního pádu. Jde o jemný akcent, ale 
výrazně kontrastuje s tím, jak byly zobrazovány romské postavy ve filmu Furia. 
Prostřednictvím symbolického převrácení již romská postava není spojována, jak 
tomu rutinně bylo ve filmech od počátku nového tisíciletí, s nadčasovou a tradiční 
existencí, ale je zařazena mezi postavy, jež se rozhodují převzít aktivní roli při 
svržení socialistického zřízení i při utváření své vlastní budoucnosti.

Další film Cum mi-am petrecut sfârșitul lumii ( Jak jsem strávil konec světa; 
2006), režírovaný jiným tvůrcem spojeným s novou rumunskou kinematografií, 
Cătălinem Mitulescem, zahrnuje mezi své postavy také romskou rodinu, 
ale etnická příslušnost těchto postav není ve filmu ani ve scénáři konkrétně 
upřesněna. Mladší chlapec z  rodiny, kolem níž je vystavěna zápletka, má dva 
kamarády, z nichž jeden, pro jehož ztvárnění byl vybrán dětský herec s  tmavší 
pletí, je nazýván pro rumunskou populaci méně obvyklým jménem Tarzan. Jeho 
rodina, jíž vládne dobrosrdečný patriarcha, kterého hraje Jean Constantin, si 
vydělává na živobytí opravováním různých předmětů a způsob, jakým je ve filmu 
konstruována domácnost rodiny, stejně jako výběr herců ztvárňujících členy 
rodiny, neokázale rekonstruuje způsob života usedlých Romů. Jedna z vedlejších 
dějových linií sleduje komicky nepravděpodobný komplot dětí plánujících 
atentát na socialistického vůdce Nicolae Ceaușesca. Dialogy mezi těmito třemi 
dětmi napsali společně Cătălin Mitulescu a  scénáristka Adina Vălean tak, aby 
naznačovaly věrohodné, ale zároveň nezkaleně utopické soužití mezi Rumuny 
a  romskou menšinou před pádem socialistického režimu. Stejně jako ve filmu 
Papír bude modrý jsou znovu i zde hlavní rumunští protagonisté a epizodní romské 
postavy postaveni na stejnou stranu pomyslné barikády.

Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989



Romano džaniben 1 | 202562  |

V tomto procesu se dá pozorovat stírání konvenčnějších rysů, které ve filmu 
zajišťují okamžité rozpoznání postavy romské národnosti, nebo jinými slovy, 
identitárních markerů romské menšiny, jak se upevňují v představivosti většinové 
populace. V rozsáhlé studii na toto téma Radmila Mladenova navrhuje pro tyto 
reálné či imaginární atributy, jež symbolicky oddělují většinové a  menšinové 
obyvatelstvo, koncept „masky“ (Mladenova, 2022). Takovýmto markerem 
identity (nebo atributem identitární „masky“), jenž se opakovaně objevuje ve 
východoevropských filmech s  romskými postavami, který odkazuje na reálné, 
vizuálně reinterpretované aspekty romské identity, je například tradiční romský 
oděv. Dalším z atributů, který je v mnoha z těchto produkcích recyklovaný jako 
klišé a jenž patří spíše do kolektivního souboru představ majority, je obraz staré 
romské ženy kouřící dýmku – vizuální reprezentace s nejednoznačným obsahem, 
jež zároveň odkazuje na zdánlivé nesrovnalosti genderových rolí v romské kultuře 
a  na její exotiku z  pohledu většinové populace. Filmy jako Papír bude modrý 
nebo Jak jsem strávil konec světa nicméně tyto identitární markery reinterpretují 
a ponechávají jich pouze tolik, aby na diváka působily jako vizuální náznaky.

Významný příklad takového stírání identitárních kontur Romů lze nalézt 
v  prvních dvou filmech režiséra Florina Șerbana. Jeho debut Eu când vreau să 
fluier, fluier (Když chci, tak písknu; 2010), natočený podle scénáře, který režisér 
napsal spolu s  Cătălinem Mitulescem na základě stejnojmenné divadelní hry 
Adiny Vălean, získal Velkou cenu poroty na Berlínském mezinárodním filmovém 
festivalu. Ačkoliv se nedá striktně zařadit mezi typické filmy nové rumunské 
kinematografie, představuje film Když chci, tak písknu, stejně jako filmy tehdy  
nové generace rumunských režisérů, realistické zpracování tématu, v  tomto 
případě přibližně 24 hodin ze života trestance ve vězení pro mladistvé kdesi 
poblíž Dunaje. Divadelní hra Adiny Văleanu postrádá jasné specifikace týkající se 
etnické příslušnosti šesti postav, které v ní vystupují. Șerban do filmu navíc jako 
epizodní postavy zapojil 14 vězňů z věznic pro mladistvé v Craiově a Tichilești. 
Objevují se v  jedné z prvních scén filmu, když se koná večerní nástup, a v této 
sekvenci se střídají detailní záběry na vězně světlejší i  tmavší pleti, z  nichž  
některé bylo vidět i v dřívější, úvodní scéně filmu.

Tyto dva okamžiky v narativním světě filmu signalizují skutečnost, že jeho 
protagonista (jehož představuje rumunský herec George Piștereanu) se nachází ve 
vězení, kde jsou společně na jednom místě Rumuni i Romové. To je důležité i pro 
další vývoj zápletky, protože film ukazuje různé mocenské hierarchie uvnitř věznice 
a naznačuje, že některé z postav tmavší pleti, u nichž se nikdy výslovně neuvádí, 
zda jde o Romy, či nikoliv, mají ve vězení vliv a přístup ke zdrojům, nebo dokonce 
v  jedné z klíčových scén hlavního hrdinu násilně provokují, aby daly najevo své 
postavení. Jako postavy v pozadí hrají poměrně důležitou roli při vymezování místa 
protagonisty v neoficiální vězeňské hierarchii. V souladu s realistickým přístupem, 
jenž je chudý na explicitní informace a příznačný pro artové filmy natáčené režiséry 



  |  63

rumunské nové generace, se diváci dozvídají jen velmi málo o motivaci postav, jež 
zde žijí společně s hlavním protagonistou. Případ od případu hrají tito vězni, kteří 
se poprvé v životě ocitli před filmovou kamerou, v příběhu roli, jež je redukována 
na narativní funkci: buď protagonistovi pomáhají, nebo jsou symbolickými 
překážkami na jeho cestě. Výsledný výsek ze života zdůrazňuje atmosféru mužské 
soutěživosti a  násilí doutnajícího ve vězení, ale romské postavy nadále udržuje 
nebezpečně blízko stereotypů o romské zálibě v kriminalitě.

Ostatně v  době uvedení filmu Když chci, tak písknu začaly být reakce na 
zobrazování Romů v rumunské kinematografii, a to i coby statistů, různorodější. 
Nový realismus rumunských filmů na jednu stranu začal být spojován s obecnými 
sociálními problémy, na něž tyto filmy odkazovaly. Například režiséra Florina 
Șerbana někdo poté, co získal berlínskou cenu, konfrontoval následujícím 
způsobem: „Na online fórech se komentují filmy, a to i na ten tvůj [sic!], že ‚škodí 
obrazu země‘, že ‚se v  nich stále mluví o  cikánech, manelistech a  zlodějích‘.“ 
(Danciu, 2010). Citované obvinění znovu verbalizuje strach sdílený po roce 
1989 většinovou rumunskou populací, že bude na evropské úrovni spojována 
s romskou minoritou a vlnou kriminality mající svůj původ ve východní Evropě. 
Na druhou stranu v jinak negativní recenzi Șerbanova filmu reportér tehdejšího 
humoristického deníku Kamikaze kriticky upozorňuje právě na filmovou recyklaci 
stereotypu spojujícího romskou menšinu s  kriminalitou: „Mimochodem jsem 
pro svého kamaráda, člena neziskové organizace S.P.E.R. (Stop předsudkům 
o romském etniku) zaznamenal, že všichni vězni ve vězení byli cikáni“ (Goace, 
2010). V  období, kdy se na úrovni masmédií začíná projevovat občanský  
aktivismus za práva etnických menšin a začíná se rýsovat veřejný diskurs o jejich 
sociální integraci, jako téma institucionálně podporované i  ze strany Evropské 
unie, se tedy v rumunském veřejném diskurzu začínají objevovat i ​​první reakce na 
to, jak Romy ztvárňuje právě rumunská kinematografie.

Druhý Șerbanův film, Box (2015), natočený podle režisérova vlastního 
scénáře, odvádí tuto nejednoznačnost filmové reprezentace Romů jiným směrem. 
Jeho ústředním bodem je přitažlivost mezi mladým boxerem (jehož představuje 
neherec Rafael Florea) a  starší herečkou (ztvárněnou Hildou Péter), s  níž 
se mladík náhodou setká. Ani v  tomto případě nám film neposkytuje žádné 
přesnější informace o protagonistově etnickém původu, až na jeho tmavší pleť, 
která naznačuje, že by to mohl být Rom. Naopak jeho dny rozdělené mezi 
trénink a rostoucí zájem o ženu, kterou se snaží získat, působí obvyklým dojmem 
všedního života poměrně obyčejného mladého muže. I filmový obraz domu, ve 
kterém hrdina bydlí se svým otcem, postrádá jakýkoliv konkrétní prvek, jenž by 
mohl naznačovat jeho příslušnost k nějaké určité národnosti. Do jisté míry se zdá, 
že Șerban, který v rozhovorech o filmu uvedl, že ho zajímá spíše věkový rozdíl 
mezi hlavními postavami a jeho důsledky pro jejich vztah, tuto nejednoznačnost 
plánoval. Ovšem možná i kvůli tomu, že měly rumunské filmy v této době pověst 

Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989



Romano džaniben 1 | 202564  |

snímků tendujících silně k  realismu a  sociálním tématům, zahraniční recenze 
filmu nebo jeho synopse, jako byla ta při uvedení Serbanova filmu na festivalu 
v  Karlových Varech, naopak zdůrazňovaly etnickou identitu hlavní postavy, 
jakkoli ve skutečnosti ve filmu zůstává neurčitá (viz Lodge, 2015; Och, 2015). 
Důležitější ale možná je, a  to ve srovnání s dobovými komerčními filmy, právě 
toto režisérovo odmítnutí učinit hrdinu okamžitě rozpoznatelným z  etnického 
hlediska, odmítnutí poskytnout prostřednictvím scénografických či hudebních 
indicií důvěrně známý a  snadno stravitelný obraz mladého Roma. Právě tímto 
rozhodnutím se vzdaluje identitárním markerům, které obecně zamořují filmy, 
v nichž romské postavy figurují. Identifikace romské postavy s všedním životem 
relativně shodným s životem většinové populace ji posouvá dál od exotizujících 
nuancí mainstreamových rumunských filmů daného období.

Na závěr stojí za to znovu zmínit Cătălina Mitulesca. Ačkoliv byl jedním 
z prvních režisérů nové rumunské kinematografie, kteří sklízeli festivalové úspěchy 
– v roce 2004 obdržel v Cannes Zlatou palmu za krátký film Trafic (Provoz) –, 
ve své pozdější kariéře byl na filmových festivalech oceňován méně. Přesto 
však zůstal do značné míry jako režisér i  jako producent své vlastní produkční 
společnosti Strada Film věrný filmům z  chudých periferií, s  nimiž se nová 
rumunská kinematografie ztotožňovala ve svých počátcích, tedy bezprostředně 
po roce 2005. V období maximální viditelnosti rumunské nové vlny byl Strada 
Film produkční společností, která podpořila několik projektů, v nichž můžeme 
nalézt méně stereotypní zobrazení romských postav, přičemž do příslušných 
rolí byli obsazováni romští neherci. Výše zmíněný film Když chci, tak písknu je  
z produkce Strada Film, stejně jako krátkometrážní snímek Muzica în sânge (Hudba 
v krvi, 2010), který režíroval Alexandru Mavrodineanu. Muzica în sânge má mimo 
jiné tu zásluhu, že pozitivně přistupuje k hudebnímu žánru manea, který byl v té 
době vnímán jako hudba romských večírků a bylo na něj pohlíženo s povýšeností.

Do jedné z  hlavních rolí byl obsazen Robert Drumus, vystupující pod 
pseudonymem Lele a  známý tehdy jako talentovaný interpret tohoto žánru, 
kterého objevil impresário Dan Bursuc. Ve fikční, filmové verzi se Lele účastní 
konkurzu pořádaného právě tímto slavným Bursucem (jedna ze scén se odehrává 
v  místnosti před impresáriovým studiem, kde účastníci čekají, a  ukazuje, jak 
populární tento žánr ve skutečnosti je), ale na rozdíl od skutečného Drumusova 
životního příběhu se mu nepodaří impresária zaujmout. Cestou domů však 
v autobuse improvizuje píseň, zaujme většinu spolucestujících, kteří obdivují jeho 
hlas a přidávají se k němu zpěvem. Proti téměř utopickému způsobu, jakým se 
postavy filmu spojují ve spontánní oslavě toho, jak hudba stírá etnické rozdíly, 
se dají vznést určité námitky, přesto je ale Muzica în sânge jednou z nemnohých 
filmových zpodobnění romské kultury (s  výjimkou filmu Jak jsem strávil konec 
světa, za který je Cătălin Mitulescu zodpovědný přímo), v  němž je režisérova 
sympatie k danému tématu téměř hmatatelná.



  |  65

5 Naše škola, Aferim! a nové vklady do zobrazování

V  roce 2013 uvedl herec a  příležitostný režisér Horațiu Mălăele druhý film,  
který režíroval, Funeralii fericite (Šťastný pohřeb). Scénář, jehož autorem je  
Adrian Lustig, vychází z  fantastické premisy, která je v  dokonalém souladu 
s  exotizujícími reprezentacemi Romů v  komerční kinematografii předcházející 
dekády. Ve filmu se tři muži po propité noci náhodně setkávají se starou Romkou, 
jež jim nabídne, že jim bude věštit budoucnost, přesněji řečeno uhádne přesný 
okamžik jejich úmrtí. Muži, jejichž nálada se pohybuje někde mezi podrážděním 
a pobavením, s  tím souhlasí a dozvědí se, že všichni tři zemřou v  témže týdnu 
v odstupu několika dnů – což se v následujícím průběhu filmu také stane. Ještě 
před samotným věštěním stará žena dokáže, že je schopná i  pořádné dávky 
zlomyslnosti vůči placeným společnicím přítomných mužů. Jejich reakce 
symbolicky reprodukují nejednoznačnou odezvu, jíž vyvolává samotné stereotypní 
zobrazení Romů, které zde Lustig a  Mălăele předvádějí. Jednoho z  nich musí 
ostatní držet, aby starou ženu neuhodil, zatímco hlavní hrdina se baví vším, co 
se děje. Mălăele do  této sekvence zhuštěně převádí kombinaci blahosklonnosti 
a sarkasmu, s jakou se setkáváme u tradičního filmového zobrazení Romů, které 
sestává z  nakupení množství rozpoznatelných klišé. Tento tip reprezentace se 
v  komerční rumunské kinematografii objevuje opakovaně, a  to i  v  posledních 
letech, a  pokračuje tak v  tradici komerčního způsobu zobrazování z  nultých 
let. Co se však mezitím změnilo, je prolomení téměř naprostého (kromě výše 
zmíněných výjimek) monopolu tohoto typu zobrazování. V  průběhu jednoho 
desetiletí začalo vícero rumunských filmů – jak hraných, tak dokumentárních 
– tento přístup zpochybňovat a  pokusilo se přijít s  pravdivějším zhodnocením 
situace Romů a jejich reprezentace v audiovizuální kultuře.

Rumunský dokumentární film má z  tohoto úhlu pohledu mírný 
chronologický náskok. Už od poloviny první dekády 21. století se objevují 
dokumenty, které k  tomuto tématu přistupují záměrně objektivním, 
pozorovatelským způsobem, například Blestemul ariciului (Prokletí 
ježka), režírovaný Dumitrem Budralou, nebo film Mămăliga te așteaptă 
(Kukuřičná kaše na tebe už čeká), který natočil Laurențiu Calciu, 
přičemž oba filmy měly premiéru v  roce 2004. Druhý z  nich je například 
pozoruhodný tím, jak sleduje život chudé romské rodiny v  Moldavsku 
a  střídá při tom sekvence, v nichž matka starající se o děti vykonává svou  
každodenní práci, s další narativní linií, v níž je jeden z jejích synů donucen 
pro nedostatek peněz opustit studium teologie a  pomáhat své matce 
a rodině. Dokumentární filmy, jako je tento, které se objevovaly v době, v níž 
převládal stereotypní, konzumní způsob zobrazování Romů, jak už jsme 
si ukázali výše, vytvářely obraz každodenní existence Romů bez umělých 
prvků. Aniž by explicitně vyjadřovaly jakýkoliv politický postoj, už svým 

Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989



Romano džaniben 1 | 202566  |

záměrem dokumentovat bez vměšování se stavěly proti vykonstruovanému 
a donekonečna omílanému obrazu exotičnosti romské populace.

Ve svých závěrech mnohem pronikavější byl dokument Școala noastră (Naše 
škola), jehož autorkami jsou Mona Nicoară a Miruna Coca-Cozma a který byl 
uveden v  roce 2011. Jde o  skutečnou obžalobu způsobu, jímž rumunské úřady 
uchopovaly proces sociální integrace Romů podporovaný Evropskou unií (do níž 
Rumunsko patří od roku 2007). Film sleduje čtyři roky snahy o desegregaci škol 
v malém sedmihradském městě Târgu Lăpuș. Za tuto dobu film stihl zaznamenat 
rozběhnutí projektu financovaného z  evropských peněz, jeho obtíže, neochotu 
některých jeho účastníků, a  nakonec i  jeho neúspěch. V  závěru romské děti 
kooptované státními školami buď opouštějí vzdělávání, nebo jsou jako nežádoucí 
přeřazeny do zvláštních škol. V osobním rozhovoru, který jsem měl možnost vést 
s jednou z režisérek, Monou Nicoarou, mi tato tvůrkyně na otázku, jak předem 
poznala případ, ve kterém budou setrvačnost úřadů a  rasismus přetrvávající 
v  pozadí jejich povrchních záměrů tak očividně patrné, odpověděla, že v  době 
zahájení natáčení se naopak situace v  Târgu Lăpuș mezi mnoha současně 
realizovanými projekty jevila ve skutečnosti jako nejslibnější. Naše škola je z tohoto 
úhlu pohledu hodnocením současné situace romské populace a vztahů se státními 
institucemi, které sotva ponechává prostor pro jiné závěry, než že zde přetrvává 
symbolický distanc, v němž většinová populace Romy drží, a z této perspektivy 
jde o  jeden z nejvýznamnějších rumunských filmů posledních let zkoumajících 
škodlivé dopady etnických předsudků vůči Romům.

Dalším dokumentem, který kriticky zkoumá struktury moci, v  nichž jsou 
Romové uvězněni, a  také způsob, jakým se tyto struktury reprodukují uvnitř 
menšinové populace, je film režisérky srbského původu Ivany Mladenović Lumea 
în pătrățele (Svět ve čtvercích, česky uveden jako Zhasni světlo; 2012). I ten pochází 
z produkce Strada Film a sleduje úsilí tří mladých romských mužů o nápravu po 
jejich odchodu z  vězení. Zmínka o  Strada Film má zde dvojnásobný význam, 
protože odhlédneme-li od programového profilu filmů produkovaných Cătălinem 
Mitulescem, tito tři mladíci ve skutečnosti patří mezi neherce, kteří se objevují ve 
filmu Když chci, tak písknu ve více či méně epizodních rolích. Mladenović ve filmu 
od počátku buduje symbolické napětí s akcenty odkazujícími na různé společenské 
vrstvy, k nimž tři muži patří. V prvních sekvencích tedy vidíme jednoho z nich, 
jak je propuštěn, aniž by na něj někdo před věznicí čekal, zatímco dalšího vítá 
početná skupina rodinných příslušníků a známých, mezi nimiž je i známý zpěvák 
žánru manea, který do mikrofonu pronáší věnování pro bývalé spoluvězně právě 
propouštěného muže. V  jiných sekvencích režisérka sleduje interakce svých 
subjektů s  jejich rodinami a  blízkými přáteli a  staví je vzájemně do kontrastu. 
Mladenović není příznivkyní pozorovatelského stylu, a  tak někdy z  prostoru 
mimo obraz zasahuje a  interaguje se svými subjekty. V  jedné takové scéně se 
například jednoho z mužů ptá, proč se ke své přítelkyni chová agresivně. Zhasni 



  |  67

světlo tak zaujímá zainteresovaný úhel pohledu, ve kterém režisérka ohledává 
problém průniku mezi diskurzy a postoji souvisejícími s genderem, sociální třídou 
a etnickou příslušností, s nimiž se tito tři mladíci identifikují nebo jimiž se definují, 
a snaží se tak prolomit monolitický obraz veřejného vnímání Romů.

V závěsu za těmito filmy vytvořili rumunští dokumentaristé během celého 
desetiletí množství rozmanitých reprezentací (většinou městského) života Romů. 
Okamžikem, kdy se tento přístup začal více zviditelňovat, nastal pravděpodobně 
roku 2014, kdy byl uveden další observační dokument o  dětech z  romské 
rodiny a o tom, jak si musejí v nepřítomnosti matky poradit samy, nazvaný Toto 
și surorile lui (Toto a  jeho sestry), jehož autorem je Alexander Nanau. Film opět 
produkoval Strada Film, tentokrát však ve spolupráci s  HBO Europe. Většina 
těchto filmů začíná mít společný důraz na dlouhodobou dokumentaci subjektu, 
takže zachycuje jejich vývoj v čase, na rozdíl od východoevropských hraných filmů 
tohoto období – právě v této době se totiž v  jiných evropských zemích objevují 
pro kinematografickou reprezentaci Romů důležité filmy, jako například Csak 
a szél (Je to jen vítr ; 2012) Benedeka Fliegaufa a Epizoda u zivotu beraca zeljeza 
(Epizoda ze života sběrače železa; 2013) Danisa Tanoviće, jež se vždy soustředí na 
jeden dramatický moment ze života svých romských postav. Až na poměrně málo 
výjimek je jejich přístup observační. Některé z  nich zdůrazňují tradice pro 
romskou kulturu specifické, například Ultimul căldărar (Poslední Kalderaš, 2016) 
Cosmina Bumbuțe a Eleny Stancu nebo Pocalul. Despre fii și fiice (Pohár. O synech 
a dcerách; 2022), nedávná pozoruhodná spolupráce mezi antropoložkou Cătălinou 
Tesăr a režisérkou Danou Bunescu. Jde o dokument zkoumající zbytky tradičních 
praktik spojených s  významem narození dítěte mužského pohlaví v  komunitě 
Romů zabývajících se výrobou stanů. Na opačném pólu se svým způsobem nachází 
ambiciózní projekt Rada Ciorniciuca Acasă (Doma; 2020), který sleduje neurčitý pocit  
ztráty identity pociťovaný romskou rodinou vysídlenou z  bukurešťské lokality 
Delta Văcărești, jež byla nedávno prohlášena za přírodní rezervaci, a  také vývoj 
vztahů mezi členy této rodiny poté, co se přestěhují do sociálního bydlení 
v hlavním městě. Jako poslední příklad lze uvést nejnovější dokument režiséra filmu  
Auf der Kippe Andreie Schwartze, nazvaný Europa Passage (2022). Jde o intimní 
portrét romské rodiny, jejíž členy chudoba v rodném Rumunsku dohnala žebrat 
v ulicích Hamburku, natáčený po dobu pěti let. V těchto dokumentech neexistuje 
homogenní diskurs týkající se romské identity nebo toho, co Romové představují 
ve vztahu k  většinové populaci, ale můžeme říci, že důraz na každodenní život 
Romů a na rozdíly v jejich hodnotách, které vyplývají z jejich interakcí, vytlačuje 
vizuální reprezentace vyplývající z  tradičních představ a  upozorňování na 
symbolické etnické rozdíly. I  když jsou tyto dokumenty natáčeny stále z  vnější 
perspektivy, snaží se distancovat od procesu projekce etnických nebo regionálních 
fantazií do romské populace, na nějž Sean Homer upozorňoval již téměř před 
dvěma desetiletími.

Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989



Romano džaniben 1 | 202568  |

V  oblasti hraného filmu je pro téma zobrazování Romů v  rumunské 
kinematografii posledního desetiletí nejdůležitějším filmem bezpochyby Aferim! 
(2015), jejž natočil Radu Jude. Jde o  první rumunský film, který nastoluje 
otázku romského otroctví na území dnešního Rumunska, což je fenomén, 
který je v dosavadních tuzemských filmových vyprávěních neviditelný, přestože 
trval přibližně čtyři a  půl století. Zápletka filmu, který vychází ze struktury 
a vzhledu klasického westernu, má ve svém středu tři protagonisty: Constandina, 
vojenského úředníka nacházejícího se v roce 1835, kdy se děj odehrává, na nižší 
pozici v administrativní hierarchii, jeho syna Ionițu a Carfina, romského otroka, 
který uprchl z  bojarova panství a  jehož Constandin a  Ioniță chytí, a  nakonec 
ho spoutaného v  řetězech přivedou zpět jeho vlastníkovi. Scénář filmu, jehož 
autorem je režisér a  prozaik Florin Lăzărescu, je na úrovni replik důmyslně 
vystaven ze širokého seznamu děl klasických rumunských autorů, z nichž mnozí 
žili právě v době, v níž se filmová zápletka odehrává, takže různé názory, které 
si Constandin, Ioniță a poutníci, s nimiž se tito cestou setkávají, vyměňují, jsou 
ve skutečnosti emblematické pro přesvědčení a  hodnoty vzdělaného světa na 
rumunských územích v 19. století.

Režisér se scénáristou v průběhu filmu ukazují jak scénu trhu, na němž jsou 
Romové prodáváni jako jakékoliv jiné zboží (v popisech evropských cestovatelů, 
kteří v  prvních desetiletích 19. století projížděli rumunskými územími, je to 
jeden z  jevů, jichž si opakovaně a  s  hrůzou všímají), tak i  závěrečnou scénu, 
v níž je Carfin bojarem z pomsty krutě vykastrován. Kolem těchto událostí Jude 
a Lăzărescu stavějí pečlivou konstrukci myšlenkového světa, ze kterého z pohledu 
lidí, kteří v té době žili (a děl, jež režisér a scénárista implicitně citují), vyplývá 
údajně přirozený řád věcí, jenž umožňuje pokračovat ve zneužívání moci, jehož se 
dopouštějí Rumuni na Romech, muži na ženách a obecně lidé s vyšším postavením 
na těch, kdo se nacházejí ve spodní části společenské pyramidy.

Pro Judeho je Aferim! podle toho, co uvedl v rozhovoru v roce 2015, do stejné 
míry filmem o  otroctví Romů na rumunských územích, o  rasismu (o  rasismu 
z fikčního 19. století, v němž se zápletka odehrává, avšak s implicitním odkazem 
k  tomu, který přetrvává i  v  současnosti) a  také o  „přijatých myšlenkách“, jak 
režisér nazývá koncepty v nesčetných podobách neustále recyklované na podporu 
udržování tradičních podob společenské dominance (Adevărul; 2015). Z tohoto 
úhlu pohledu je, alespoň v oblasti rumunské hrané tvorby, novost filmu absolutní 
a  na úrovni veřejné debaty nad těmito tématy Aferim! funguje jako výzva 
k revidování heroické, optimistické a na zkušenosti většinové populace založené 
perspektivy, na níž se výklady rumunských dějiny obvykle zakládaly.

Důležitý pro způsob, jímž dodává svou vlastní vizi příběhu, který by v rukách 
někoho jiného mohl vypadat jako typická produkce společnosti Strada Film bez 
zjevných politických vkladů, je projekt Soldații. Poveste din Ferentari (Vojáci. Příběh 
z Ferentari; 2016), debut režisérky Ivany Mladenović v oblasti hraného filmu. Jde 



  |  69

o adaptaci stejnojmenného románu spisovatele Adriana Schiopa,3 v níž si autor 
předlohy zahrál sám sebe jako jakéhosi gádža dila, který provádí svůj doktorský 
výzkum v  nejchudší bukurešťské čtvrti Ferentari a  vstoupí do romantického 
vztahu s Romem nedávno propuštěným z vězení. Film je pozoruhodný především 
tím, jak nastartoval kariéru Vasileho Pavla Digudaie, neprofesionálního romského 
herce, který zde představuje Alberta, romského hlavního protagonistu.

V  polodokumentárním stylu, který Mladenović ukazuje v  tomto filmu, je 
vidět něco z jejího přístupu ve Zhasni světlo. Chudá čtvrť, v níž je natočen, místo, 
kde žijí v  prostředí materiální bídy v  těsné blízkosti Rumuni i  Romové, se ve 
Vojácích stává místem symbolických kontrastů. Jeden z nejlepších okamžiků celého 
filmu dokumentárním způsobem zachycuje, jak buldozer na příkaz úřadů bourá 
chudobnou barabiznu, a  při tom zblízka zachycuje malou holčičku, s  ruinami 
v pozadí. Film poté pomocí montáže sestavuje dohromady reakce různých obyvatel 
čtvrti na hudební skladbu, jejíž zdroj je nějakou dobu mimo záběr, aby byl později 
identifikován jako znamení pro začátek svatby v sousedství, kvůli které byl před 
vchodem do jednoho z  paneláků rozprostřen červený koberec. Tato schopnost 
inteligentně zachycovat to, co je vizuálně spektakulární a zároveň typické pro tuto 
okrajovou oblast, je hlavní předností režisérky filmu. Na druhou stranu Schiopův 
román analyzující, jak jsou moc, sexualita a  maskulinita zakódovány v  žánru 
manea, představuje v tomto příběhu o prohlubující se intimitě mezi dvěma muži, 
Rumunem a Romem, v jemnějších odstínech mocenské vztahy a sociální a sexuální 
tabu, jež předurčují interakce mezi většinovým etnikem a Romy – témata, která 
navazují na dřívější zájmy Ivany Mladenović ve filmu Zhasni světlo.

Je nutno poznamenat, že jak Vojáci, tak Aferim! jsou projekty produkční 
společnosti HiFilm, založené producentkou Adou Solomon, jež stojí za 
některými z  nejinovativnějších a  politicky nejpodnětnějších filmů posledního 
desetiletí. Oba jmenované filmy každý svým vlastním způsobem nastavují určitý 
standard, pokud jde o  sebereflektivní a  odstíněný způsob, s  nímž přistupují 
k  tématům týkajícím se romské menšiny. Přinejmenším prozatím se jejich 
standard zdá být poměrně náročným: od doby, kdy byly uvedeny výše jmenované 
filmy, se podobnými tématy či příběhy zabývalo jen málo hraných snímků. 
Jedním z těchto vzácných filmů je krátkometrážní Scris/Nescris (Psané/Nepsané; 
2016), který režíroval kameraman Adrian Silișteanu podle scénáře Claudie 
Silișteanu. Jde o film, který vychází z exemplárního případu, a to narození dítěte, 
aby zkoumal právní překážky, s  nimiž se musí Romové potýkat v  kontaktu 
s rumunskou administrativní strukturou.

Film je důležitý také tím, že je jedním z  prvních, v  jehož obsazení se 

3 �Román vyšel česky pod názvem Vojáci: Příběh z Ferentari (Brno: Větrné mlýny, 2024; překlad: Tereza 
Prymak). Viz též esej antropologa A. Schiopa o výše zmíněném hudebním žánru manea, reflektující i jeho 
práci, román i film v tomto čísle RDž. 

Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989



Romano džaniben 1 | 202570  |

objevuje romská herečka a režisérka Alina Șerban. Ta doposud hrála v několika 
evropských artových filmech – naposledy například v  projektu australského 
režiséra makedonského původu Domakinstvo za pocetnici (Vedení domácnosti pro 
začátečníky; 2023) – ale začala se aktivně věnovat i režírování a doposud natočila 
dva krátké filmy, Bilet de iertare (Propouštěcí dopis; 2020) a Eu contez (Na mně 
záleží; 2021). V rumunské hrané kinematografii se tak tedy objevuje první romský 
hlas, který se dovolává svého práva na sebeprezentaci. Děj filmu Bilet de iertare 
se navíc odehrává v  období romského otroctví a  Alina Șerban v  jeho scénáři 
zdůrazňuje utrpení Romů vyplývající z  jejich zranitelného postavení naprosté 
právní závislosti na vůli většinové populace.

Na první pohled by se dalo říci, že se jedná o převzetí tématu filmu Aferim! 
zpracované z hlediska osobní identity, ve skutečnosti však lze Bilet de iertare do 
určité míry definovat jako uměleckou reakci na Judeho film. Bezpochyby vychází 
i z širšího úsilí o sebeprezentaci, což může být obtížněji rozpoznatelné pro toho, 
kdo sleduje pouze kinematografické projekty, které se dostávají do komerční 
nebo festivalové distribuce. V  procesu podpory sebeprezentace je nejdůležitější 
rumunskou institucí Národní centrum romské kultury Romano Kher (Centrul 
Național de Cultură a Romilor – Romano Kher) založené v roce 2003, v té době 
spadající pod Ministerstvo kultury a od roku 2013 podřízené Národní agentuře pro 
Romy (Agenția Națională pentru Romi). V průběhu existence centra vznikla řada 
filmů, které mají ambici prezentovat zkušenosti Romů zevnitř, na základě jejich 
svědectví, a  zároveň vzdělávat většinovou veřejnost o  historii romské populace. 
Mezi filmy dostupnými na youtube kanálu centra4 se dá najít krátkometrážní 
hraný film Ioana. O rugă, o dorință, un vis împlinit (Ioana. Modlitba, přání, splněný 
sen), jejž režírovali Radu a Vali Rupițové, tak i řada dokumentů pojednávajících 
o tématech, která byla ve veřejném rumunském diskurzu dlouho opomíjena, jako 
je romský holokaust a otroctví Romů. Tyto filmy, natočené v posledním desetiletí 
a ve srovnání s ostatními zde probíranými tituly postrádající větší viditelnost, jsou 
výrazem společného úsilí o definování vlastní identity.

Pro tuto snahu o  kinematografickou sebereprezentaci jsou mimořádně 
důležité také dva dokumentární filmy romského sociologa Adriana-Nicolae 
Furtuny Sostar na rovas? … De ce nu plâng? … Holocaustul romilor și povestea 
lui adevărată (Sostar na rovas?... Proč nepláču? … Romský holokaust a  jeho 
skutečný příběh; 2009) a  Povestea lingurii (Příběh lžíce; 2012), vytvořené 
v  podobném institucionálním kontextu. První z  nich vznikl v  rámci projektu 
Romského centra Amare Rromentza (Centrului Romilor „Amare Rromentza“), 
jehož výsledkem byl také svazek svědectví o  romském holokaustu, na němž 
editorsky spolupracovali Furtună, Delia-Mădălina Grigore a Mihai Neacșu. Film 

4 https://www.youtube.com/playlist?list=PLd4xFL8qA3GMHjpjC-x9ESF5zckrh1vsf



  |  71

zaznamenává vzpomínky 16 pamětníků, kteří přežili deportace a etnické čistky, 
které na Romech páchal režim maršála Iona Antonesca za druhé světové války. 
Druhý snímek, natočený v rámci Centra pro kulturní a sociální výzkum Romane 
Rodimata (Centrului de Cercetări Culturale și Sociale „Romane Rodimata“), 
je antropologický dokument, který sleduje v několika rumunských župách malé 
komunity Romů, jejichž obživou je výroba koryt. Zabývá se způsobem, jakým 
tito lidí provozují tradiční řemesla a zdůrazňují identitární rozdíly mezi různými 
generacemi korytářů. Zmiňované dva krátké filmy Aliny Șerban, aniž by přímo 
souvisely s aktivitami těchto institucí – před vstupem do oblasti filmu si Șerban 
už vybudovala reputaci divadelní herečky a dramatičky –, vznikly v intelektuálním 
prostředí, v  němž romští umělci a/nebo aktivisté posledních deset až patnáct 
let opakovaně spolupracovali na tvorbě vzdělávacích videomateriálů, jako jsou 
projekty Národního centra romské kultury, a také na vytváření inovativních forem 
uměleckého vyjádření v jiných audiovizuálních médiích, než je film.

6 Závěry

Dalo by se říci, že vzhledem k  tomu, jak velmi vzácné byly kinematografické 
reprezentace Romů v  rumunských filmech až do devadesátých let ve vztahu 
k  jejich významnému zastoupení coby etnické menšiny v  Rumunsku, se 
Romové v  rumunské kinematografii ocitali po velmi dlouhou dobu na pokraji 
neviditelnosti. Nemnohé reprezentace, které přeci jen existují, recyklují stereotypy 
o Romech, jež film sdílí v daném období i s jinými druhy umění. V okamžiku, kdy 
Romové v  kinematografii poprvé začínají být viditelní, jakkoli zatím poměrně 
diskrétně – tato první fáze spadá do devadesátých let – je to zejména zásluhou 
režisérů, kteří z  Rumunska emigrovali za socialismu nebo kteří se jako Tony 
Gatlif rozhodli natáčet v romské komunitě v Rumunsku. Toto první období, kdy 
začínají být Romové poměrně viditelní, zachycuje postavy na okraji rumunské 
společnosti a symbolicky i na periferii východoevropských dějin. V následujícím 
desetiletí, kdy obraz Romů prochází procesem komodifikace v komerčních filmech 
(zejména v těch z produkce komerčního trustu Media Pro), mají romské komunity 
v rumunském filmu buď nadčasové rysy, jako by existovaly mimo historii, nebo 
představují jakýsi přelud mající podobný obsah jako obavy dominantní, většinové 
populace, které se týkají absence společenského řádu.

V  reakci na to se v procesu typickém nejen pro Rumunsko, ale i  šířeji pro 
východoevropskou kinematografii, realistické filmy z druhé poloviny nultých let 
a hlavně z následujícího desetiletí snaží tento obraz upravit a dodat mu nové obrysy. 
Zejména v poslední dekádě se odkaz na skupiny nacházející se v představivosti 
neromské rumunské společnosti na společenském okraji proměňuje ve zkoumání 
historické marginalizace romské menšiny na základě rasových argumentů, a  to 
jak v  hraných, tak v  dokumentárních filmech. Režiséři a  režisérky kladou nový 

Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989



Romano džaniben 1 | 202572  |

důraz na autenticitu, realismus a v nejnovější době také na zachycení mocenských 
vztahů, jež určují interakce mezi rumunským obyvatelstvem a menšinami, ale také 
na tematizaci vlastních myšlenkových struktur. Tento poslední, sebereflektivní  
moment, slepá ulička související s limity toho, jak režiséři pocházející z většinové 
populace z  vnějšku romskou minoritu představují, se už asi po dobu deseti let 
začíná vyvažovat projekty, které vycházejí z  úsilí romských umělců a  badatelů 
o  sebeprezentaci. V  současné době bylo prvního slibného kroku tímto směrem 
dosaženo v podobě hraného filmu režisérky Aliny Șerban. Také další dokumentární 
filmy romských tvůrců, včetně těch se vzdělávacím zaměřením, dokládají jejich 
značné úsilí o nápravu a  redefinici stereotypních obrazů přítomných ve filmech 
neromských režisérů, o šíření povědomí o dějinách Romů, kteří se v mainstreamových 
rumunských médiích objevují jen velmi zřídka, a o obnovení obrazu jejich vlastní 
identity.

Z rumunštiny přeložila Jiřina Vyorálková



  |  73

Literatura

Adevărul. (2015, 6. února). Regizorul Radu Jude: „Aferim” este despre sclavia romilor, 
dar și despre rasism.  https://adevarul.ro/stil-de-viata/cultura/regizorul-
radu-jude-aferim-este-despre-sclavia-1598422.html 

Brădeanu, A. (2008). Life as a hill. The curse of the hedgehog and The land is waiting. 
Third Text 22(3), 421–425. https://doi.org/10.1080/09528820802205091

Click (2018, 25. května). Puțini știu care era numele lui Jean Constantin în acte. 8 ani 
de când a murit. Click!. https://click.ro/vedete/vedete-romanesti/putini-stiu-
care-era-numele-lui-jean-constantin-in-65219.html 

Crowe, D. M. (2007). A  history of the Gypsies of Eastern Europe and Russia.  
Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-1-137-10596-7

Danciu, T. (2010, 22. února). Florin Șerban, „domnul mai bun decât Polanski”. 
Evenimentul zilei, s. 18. 

Epure, A. (2019, 20. července). „Din culisele cinematografiei”. Cum a vrut bulibaşa 
Cioabă să-și pună averea la bătaie pentru a  cumpăra un film. Adevărul.ro. 
https://adevarul.ro/showbiz/film/din-culisele-cinematografiei-cum-a-
vrut-1955887.html 

Gay Y Blasco, P. (2008). Picturing “Gypsies”. Interdisciplinary approaches to 
Roma representation. Third Text 22(3), 297–303. 
https://doi.org/10.1080/09528820802204235

Goace, D. (2010, 31. března). Eu când vreau să fluier, fluier: Eu când vreau să fluier 
un film, îl fluier. Kamikaze, s. 20.

Hadziavdic, H. a Hoffmann, H. (2017). Moving images of exclusion: Persisting 
tropes in the filmic representation of European Roma. Identities 24(6), 
701–719. https://doi.org/10.1080/1070289X.2017.1380269

Homer, S. (2006). „The Roma do not exist”: The Roma as an object of cinematic 
representation and the question of authenticity. Gramma: Journal of Theory 
and Criticism 14, 183–197. https://doi.org/10.26262/gramma.v14i0.6520

Iordanova, D. (2008). Welcome pictures, unwanted bodies: “Gypsy“ representations 
in new Europe’s  cinema. In V. Glajar a  D. Radulescu (Eds.), Gypsies in 
European literature and culture. Studies in European culture and history (s. 235–
240). Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1057/9780230611634_13

Lemon, A. (2000). Between two fires. Gypsy performance and Romani theory from 
Pushkin to postsocialism. Duke University Press. 
https://doi.org/10.1515/9780822381327

Lodge, G. (2015, 14. července). Film review: „Box”. Variety. 
https://variety.com/2015/film/festivals/box-review-1201538626/ 

Marin, M. (Ed.). (2017). Romii și regimul comunist din România. Marginalizare, 
integrare și opoziție (Vols. 1–2). Mega Publishing House.

Radu Toderici |  Od okraje k okraji. Zobrazování Romů v rumunské kinematografii po roce 1989



Romano džaniben 1 | 202574  |

Mladenova, R. (2022). The „white” mask and the „Gypsy” mask in film. Heidelberg 
University Publishing. https://doi.org/10.17885/heiup.989

Och, K. (2015). Box. Synopsis. KVIFF.com. 
https://www.kviff.com/en/programme/film/33/16315-box 

Pasqualino, C. (2008). The Gypsies, poor, but happy. A  cinematic myth. Third  
Text 22(3), 337–345. https://doi.org/10.1080/09528820802204698

Popan, E. R. (2013). The good, the bad, and the Gypsy: Constant positive representation 
and use of reversed negative stereotypes as „sympathy triggers” in Gypsy cinema. 
[Dizertační práce]. University of Texas.

Popescu, A. (2005, 15.–21. dubna). Vizionare plăcută! Dilema veche 65, s.  10.
Rizea, R. a Eduard, S. S. (2002, 4. prosince). Vedeta din cimitir. Jurnalul Național, 

s. 15.
Ter Wal, J. (Ed.). (2002). Racism and cultural diversity in the mass media. An 

overview of research and examples of good practice in the EU member states, 
1995–2000. European Research Centre on Migration and Ethnic Relations 
(ERCOMER).

Toderici, R. (2020). The decade of the auteurs: The institutional reorganization 
of the Romanian film industry in the 1990s. Studia Politica: Romanian 
Political Science Review, 20(3), 419–443.

Trumpener, K. (1992). The time of the Gypsies: A „people without history” in the 
narratives of the West. Critical Inquiry 18(4), 843–884. 
https://www.journals.uchicago.edu/doi/10.1086/448659

Virgil, P. I. (2004, duben). Primul alien în cinematografia din Ungaria – Vivi 
Drăgan Vasile. LiterNet.ro. https://agenda.liternet.ro/articol/886/Pascal-
Ilie-Virgil/Primul-alien-in-cinematografia-din-Ungaria-Vivi-Dragan-
Vasile.html



Nerecenzovaná část



Romano džaniben 1 | 202576  |



  |  77

| Adrian Schiop1

Mazanost a zlý svět.  
Novinář a jeho doktorát o manele2

Manea (pl. manele) je druh etnopopu, s  velmi specifickým rytmem a  silnými 
balkánsko-orientálními vlivy. V Rumunsku ho hrají převážně romští hudebníci 
a obrací se ke smíšenému romsko-neromskému publiku. Je součástí širšího proudu 
současné panbalkánské hudby, který pod vlivem globalizace působí na tradiční 
balkánské styly, aby vstupovaly do vzájemného dialogu a navzájem se ovlivňovaly.

První vlna národního úspěchu: manea v pozdním socialismu (1985–1989)

Když jsem v roce 1987, kdy mi bylo patnáct let, poprosil strýčka z Kluže, který se 
mimo jiné zabýval i kšeftařením, překupnictvím zboží, jež bylo na socialistickém 
trhu nedostatkové, aby mi nahrál kazetu s „tureckou hudbou“ (muzică turcească), 
jak se tehdy manele nazývaly, strýc mi nejdřív vynadal, že je to špatná muzika. 
Když mi potom kazetu poslal poštou, zjistil jsem, že jako výraz pohrdání tímto 
novým hudebním stylem přes melodie nahrál své vlastní vyprávění, určené mým 
rodičům, o tom, jak se má naše tamní příbuzenstvo. Plakal jsem zlostí – i když 
jsem nebyl oddaným fanouškem tohoto hudebního stylu, nýbrž západní muziky, 
kazeta s tureckou hudbou měla cenu zlata a mohla člověku výrazně zvýšit skóre 
popularity mezi spolužáky na gymnáziu. Pro mého strýčka naneštěstí nebyly 
manele vůbec ničím zajímavým: nebyly pro něj ani skutečným folklórem, ani 
populární hudbou (rumunskou či zahraniční) a  nesplňovaly žádné kritérium 
uměleckosti. V  osmdesátých letech se totiž manea začala proměňovat v  pop 
a přisvojovat si současné hudební nástroje – klávesy a elektrickou kytaru. Zkrátka 
se modernizovala a vybočila z dráhy tradiční akustické hudby, kterou mají rádi 
folkloristé a fanoušci lidové hudby, jako je můj strýc. Na druhou stranu však právě 
z tohoto důvodu najednou začala být zajímavá pro uši mladých lidí té doby; o to 
zajímavější, že byla obdařena aurou pokoutnosti; úspěch stylu byl undergroundový, 
šířený na samizdatových kazetách nahraných v tajných studiích nebo, a to častěji, 

Toto dílo podléhá licenci CC BY 4.0 Mezinárodní. Licenční podmínky jsou dostupné zde: 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode.cs

1 �Autor je rumunský spisovatel a scénárista. Na základě svého antropologického výzkumu ve Ferentari 
zaměřeného na hudební žánr manele napsal Schiop nejen svou dizertační práci, ale i oceňovaný román Soldații. 
Poveste din Ferentari (2013, Polirom). Později na jeho základě vznikl stejnojmenný film (2017, režie Ivana 
Mladenović), na němž se Schiop podílel nejen jako spoluscénárista, ale zahrál si v něm i postavu sebe sama. 
Schiopův román vyšel i v českém překladu (v roce 2024 od Terezy Prymak v nakladatelsví Větrné mlýny).

2 �Jak citovat: Schiop, A. (2025). Mazanost a zlý svět. Novinář a jeho doktorát o manele. Romano džaniben, 
32(1), 77–84.



Romano džaniben 1 | 202578  |

při živých vystoupeních. Naopak nacionalistický Ceaușescův režim viděl manele 
jako „znečištěný folklór“, zkaženou lidovou hudbu, a zakazoval je.

Nicméně vedle neobvyklých orientálních harmonií mě na této hudbě 
fascinovalo i  cosi, co se týkalo textů – nebyly jen o  lásce, matce či rozchodu 
jako v  rumunském popu socialistické epochy, manele vyprávěly také o  „mém 
bratrovi“, starším a movitějším, o penězích, o závisti a o  „zlém světě“, což byly 
věci, o kterých jsem ve svém věku, ač mi zněly zajímavě, nevěděl, kam je začlenit. 
Abych to neprodlužoval – ve vztahu k Ceaușescově maoistickému socialismu to 
byl disidentský diskurz, který přicházel zvenčí, ze světa kapitalismu.

Ve své disertační práci ukazuji, že za tento první masový úspěch manele vděčí 
na jedné straně právě diskurzu inspirovanému realitou posledních let Ceaușescova 
senilního socialismu, kdy lidé ztratili důvěru v  možnost, že by socialistický 
systém mohl ještě vytvářet jakoukoli prosperitu, a zaměřili se na strategie přežití 
– odtud také protokapitalistické postavy mazaného vykuka nebo šmelináře. Na 
druhé straně manea, styl, jenž byl rozpoznávacím znamením šmelinářů (kteří 
ve více či méně skrytých hospodách dávali muzikantům peníze, aby je zmínili 
ve svých písničkách), měl odvahu mluvit o penězích, moci a  závisti, které byly 
pro komunistické náboženství přímo rouháním. Navíc ačkoliv to byla hudba 
postavená na rodině, měla manea velký vliv zejména na mladé lidi – na rozdíl 
od jiných východních států Rumunsko nedovolilo existenci nezávislé hudební 
scény a státem povolený rock vyjadřoval buď nacionalistické příkazy režimu svými 
návraty k  folklóru, nebo rozředěný posthippie diskurs o nezbytnosti světového 
míru. Domácí rumunský pop byl zase v osmdesátých letech vinou cenzury coby 
diskurz čím dál tím zkostnatělejší – vyjadřoval se stále schematičtějšími slovy 
o lásce, naději a jaru.

Manea v prvních letech postsocialismu (1990–1999)

Po pádu komunismu jsem přestal toužit po manele a nechal jsem se zcela svést 
nabídkou angloamerického punku a grunge, která se objevila na rumunském trhu; 
ačkoliv jsem byl z venkova, pocházel jsem přece jen z rodiny intelektuálů, navíc 
jsem se, nadopován doučováním, dostal na elitní gymnázium v župním hlavním 
městě. V tomto novém kontextu pro mě manele ztratily jakoukoliv přitažlivost, 
zněly mi jako vesnická diskotéka, hudba, která může být cool leda tak pro kluky 
z vesnice, odkud jsem odešel.

Historii manele v  tomto období jsem pak rekonstruoval během práce na 
svém doktorátu – když jsem zjistil, že po pádu státního socialismu manea, ač byla 
zpočátku ze setrvačnosti úspěšná, pod vlivem silné konkurence zřetelně svůdnější 
angloamerické hudby postupně ztratila část svého publika, takže mezi lety 
1992–1999 zmizela z předních míst a vyvíjela se dál v undergroundu, naprosto 
ignorovaná médii a  těmi, kdo určovali, co je cool. Právě v  tomto období stylu  



  |  79Adrian Schiop | Mazanost a zlý svět. Novinář a jeho doktorát o manele

manele začali dominovat romští muzikanti, kteří mění jeho podobu – Dan 
Armeanca, Vali Vijelie, Jean de la Craiova, Florin Mitroi a další. Manea, úplně 
opomíjená médii a  ukrytá před indiskrétními pohledy zvenčí mohla zejména 
prostřednictvím svého subžánru bagabonțesc vytvořit bez autocenzury celý vesmír 
svého vlastního diskurzu, bez obalu oslavujícího mazanost a život na hraně zákona, 
bohatství či sexualitu. V tomto období se manea stala oblíbeným stylem „vykuků“ 
(șmecheri), hrdinů neoficiální či nelegální ekonomiky, a „vagabundů“ (bagabonți), 
chudé mládeže, která je napodobuje. Manea, šířená romskými muzikanty 
na oslavách jako jsou svatby nebo křty, se stala privilegovaným prostředkem 
sebeoslavování hrdinů podsvětí: muzikant je hudebník, kterého si pronajmete na 
jednu noc, nebo vás za určitý obnos zmíní v intru některé skladby: „Clămparu dal 
sto marek na počest své ženy,“ nebo se pod svým jménem objevíte jako hrdina 
oblíbené písně, případně – to platí pro ty nejmovitější – dokonce přímo pro vás 
napíšou speciální skladbu.

Druhá vlna úspěchu, až do nástupu morální paniky (1999–2002)

Na sklonku roku 2001, kdy jsem se rozhodl emigrovat z Rumunska na Nový 
Zéland, manele sklízely značný úspěch poté, co asi dva roky předtím vystřelily 
do mainstreamu: ačkoliv v  sobě měly něco z  levného popu, bylo je slyšet na 
playlistech diskoték ve studentských kampusech a  nemohly chybět ani na 
večírcích gay komunity v Kluži, největším sedmihradském městě, které se konaly 
jednou za dva měsíce. Na těchto akcích byly manele na programu vždy v hodině 
následující po půlnoci. K  návratu do popředí hudební scény po deseti letech 
absence přispěl stylistický lifting, který manele vytáhl ze sféry hudby venkova 
nebo městské periferie, přesněji řečeno prošly taneční úpravou a byly do nich 
doplněny pasáže s rapujícím MC. Nebylo to nic originálního – dance a pasáže 
s rapujícím MC byly v těch letech pro pop inspirující se angloamerickými zdroji 
recept na úspěch, který zafungoval i  v  případě maney. Ačkoliv texty zůstaly 
víceméně stejné, právě díky tomuto angloamerickému liftingu začaly být manele 
kompatibilní s horizontem očekávání tehdejších mladých lidí, a odpoutaly se 
tak od sféry venkovského či dělnického publika a znovu zaujaly i vysokoškolsky 
vzdělané posluchače.

V té době jsem byl fanoušek alternativního rocku a hip hopu a nesnášel jsem 
diskotékový pop, ale i  přes to všechno a  svým způsobem i  navzdory tomu, že 
jsem byl chytrý jak rádio, mě manele znovu uchvátily, a to nejen svým nezvyklým 
orientálním zvukem, ale zejména opět svými texty: bylo v  nich stále něco, 
o čem jsem nevěděl, jak to uchopit. Podobalo se to rapu, ale mělo to navíc něco 
originálního, co přitahovalo pozornost, co bylo freak. Protože stejně jako rap 
i manele glorifikovaly mazanost, „školu ulice“, přístup get rich or die trying, životní 
postoj, ve kterém se společenský úspěch měřil penězi a počtem penetrovaných 



Romano džaniben 1 | 202580  |

holek, a  stejně tak v  nich byla řeč i  o  nepřátelích, které protagonista, vždycky 
chytřejší než oni, úplně rozseká. Razily tentýž ostentativně bojovný étos, oba 
žánry oživovala tatáž emoce síly a oba nutily člověka, aby se jako elektrizovaný 
zvedl ze židle a vydal se na taneční parket.

Dál už byly rozdíly, které tematicky dodávaly žánru manele vlastní půvab: 
pokud je například protagonistou amerického rapu obvykle svobodný muž 
obklopený přáteli, hlavním hrdinou maney je nejčastěji ženatý muž, který je 
blázen do své manželky a dětí, nevěří kamarádům a spoléhá se jen na své bratry 
a jiné příbuzné. Avšak to, co mě přitahovalo nejvíc byl určitý nevinný způsob, jak 
nazývat věci pravým jménem, bez vědomého vzdoru známého z rapu: machismus 
nebo přehlídka nezákonností nebyly vytahovány pro svůj subverzivní nebo 
provokativní potenciál, ale byly podávané jako prostý fakt nebo nanejvýš cynicky. 
Manele zkrátka vyslovovaly s  brutální upřímností a  přímostí skandální pravdy 
o tom, jak to v naší zemi chodí, jak vykukové dělají podfuky a vydělávají majlant 
a troubové nemají ani housku v žaludku.

Morální panika: raw capitalism (2003–2010?, 2015? 2020?)

Když jsem se v  roce 2003 vrátil z Nového Zélandu, s údivem jsem zjistil, že 
manele zmizely z playlistů diskoték, televize je odmítaly vysílat a proti tomuto 
hudebnímu žánru se silně vymezovala také inteligence. Manele byly prohlašovány 
za viníka zaostalosti naší společnosti. Tato morální panika měla v následujících 
letech nabývat na síle, dokud se z ní nestala celonárodní hysterie: slavný filolog 
George Pruteanu, z něhož se později stal senátor za extrémně pravicovou stranu 
Velké Rumunsko (România Mare), bojoval za jejich zákaz, protože obhajují 
mazanost, korupci, vulgaritu a  špatný vkus; filozof a  překladatel Heideggera 
Gabriel Liiceanu naříkal nad manelizací společnosti. Proti manele se ze všech 
sil vymezovali i hiphopeři, ačkoli tvrdili, že jsou hlasem ulice, hlasem těch, kdo 
mají „školu života“ – MC ze skupiny R.A.C.L.A. byl na pokraji toho, aby ho 
celé hiphopové hnutí exkomunikovalo ze svých řad, protože spolupracoval 
s Nicolaem Guțou, a skupina Paraziții vynechala na svém albu z roku 2001 verš, 
v němž se o manele zmiňovala pochvalně. Nejagresivnější ovšem byli rockeři, 
kteří na internetových fórech kroutili manelistům krky a  litovali, že maršál 
Antonescu, architekt romských deportací za druhé světové války, nepozabíjel 
všechny Romy.

Vlna této morální paniky vyvrcholila zákazem vysílání manele veřejnoprávní 
televizí a FM rozhlasovými stanicemi. Soukromé televize se chovaly pokrytecky. 
Navenek žánr odsuzovaly – televizní stanice Antena 1 například zahájila kampaň 
Hnutí odporu (Mișcarea de rezistență) namířenou proti „nevzdělanosti“ manele – 
ale využívaly ho k získání sledovanosti při slavnostních příležitostech, jako jsou 
silvestrovské programy.



  |  81

Tato morální panika byla zapříčiněna několika faktory – ten první je historický 
a začíná v 19. století hnutím osmačtyřicátníků,3 kteří spojovali orientalismus se 
sociokulturní zaostalostí, přičemž za společenský ideál považovali synchronizaci 
se Západem (Statelova, 1999). Podle této rovnice chtělo Rumunsko být 
v „Evropě“, která představovala civilizaci, kdežto osmanské a orientální dědictví 
bylo považováno za představitele zla: lenosti, korupce a chlípnosti.

Dalším zdrojem bylo elitářství rumunské inteligence: zatímco v socialismu 
byli dělníci oceňování v  superlativech, devadesátá léta přinesla rub téhle mince 
a  sociální status dělníků, ale i  technické inteligence (inženýrů) prudce klesl  
(Kidekel, 2010). V kapitalismu se rumunské bílé límečky z oblasti humanitních 
oborů mstí a  stávají se novými vůdčími majáky společnosti (což lze mimo 
jiné pozorovat i  v  neuvěřitelně vysoké konkurenci filozofických fakult v  té 
době). V  těchto letech naivního hyperliberalismu byli navíc dělníci považováni 
za  zpátečnické síly stavějící se proti privatizaci, která byla skutečnou mantrou 
pokroku oněch let. V  progresivních periodicích té doby byli dělníci nazýváni 
„bizony“ a  jejich odborářské heslo z  počátku devadesátých let - „pracujeme, 
nemyslíme“ – bylo citováno ad nauseam.

Konečně třetím a  tím nejdůležitějším faktorem byl bezesporu rasismus 
rumunské neromské společnosti, a  to v  rovnici, v  níž se manele, v  kolektivní 
představivosti silně spojované s  Romy, stávají ventilem pro vyjadřování právě 
tohoto rasismu. A  protože rasismus (včetně anticikanismu) byl už od dob 
komunismu trestným činem (jako „nenávist vůči rase“), ze zaujímání postojů 
proti manele a  jejich fanouškům – „manelistům“, „buranům“ a  „pipinám“4 – se 
prakticky stal národní sport.

Po krátké viditelnosti manele v posledních letech socialismu a v prvních letech 
po jeho konci následovalo téměř celé desetiletí, kdy byly manele v undergroundu. 
Po tuto dobu je hráli převážně romští muzikanti, obracející se k mocným lidem 
z podsvětí, kteří pocházeli z etnicky velmi smíšeného prostředí. Romové byli po 
pádu komunismu jako první propouštěni ze zaměstnání, uvrženi do té nejčernější 
kapitalistické noční můry a  pak zapomenuti v  ghettech, která se vyznačovala  
rostoucí mírou předčasného ukončování školní docházky u  dětí a  která silou 
základních podmínek fungovala spíše podle darwinisticko-hobbesovské logiky, 
v níž je jakákoli zkratka zahrnující pochybné ekonomické inženýrství omluvitelná. 
Romové byli první, kdo se v Rumunsku ocitl v realitě čistého a tvrdého kapitalismu, 
kde – až na výjimku ochranného jádra rodiny – záleží pouze na penězích, pouze ty 
jsou reálné.

3 �Generace spojená s rumunskou revolucí v roce 1848, s prosazováním národních zájmů a romantismem 
- pozn. překl.

4 �V rumunštině cocalari a pițipoance, což jsou těžko přeložitelná pejorativní označení určitých skupin 
mužů, resp. žen, obvykle nejčastěji definovaných předpokládanou nižší inteligencí a povrchními zájmy – 
pozn. překl.

Adrian Schiop | Mazanost a zlý svět. Novinář a jeho doktorát o manele



Romano džaniben 1 | 202582  |

Tyto nové skutečnosti daly vzniknout dvěma tematickým oblastem textů 
manele, na které jsem se při svém studiu zaměřil. První se týká toho, že se jako 
výrazné postavy ve společnosti objevili lidé z podsvětí, podnikatelé z neoficiálního 
sektoru. Průmysl manele je přitom podporován hlavně soukromými akcemi těchto 
lidí z podsvětí5 nebo z šedé zóny podnikání. V gangsta rapu může být hvězda na 
pódiu sama gangsterem (např. 2Pac, 50 Cent ad.), přičemž umělcova mafiánská 
či kriminální minulost se výborně hodí k image zlého hocha, která je servírována 
publiku. V  manele jsou ale role rozdělené dosti striktně: manelisti se nestávají 
gangstery a naopak, ani gangsteři manelisty. Abychom popsali vztah manelistů 
a lidí z podsvětí, je vhodné použít příklad paradigmatu středověkých trubadúrů, 
dvorních zpěváků, kteří opěvovali hrdinské činy šlechtice, jenž je chránil a platil, 
– nebo krásu manželky tohoto šlechtice (Zumthor, 1983). Tyto středověké písně 
byly poctou vysokému stylu, „krásným slovům“ a básnicky zveličovaly (nebo si 
vymýšlely) šlechticovu statečnost či sličnost jeho choti. Pro šlechtice to byl 
způsob, jak se prostřednictvím umění zvěčnit a zároveň dávat na odiv svou moc. 
V „chaotickém období“ postsocialismu jsou však šlechtici nahrazeni současnými 
válečníky z  podsvětí, kteří svou moc osvědčují tím, že si mohou dovolit  
špičkového hudebníka, který jim samým i  jejich rodinám bude vzdávat hold 
ve spásných výšinách umění. Styl je také vysoký, hyperbola je rovněž přítomná. 
Středověcí trubadúři chválili válečnické činy svých ochránců, kdežto hráči  
maney jejich mazanost a finanční moc.

Vedle oblasti, která oslavuje mazanost a bohatství, existuje jiná, stejně hojně 
zastoupená oblast, která se věnuje „zlému světu“ a která naříká nad tím, že lidé 
jsou sobečtí a nikomu se nedá věřit. Při dokumentování tohoto aspektu maney 
mi nejvíce pomohly rozhovory s jedním barmanem ze čtvrti Ferentari, a zejména 
vztah s bývalým trestancem, kterého si jeho bratranec a pasák držel ve svém domě 
jako sluhu a který se stal hlavní postavou mého románu Vojáci. Příběh z Ferentari 
(Schiop, 2024).6

Zjistil jsem, že mezi mazaností a  zlým světem existuje přímé spojení: 
mazanost jakožto životní strategie vytváří negativní očekávání vůči ostatním. 
Stručně řečeno: lidé jeden druhého podvádějí a očekávají, že budou podváděni. 
Podle logiky začarovaného kruhu tak vzniká vysoký stupeň nedůvěry ve 
společnosti (Putnam, 1993). Švindl, posměch, divadýlko jsou privilegovanými 
strategiemi mazanosti, jejichž hodnocení je ambivalentní: pozitivní, když se jich 
dopouštíte vy a vaši blízcí, a negativní, dostává-li se vám jich od ostatních. K jejich 
odvrácení existují symbolické strategie, které mají roli sociálního pojiva, i strategie 
pragmatické. Ty pragmatické se zaměřují na snahu toho druhého otestovat, 

5 V rumunštině se takovému člověku říká interlop – pozn. překl. 
6 Román vyšel původně v rumunštině v roce 2014.



  |  83

hrát divadlo, předstírat, že mu věříme, abychom zjistili, jaké jsou jeho skutečné 
úmysly. Mezi symbolické strategie patří barokní přísahy („ať mi umřou děti, ať se 
nedožiju zítřka, jestli…“ atd.), vyzdvihování morálních principů („jsem tvůj bratr, 
který nikdy nepodrazil nikoho, kdo se k němu choval fér“), projektování zla do 
ostatních lidí („takový jsem já, dobrák od kosti, proto jsem to schytal“) a zejména 
symbolické příbuzenství, oslovování druhých termíny označujícím rodinnou 
spřízněnost (bratr, teta, strýc, matka, otec). Mezi strukturálními postavami této 
části manele patří tradiční rodina jako neviditelný ochranný prostor, přátelé, na 
které není spoleh, a  bratři jako jediná forma solidarity. Ta je atributem bratra, 
nikoliv přítele; přátelství, obyčejné kamarádství nedokáže vytvořit pouto. Proto 
se v  reálném světě přátelé oslovují „bratře můj“ a  ve světě diskurzu maney se 
opravdové přátelství označuje jako bratrství.

Mazanost a okázalá spotřeba jsou dvěma velkými tematickými kategoriemi, 
které maneu radikálně oddělují od historického žánru, který stál u  jejího 
vzniku. Ačkoli je okázalá spotřeba publikem přijímána ironicky, ve skutečnosti 
představuje charakteristiku celé rumunské společnosti; pokud se od ní střední 
třída pokrytecky snaží distancovat, nižší třídy ji bezvýhradně přijímají. Navíc ve 
světě diskurzu maney jsou jak nepřátelství světa, tak společenský úspěch vyjádřeny 
ambivalentním obrazem nepřátel. Závist nepřátel je vykládána pozitivně, protože 
je známkou úspěchu, „závidí mi, protože jsem silnější než oni“, a  tak se stává 
zdrojem zmocňování (Veblen, 1994). Zároveň jsou nepřátelé součástí mytologie 
budování maskulinity, té maskulinity, která potřebuje konfrontaci a soutěživost, 
aby se mohla definovat.

Nedávný vývoj: lifting 3.0 – manele se stávají trapanele

Když se na počátku nultých let manea srazila s gangsta rapem, jejich fúze paradoxně 
zdůraznila popovou stránku maney, utlumila subverzivní diskurz neoficiálnosti 
a přeháněla to jen s pornografií. Tím, kdo ji později, po roce 2015, přímo propojil 
s rapem bez obalu se přiklánějícím k porušování zákona, je Dani Mocanu, který se 
chlubí svými „kousky“, chvástá se, že je bývalý pasák a jeho skladby dokumentují 
a oslavují ozbrojené akce pasáků, jejichž hlásnou troubou se tento hudebník stává. 
Když jsem dokončoval doktorát, Dani Mocanu se ale jako hvězda ještě neprosadil.

Pandemie vytvořila předpoklady pro lifting maney 3.0: protože průmysl maney 
nemohl vydělávat peníze na soukromých akcích, investoval značné prostředky 
do drahých videoklipů a cool zpracovaných popových skladeb, které jsou určeny 
měkkému jádru fanoušků – což mělo za následek, že publikum nového žánru, 
zvaného trapanele, narostlo tak, že dosah vyskočil k desítkám a stovkám milionů 
shlédnutí. Nová generace maney (Țancă Uraganu, Bogdan DLP) se konečně 
postavila staré gardě, zejména Florinovi Salamovi, který byl dominantní hvězdou 
této scény už od roku 2008.

Adrian Schiop | Mazanost a zlý svět. Novinář a jeho doktorát o manele



Romano džaniben 1 | 202584  |

Navíc se i  samotná společnost změnila díky nástupu nových generací bez 
rasistických či elitářských předsudků. Lidé mladší třiceti let tedy už s  maneou 
nemají žádný problém – rozhlasové stanice gymnázií ve městě Sibiu vysílají 
o přestávkách manele už od roku 2016 a nejpopulárnější diskotéka v kampusu 
Západní univerzity v Temešváru má na nich postavený celý svůj páteční program. 
V  Bukurešti se objevily labely zaměřené na pořádání takto zaměřených párty. 
Manele zpívají i  popoví interpreti (Alex Velea, Connect-R, Anna Lesko) 
v  duetech s  mladými manelisty ( Jador, Johny Romano) a  mladí trappeři jako 
Gheboasă skládají trapanele, a aby je prosadili, využívají duety se známými jmény 
žánru maney (Bogdan DLP). Manea po precedentu představovaném Danim 
Mocanem a  po střetu s  trapem začala konečně vědomě zkoumat transgresivní 
oblasti, být úmyslně subverzivní a vzdorovat normám: například drogy byly dříve 
tabuizovaným tématem, ale současné trapanele bez problémů vyprávějí o prášcích 
nebo šňupání.

Z rumunštiny přeložila Jiřina Vyorálková

Literatura

Kidekel, D. (2010). România postsocialistă. Munca, trupul şi cultura clasei muncitoare. 
Polirom. 

Putnam, R. D. (1993). Making democracy work: civic traditions in modern Italy. 
Princeton University Press.

Schiop, A. (2014). Soldații. Poveste din Ferentari. Polirom. 
Schiop, A. (2024). Vojáci. Příběh z Ferentari. Větrné mlýny.
Statelova, R. (1999). The seven sins of chalga. Toward an anthropology of ethnopop 

music. Prosveta.
Veblen, T. (1994). The theory of the leisure class. Doven Thrift Editions
Zumthor, P. (1983). Încercare de poetică medievală. Editura Univers.



  |  85

| Zbyněk Andrš1

„Amen sam d'ande nacie le Gaboronengi“  
(My jsme z národa Gaborů)

Úvod

Těžištěm tohoto příspěvku je rozhovor s  příslušníky svérázného subetnika 
rumunských Romů – Gaborů3. Nahráli jsme jej s manželkou Kateřinou 14. srpna 
2002 v romské kolonii u Strada Carierei na periferii Brašova v Rumunsku. Pro 
název článku jsem užil první slova z nahrávky, kterou jsme tam onoho letního 
odpoledne pořídili.  

Nejstarší zmínkou v odborné literatuře, kde jsou Gaborové přímo jmenováni 
a  kterou se mi podařilo dohledat, je stručná poznámka z  roku 1998. Adrian 
Neculau uvádí ve své předmluvě k obrazové publikaci Lumea Rromilor din Moldova 
klasifikaci romských skupin v Rumunsku, jejímiž autory jsou Nicolae Gheorghe 
a  Vasile Burtea. Klasifikace zmiňuje Gabory – „Gaborové žijí v  Transylvánii, 
zabývají se obchodem nebo jsou klempíři ve stavebnictví (vyrábějí okapy a svody)“ 
(Neculau, 1998, s. x).

O osm let dříve vyšla sbírka autentických romských vyprávění s názvem Le 
Véšeski Déj (Károly, 1990), v níž jsem na základě jazykové analýzy a doplňkově 
i  podle příjmení vypravěče, pokud se jmenoval Gábor, identifikoval nejméně 
dvacet textů psaných v gaborském dialektu romštiny. Zdá se však, že autor této 
sbírky folklorních textů – romský etnograf a básník Bari Károly – etnonymum 
„Gabor“ neznal, nebo je záměrně nepoužil. V pasportizačních poznámkách totiž 
označuje příslušnost vypravěče archaicko-poetickým výrazem khelderás törzs, tedy 
„kalderašský kmen“ (Károly, 1990).

Pokud jsou Gaborové mezi sebou, označují se ve své varietě romštiny jako   
amarë Rroma  (naši Romové), jak uvádějí i  některé antropologické studie  
(Szalai, 2014, s. 87; Olivera, 2012, s. 27). Tento způsob sebeidentifikace je běžný 

Toto dílo podléhá licenci CC BY 4.0 Mezinárodní. Licenční podmínky jsou dostupné zde: 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode.cs

1 Zbyněk Andrš působí jako odborný asistent na Univerzitě Pardubice. E-mail: zbynek.andrs@upce.cz
2 �Jak citovat: Andrš, Z. (2025). „Amen sam d´ande nacie le Gaboronengi“ (My jsme z národa Gaborů). 

Romano džaniben, 32(1), 85–100.
3 �Pro účely tohoto článku budu používat výraz „Gaborové“ – počeštěnou formu etnonymu Gaborure, kterým 

se nám Romové v Brašově představovali. Tento název odpovídá rumunskému označení Gaborii a v podobě 
slovního spojení také maďarskému pojmenování gábor cigányok. Gaborové žijí převážně v Transylvánii, 
nejvíce jich sídlí v župě Mureş.



Romano džaniben 1 | 202586  |

i u dalších romských skupin. Autonymum Rroma má v případě Gaborů svůj protějšek 
určený pro komunikaci s jinými Romy nebo s Neromy – exoetnonymum Gaborure. 
Toto označení slouží jako symbolický identitní marker, kterým se Gaborové 
prezentují navenek. Často bývá doplněno o přívlastek „s klobouky“ – tedy Gaborure 
le kalapenca  v  romštině, Gaborii cu pălării  v  rumunštině nebo kalapos gáborok 
v maďarštině – což ukazuje, jak významný je pro ně tento vizuální prvek identity. 

Gaborských Romů je podle brašovských Gaborů přibližně osm tisíc a většina 
z  nich má údajně příjmení Gabor. Antropolog Martin Olivera upozorňuje, že 
přesný počet příslušníků tohoto romského subetnika nelze doložit statistickými 
údaji. Jejich počet odhaduje pro Rumunsko na několik tisíc, přičemž podotýká, 
že ne všichni se navzájem znají (Olivera, 2025). Samotné příjmení Gabor 
(v  Maďarsku a  na Slovensku Gábor) je maďarskou podobou křestního jména 
Gabriel, které se – podobně jako mnohá jiná křestní jména v jiných evropských 
jazycích – proměnilo v příjmení. Jeho nositeli jsou v Rumunsku, Maďarsku a na 
Slovensku často Romové. Nevíme, jakým způsobem se příjmení Gabor přeneslo 
v Transylvánii na celou skupinu, ale může se jednat o eponymii. V každém případě 
plní toto etnonymum důležitou sociální funkci, neboť pomáhá upevnit identitu 
a odlišit se.

Podle M. Olivery (2025) se etnický název Gabor začal šířit už před rokem 
1990, nejprve v  Transylvánii a  později i  v  dalších částech Rumunska, kde se 
výrazněji objevuje až od devadesátých let 20. století, tedy poměrně nedávno. 

Historické kořeny Gaborů poodhaluje německý antropolog Fabian Jacobs. 
Ten ve svém krátkém informativním textu pro Romani Project Univerzity 
Graz uvádí, že předkové Gaborů, kteří byli původně itinerantní, se v  průběhu  
19. století usadili v  oblasti Târgu Mureş, která je dodnes považována za 
jejich sídelní centrum. Tuto ústní gaborskou tradici potvrzují podle Jacobse 
i  záznamy řeckokatolické farní matriky z  vesnice Crăciuneşti nedaleko města 
Târgu Mureş, kde se objevují všechna tři příjmení, která dodnes tvoří údajně  
90 % příjmení Gaborů – Gabor, Rostaş a Burcsa ( Jacobs, nedatováno).  

Nahrávka z Brašova4

Tato tři výše zmíněná příjmení a jméno města Târgu Mureş se vynořila i během 
našeho rozhovoru, neboť tři muži, s nimiž jsme se v Brašově seznámili, byli shodou 
okolností nositeli těchto příjmení a jeden z nich pocházel přímo z Târgu Mureş. 
Měli jsme toho dne štěstí, protože v Brašově se konal protestní mítink, na němž 
se Gaborové dožadovali, aby jim nebylo jako doposud bráněno v obchodování 

4 �Jedná se o níže uvedený skupinový rozhovor vedený autorem v kalderašské romštině, hlavní mluvčí: Janko 
Rostaš (rum. Iancu Rostaş), Brašov, 14. srpen 2002. Pasáže z rozhovoru, které byly vybrány pro účel tohoto 
příspěvku, jsou z valné části parafrázemi výpovědí v gaborské romštině. Překlad do češtiny pořídil autor 
článku. Nahrávka je uložena v archivu Zbyňka a Kateřiny Andršových.



  |  87Zbyněk Andrš | „Amen sam d´ande nacie le Gaboronengi“ (My jsme z národa Gaborů)

na tržnici ani v pouličním prodeji. O jejich protestu informovaly i místní noviny 
a Romové byli slavnostně oděni i naladěni. Naše návštěva tak dokonale zapadla do 
programu dne, který díky společnému vystoupení Gaborů, domáhajících se svých 
práv na brašovské municipalitě, získal sváteční charakter. 

Naše nové známé – tři muže středního věku s velkými černými klobouky – 
jsem oslovil na ulici. Dal jsem se s nimi do hovoru a netrvalo dlouho a pozvali 
nás do romské kolonie. Společně jsme zamířili do domku jednoho z nich, Janka 
Rostaše, který se nám představil jako  konsilieri  (poradce), a  po chvíli nám dal 
souhlas k  nahrávání rozhovoru. Kromě těchto třech mužů se setkání účastnily 
i jejich ženy. Ty se však do rozhovoru nezapojovaly – výjimkou byla paní domu, 
která se věnovala mé manželce. 

Vzhledem k tomu, že během pětačtyřicetiminutového rozhovoru hovořilo často 
více osob současně a některá témata se opakovaně vracela, upravil jsem přepis do 
úspornější a přehlednější podoby, přičemž jsem zachoval autenticitu jazykového 
projevu i obsah výpovědí. Hovořili jsme romsky, a když došla řeč na různé romské 
skupiny, dozvěděli jsme se, že naši hostitelé považují kalderaštinu, kterou jsme 
se naučili od Romů z rumunského Banátu, za cerharštinu. Jaké nářečí romštiny 
tím měli na mysli jsme se nedozvěděli – na to už nedošla řeč. Lze k tomu dodat 
jen tolik, že název cerhara nebo korturara označuje v obecné rovině Romy, kteří 
v  minulosti žili ve stanech a  kočovali. Jako označení subetnické skupiny je 

Gaborové na trhu, druhý zprava Zbyněk Andrš | Karansebeš, Rumunsko 2002 | Archiv Zbyňka a Kateřiny 
Andršových | Foto: K. Andršová



Romano džaniben 1 | 202588  |

etnonymum Cerhara (Stanaři) užíváno v nativním i akademickém diskurzu, ale 
mohou se jím mínit různé skupiny Romů.  

Dejme ale slovo Jankovi Rostašovi: 

„Amen sam d´ande nacie le Gaboronengi. Amen či čoraχ, či mangaχ, či këraχ 
skandalo. Mažoritate and´amarë Rroma sam pokëjiture, adventisture de sïmbëtë, 
adventist de sabat. Ïnkeraχ e ledźe le Devleχki. Amen ïnkeraχ e ledźe le Devleχki! 
Amen či pijaχ o  pimoχ, či këraχ dilimoχ, či maraχ ame. Amen či χas či balano 
mas, baleχko mas amen či χas. Pimoχ či pijaχ či cigari. Amaro porto sï o mustaca 
ta o  këlepi, amare rromnjen kadej sï o  rokje źi tjele, florakure, šukar. Amari 
tradicie inkeraχ amen. Naštig źaχ amen te laχ rromnjen d´ando gaźe vaj d´ando 
Rrumungri. Či insurisevaχ, či märitisevaχ ande´ver nacie – numa d´ande´mari, 
ande´mari nacie. Či amestekisevaχ avre nacienca. Amen sam ëk mai uži nacie.“  

„My jsme z národa Gaborů. My nekrademe, nežebráme, neděláme skandály. 
Většina našich Romů přijala křesťanskou víru, jsme adventisté sedmého dne. 
Dodržujeme Boží zákony. My dodržujeme Boží zákony! Nepijeme alkohol, 
nevyvádíme hlouposti, nepereme se. A ani nejíme vepřové, maso z prasete 
nejíme. Nepijeme ani nekouříme. Náš kroj, to jsou kníry a klobouky, naše 
ženy mají takhle dlouhé sukně až dolů, květované, krásné. Držíme se naší 
tradice. Nemůžeme si brát ženy Neromů nebo Rumungrů. Neženíme se 
a nevdáváme mimo naši komunitu – jen mezi sebou. Nemísíme se s jinými 
etniky. My jsme ten nejčistší romský národ.“  

Tato úvodní část rozhovoru je pozoruhodná tím, jak blízko má sebereprezentace 
Gaborů k  tradičním židovsko-křesťanským hodnotám. Endogamní uzavírání 
sňatků, důraz na tradici – navenek patrný zejména ve stylu oblékání a symbolické 
úpravě zevnějšku – ale především svěcení soboty jako dne odpočinku spolu 
s  odmítáním vepřového masa, dané jejich příklonem k  adventismu, činí 
z  brašovských Gaborů skupinu nápadně připomínající ortodoxní Židy.  
Přesvědčení o  židovském původu Gaborů ostatně vyjádřil v  závěru tohoto 
rozhovoru i Janko Rostaš (viz níže). 

S  počátečními slovy Janka Rostaše v  našem rozhovoru z  roku 2002, ve 
kterém charakterizoval svůj lid i jeho hodnoty a tradice, koresponduje zajímavým 
způsobem výpověď Teréz Burcsa – gaborské ženy z města Târgu Mureş, kterou 
zaznamenal a do angličtiny přeložil jen o dva roky dříve, než došlo k naší návštěvě 
Gaborů, antropolog Fabian Jacobs: 

„Ale my Gáborové. Víš, co děláme? Cestujeme. Cestujeme po celý rok, od 
jara až do Vánoc. Cestujeme do Maďarska, Německa, Anglie a po Rumunsku. 
A  všude hledáme slušnou práci, podnikáme nebo vyrábíme a  opravujeme 
okapy. Ale pracujeme poctivě. Nežebráme a  nekrademe. Jsme velká firma. 



  |  89

Dokonce i policie ví, kdo jsme, celá maďarská vláda ví, že my, Gáborové – 
muži s  kníry a  naše ženy v  dlouhých sukních, nebereme nic od ostatních 
a také ví, že věříme v Boha. Vědí, že jsme obchodníci. Nekrademe, nebijeme 
se a  nezabíjíme. Tyhle věci neděláme. Mezi všemi Gábory v  Transylvánii 
nenajdete jediného člověka, který by nebyl byznysmenem.“5  ( Jacobs, 
nedatováno)

Výčet zemí, kam Gaborové cestují za obchodem, jak jej uvedla Teréz Burcsa, je 
však pravděpodobně neúplný. Na základě mých informací a zkušeností patří mezi 
odbytiště gaborského zboží od devadesátých let 20. století také východoslovenské 
romské osady a rovněž Polsko. Obchodní trasy Gaborů vedou přes Spiš, kde se 
periodicky zastavují ve Spišském Štvrtku a v nedalekých Hrabušicích. Zde mají 
dokonce u  místních Romů jakousi obchodní stanici, odkud vyjíždějí prodávat 
zboží i do jiných regionů a odlehlých horských obcí, například do obce Rejdová 
na Gemeru. V romských osadách, v nichž je romština dosud živým jazykem, se 
Gaborové domlouvají romsky. Někde je ale komunikace v romštině možná už jen 
s nejstarší generací – jako je tomu například ve Spišském Štvrtku. 

Po úvodním slovu Janka Rostaše jsme začali hovořit o události, která toho 
dne zaměstnávala snad všechny brašovské Gabory:  

Se ženami před domem Janka Rostaše, vpravo Kateřina Andršová | Brašov, Rumunsko 2002 | Archiv 
Zbyňka a Kateřiny Andršových | Foto: Z. Andrš

5 Z anglického originálu přeložila Kateřina Andršová. 

Zbyněk Andrš | „Amen sam d´ande nacie le Gaboronengi“ (My jsme z národa Gaborů)



Romano džaniben 1 | 202590  |

„Amen kërdam kado mitingo, kadea manifestacie – či kërdjila pe šoha ande Rumunie, 
kë či´k data naχdreptul le Rromen. Kadeik ëk premiere andi Europa, andi lume, 
kado sa o dintuno mitingo le Gaboronengo, so kërdjilaχ pe ando Brašovo. Numa 
uže Gaborure le kalapenca kërdam kado mitingo. Či manglam love, či manglam 
khëra, či manglam aver kola khanči dekïn. Na trobul khanči, numa te den amen ëk 
than, kaj te putraχ amaro piaco. Den am´ëk than, kaj te bikinaχ amarë…, k´amen 
sam vi negustore vi kïnekitjure vi meseriaša sam. K´amen naštig mangaχ ta čoraχ, 
amari nacie na kërdalaχ šoha, kë lažavo-j, zurraleχ lažavo-j te mangël ta te čorël. 
Amen respektisaraχe ledźe la Rumunijeki, na këraχ amen ledźe and´amaro foro, 
amen respektisaraχ e ledźe vi le Devleχki ta vi la phuveki.“ 

„My jsme udělali tenhle mítink, tuhle manifestaci – nic takového se 
v Rumunsku nikdy (předtím) neudálo, protože Romové ani jednou neměli 
to právo. Tahle manifestace představuje evropskou, světovou premiéru, je to 
úplně první mítink Gaborů, který se kdy v Brašově uskutečnil. Čistě jen my, 
Gaborové v kloboucích, jsme udělali tenhle mítink. Nežádali jsme o peníze, 
nežádali jsme o bydlení, o nic takového jsme do téhle doby nežádali. Není 
třeba nic (víc), jenom ať nám dají nějaké místo, kde bychom si otevřeli naši 
tržnici. Dejte nám nějaké místo, kde bychom prodávali naše…, protože my 
jsme obchodníci, zpěváci i řemeslníci. Protože my nemůžeme žebrat a krást, 
náš národ to nikdy nedělal, vždyť to je ostuda, žebrat a  krást, to je veliká 
hanba. My respektujeme rumunské zákony, netvoříme si v našem městě svoje 
pravidla, ale ctíme Boží přikázání i zákony státu.“

Janko, čerstvý čtyřicátník, pokračoval v hovoru líčením obtížné ekonomické situace: 

„Amen sïn po štar po panź śavorrë – kade saχ anglal ande murri generacie, kol´ 
saranda the. Musaj te kërav, numa butje rakhas, kë te na, sïn ame but śavorre, but 
χurde. Ande lengi generacie, akana sar sïn von tërne – duj, ko duj śavorrë, numa 
phari viaca khate vi kade. Ëk salaro le manušen, le munkašen, kërël šël dolare, ëk 
šël dolare, kaj kërën butji. Naj bare salare, na potjinen amengë mišto, kë naj le love. 
Ande kode źantar nešte Rroma vi but Vlaχi d´ande Rumunie, kë cïrra-j o salaro 
khate. Vi Gaborure phiren ando streino ta kinen sekonhend – fusti, bunde, morčake 
gada, blënure – kukola kuč butje, umpure. Ta khate bikinaχ len ́ de Rumunie le maj 
čorrëngë. Amare romnje bikinen sako djes po piaco, khote lengo than. Deč ame na 
numa ando piaco źuvaχ, amen këraχ butji, meseriaša sam po khëra, akoperijaša. 
Këraχ čotorne vi te bikinaχ – skokure po khër, te fojil tel´ o paji. Naj ame, naj, 
korrkoren butji ande Rumunie, kë vaš lengë, vaš ol gaźe č´amari negustorie na 
źal, amari butji na źal, te naj vi cinne love. Amari viaca le Gaboronengi, phari.“ 

„My máme po čtyřech po pěti dětech – tak to bylo dřív, v  mojí generaci, 
u těch nad čtyřicet (let). Musím dělat, (stále) jen hledáme práci, protože když 



  |  91

ne…, máme hodně dětí, malých dětí. V jejich generaci, teď jak jsou ti mladí 
– (mívají) dvě, obvykle dvě děti, protože tady je těžký život i  tak. Výplata 
pro lidi, pro dělníky, dělá sto dolarů, jedno sto dolarů, pokud má (člověk) 
práci. Mzdy nejsou velké, neplatí nám dobře, nemají peníze. Proto odcházejí 
někteří Romové i hodně Rumunů z Rumunska, protože tady jsou malé platy. 
I Gaborové jezdí do ciziny, kupují obnošené šatstvo – sukně, bundy, kožené 
věci, kožichy, ty drahé oděvní součástky, už použité. A tady v Rumunsku je 
prodáváme těm nejchudším. Naše ženy to každý den prodávají na tržnici, 
tam je jejich stanoviště. Ale my nejsme živi jenom z tržnice, my pracujeme, 
jsme řemeslníci, děláme na domech a  střechách. Vyrábíme žlaby a  taky je  
prodáváme – okapy na domy, aby odtékala voda. My sami nemáme v Rumunsku 
práci kvůli nim. Kvůli těm Neromům nejdou ani naše obchody, nejde naše práce, 
když (za to) nejsou ani malé peníze. Život nás Gaborů je těžký.“ 

Hovor se stočil na tradiční romskou profesi – na kotlářství, které bývalo hlavním 
zdrojem obživy nejen Gaborů, ale i jiných romských skupin. Janko nám předvedl, 
jak sedávali a dodnes sedávají Romové při měditepecké práci – sedě na židli svižně 
překřížil nohy do tureckého sedu a pokračoval ve vyprávění: 

„Ando Brašovo po piaco-j amaro partido, khote vi amari sekcie, o  birovo. Pe 
manifestacie saχ ame´k  parolë: „Vrem să trăim și să muncim, nu în Franța să 
cerșim!“ Rromaneχ kodo semnol: „Kamaχ te këraχ butji ta te źuźuvaχ, na ande 
Franca te kudulisaraχ!“ Kë amen čačeχ kamaχando them te këraχbutji, na te źaχ 
ando streji thema te mangaχ.
Prima datë o  primari či kamlaχ te del o  than. Sar puterdam o  mitingo, sa 
promitime-j. Numa sï te oterïn pe koncilulo, le maj but źene kothe. The´poj ande 
śonesko djes den amen lila, kaj te kinaχ te bikinaχ. Pal e tranda djes, deć pal ëk 
śon. Sï amen drepto akana pale kake, so kërdam amen o mitingo, k´apoj den amen 
drepto khatar e primërie, kaj te kinaχ te bikinaχ po piaco. Ambori šaj bikinaχ, šaj 
źuvaχ.“ 

„V Brašově na trhu sídlí naše sdružení, je tam i naše středisko a předseda. 
Na manifestaci jsme měli heslo: ‚Vrem să trăim și să muncim, nu în Franța să 
cerșim!‘ Romsky to znamená: ‚Chceme pracovat a žít, a ne žebrat ve Francii!‘ 
Protože my skutečně chceme pracovat v naší zemi, a ne jít žebrat do ciziny. 
Nejdřív nám starosta nechtěl přidělit místo. Když jsme (ale) zahájili mítink, 
všechno (nám) bylo přislíbeno. Rozhodnutí musí (už) jenom projít městskou 
radou, kde je hodně lidí. A pak na konci měsíce nám dají písemné povolení 
k  obchodování. Po třiceti dnech, tedy za měsíc. Teď, co jsme uspořádali 
tenhle mítink, máme nárok, že nám pak dají dokument od městského úřadu, 
který nám umožní prodávat na tržnici. Snad tedy budeme moci (konečně) 
obchodovat a žít.“

Zbyněk Andrš | „Amen sam d´ande nacie le Gaboronengi“ (My jsme z národa Gaborů)



Romano džaniben 1 | 202592  |

Když jsme se ptali, odkud Gaborové přišli do Brašova, dozvěděli jsme se, že 
pocházejí z Târgu Mureș, kde dodnes žijí jejich příbuzní:

„Ame ol Gabore sam e kherutune Rroma, amaro njamo vurdonenca či phirde šoha, 
numa ol Cerhare. Amen či mangaχ či gjičisaraχ. Khate ando Brašovo sam de mult, 
tranda borš. Amen sam d´ande Tïrgu Mureš, khotar sam. Źan te dikhen khote 
amarë khëra, amarë ville! Numa khate këraχ butji ta khate trajisaras. – Kako-j lo 
d´ando Tïrgu Mureš, khote-j leχki nacie, familie Burča, leχke phral, sï panź phral, 
ka barvale-j, but mištimo – mašin Audi, ville! Amen rendeša Rroma, čače Rroma 
sam, ol Gaborure le kalapenca.“ 

„My, Gaborové, jsme usedlí Romové, naši lidé nikdy nekočovali, to jenom 
Cerharové. My se neživíme žebrotou ani hádáním z ruky. Tady v Brašově jsme 
dlouho, třicet let. Jsme z Târgu Mureș, jsme odtamtud. Běžte se tam podívat 
na naše domy, na naše vily! Ale tady pracujeme a tady žijeme. – Tenhle (muž) 
je z Târgu Mureș, je tam jeho příbuzenstvo, rodina Burcsa, jeho bratři, je jich 
pět bratrů, jsou bohatí, mají se hodně dobře – (mají) audiny a vily! My jsme 
pořádní Romové, jsme opravdoví Romové – my, Gaborové s klobouky.“ 

Své široké klobouky, na které 
jsou patřičně hrdí a které se 
staly jejich rozpoznávacím 
znakem v  celé Transylvánii, 
si pořizují v  Maďarsku –  
v  Debrecínu nebo v  Bu-
dapešti. Shodou okolností je 
nakupují od firmy Gabor, je 
to značkové zboží.

Doma u Janka Rostaše, vpravo Janko 
Rostaš | Brašov, Rumunsko 2002 | 
Archiv Zbyňka a Kateřiny Andršových 
| Foto: K Andršová



  |  93

Když jsme tento rozhovor nahrávali – před třiadvaceti lety – stál jeden takový 
klobouk dovezený z Budapešti sto dolarů. Podle Gaborů by však žádný Rumun 
takovou částku za klobouk nezaplatil. Pro romské muže je však vlastnictví 
klobouku značky Gabor otázkou cti a prestiže. I proto si je nasazují především při 
slavnostních příležitostech; ve všední dny chodí buď prostovlasí, nebo si vystačí 
s obyčejnou čepicí.

Gaborové jsou laičtí věřící a  jejich religiozita je osobitou synkrezí, v níž se 
prolínají lidové náboženské představy s  teologickými koncepcemi, jak jsme se 
mohli sami přesvědčit: 

„Amen phiraχ ande khangeri khate ando foro, ande savatoski khangeri. Rendešo 
relidźie bibliko e sabatisto-j. E prima biserika, deć e dintuni khangeri apostoliko, 
kerdjilaχ pe le Petroχko katedrale, kode kade phendaχ o Del le Petroχke: ‚Pre tute 
kërav e khangeri, kë me som telal – e rëdëčina, e temelije, o fundo.‘
Akana putrav tumengë inceledźere ande Biblie: Źanen, soske saχ kondamime ol 
Jevrejure? - Kë von mangle le Pilatoχ, kaj te merel o Jezuši! Ande lende saχ vi 
Rroma, k´amen khotar sam, deč pre amende o blestemo-j. Amen d´andi njamo le 
jevreuonengo sam, amen ol Gaborure, kaj phenen Ciganji.
O Pilat phendaχ: ‚Me na rakhav či ëk doš ando Jezušiχ – Kaj phenel, kë umparato 
jevreuonengo-j.‘ Numa saχ te plinol pe ande kuvïnto la bibliako…“ 

„Do kostela chodíme tady ve městě, do sobotního shromáždění. Správná 
náboženská víra podle Bible je sabatistická. Prvotní církev, tedy raná 
apoštolská církev, se ustavila na Petrově katedrále, tak to řekl Bůh Petrovi: 
‚Na tobě vybuduji církev, protože já jsem v  základech – (jsem) kořenem, 
podstatou a podkladem.‘
A  teď vás uvedu do pochopení Bible: Víte, proč byli zavrženi Židé? – 
Protože žádali Piláta, aby Ježíš zemřel. Mezi nimi byli i Romové, i my odtud 
pocházíme, proto na nás spočívá prokletí. My jsme z rodu židovského, my 
Gaborové, kterým říkají Cikáni.
Pilát řekl: ‚Já neshledávám na Ježíši žádnou vinu kvůli tomu, že řekl, že je 
židovský král.‘ Ale měla se naplnit slova Bible…“ 

Na závěr našeho setkání nás Gaborové varovali před cizími Romy, kteří by 
nám mohli ublížit. Podobná přátelská varování bývala mnohdy součástí loučení 
při mých návštěvách romských osad na Slovensku, ale na podobné situace si 
vzpomínám i z Balkánu. Romové z  různých regionů či subetnických skupin se 
vůči sobě v různé míře vymezují a na základě neblahých zkušeností předávaných 
z generace na generaci se obvykle vyhýbají vzájemnému kontaktu.  

Ještě než jsme se s  našimi novými známými ve Strada Carierei rozloučili, 
navrhl jsem Jankovi, že bych si od nich rád koupil klobouk. Muži byli potěšeni 
mým zájmem – patrně i proto, že se pro některého z nich rýsovala možnost výdělku. 

Zbyněk Andrš | „Amen sam d´ande nacie le Gaboronengi“ (My jsme z národa Gaborů)



Romano džaniben 1 | 202594  |

Vyzkoušel jsem několik klobouků, ale Jankův mi sedl nejlépe. Následné smlouvání 
o ceně se proměnilo ve společenský vrchol celé návštěvy, neboť Gaborové mají pro 
obchod skutečnou vášeň. Přinesli mi ještě morćuno kjeptari (koženou vestu), která 
bývá rovněž součástí mužského kroje. Pak jsme si s  Jankem plácli na uzavření 
obchodu, dal jsem mu peníze a spokojenost byla na obou stranách. 

Na cestu jsme dostali darem náboženskou literaturu – knihu v rumunštině 
Marea luptă (Velký boj) s  věnováním v  romštině a  sbírku duchovních písní 
v  gaborské romštině Enecheşo sento hîomani (Svatý romský zpěvník). Editorem 
tohoto zpěvníku je Iancu Gabor. Část zveřejněných písňových textů tvoří jeho 
překlady z  rumunštiny, část pak jeho vlastní autorská tvorba. Z této sbírky zde 
uvádím jednu píseň ve své transkripci6 a ve svém překladu do češtiny.  

Sode ala te avav?

Sode vreme maj san
Me tukë Devla gilabav
Te na mukëχ amen.

Tu san amaro Dad
Amen tut čajuvaχ
Kë šohan či muklan amen
Ando pharimata. 

Kana pharo-j o drom
Te korkorrï aśav
Ašel korkorrï paše man
O laśo Jezušï.

The hasaro fer so
Bajure te aven
Našav leste, ko Jezušï
Vov skëpil man adjes.

Jak dlouho potrvá, než přijdu k tobě?

Po celou dobu, co jsi
Tobě, Bože, zpívám
Abys nás neopustil.

Ty jsi náš Otec
V tobě máme zalíbení
Vždyť jsi nás nikdy nenechal samotné  
V těžkostech.

Když je cesta strmá
Když zůstávám sám
Je stále v mé blízkosti
Dobrý Ježíš.

A ať nastane cokoli
Ať problémy dorazí 
Utíkám se k němu, k Ježíši
On mě zachrání, dnes.  

6 Můj přepis textu lze porovnat s přiloženou faksimilí písně.



  |  95Zbyněk Andrš | „Amen sam d´ande nacie le Gaboronengi“ (My jsme z národa Gaborů)

Faksimile duchovní písně Sode ala te avav ze zpěvníku Enekešo sento hiomani | Zdroj: I. Gabor, 2001, s. 9



Romano džaniben 1 | 202596  |

Janko Rostaš píše v přítomnosti své ženy věnování do darované knihy | Brašov, Rumunsko 2002 | Archiv 
Zbyňka a Kateřiny Andršových | Foto: K. Andršová



  |  97

Po dvou letech, v roce 2004, jsme opět zavítali do Brašova. Slavnostní nálada byla 
tatam. Gaborové žili své všední starosti a o rozhovor nejevili zájem. Zda měla jejich 
protestní akce úspěch, jsme se tehdy nedozvěděli. Až při další návštěvě Brašova – 
o dvacet let později – jsme s radostí zjistili, že si Gaborové své tržiště skutečně vydobyli.

Závěr

Gaborové – jejich kultura, jazyk, a především schopnost adaptace na podmínky 
rychle se proměňujícího společensko-ekonomického prostředí při současném 
zachování etnické identity a  sociální integrity – představují lákavé téma pro 
antropologické výzkumy první čtvrtiny 21. století.

Zájem sociálních a  kulturních antropologů se počátkem nového tisíciletí 
nesoustředí primárně na otázky identity chápané jako výlučnost, nýbrž na způsoby, 
jakými mohou být Romové pojímáni jako autochtonní populace, organicky spjatá 
s prostředím, v němž po generace žije. Pozornost badatelů, jakými jsou například 
Martin Olivera nebo Fabian Jacobs, se zaměřuje na nezávislou a  mobilní 
ekonomiku Gaborů, na jejich výraznou flexibilitu a kreativitu v oblasti sociální 

Kancelář na tržišti, kterou si Gaborové vybojovali, s nápisy: Unie Romů z Rumunska. Gaborové  
s klobouky, okres Brašov | Brašov, Rumunsko 2023 | Archiv Zbyňka a Kateřiny Andršových |  
Foto: Monika Schmidtová

Zbyněk Andrš | „Amen sam d´ande nacie le Gaboronengi“ (My jsme z národa Gaborů)



Romano džaniben 1 | 202598  |

organizace, nebo na role rozsáhlých příbuzenských sítí. Lingvistická antropoložka 
Andrea Szalai zkoumá zase vnitřní heterogenitu této etnosociální skupiny 
prostřednictvím jazykové ideologie gaborských mluvčích.  

Sám jsem se setkal s příslušníky různých romských skupin – s Ursary, Rudary, 
Laješi a  dalšími během svých opakovaných cest do Rumunska v  osmdesátých 
letech minulého století. Domnívám se, že jsem tehdy navštívil i Gabory, nemohu 
to však tvrdit s  jistotou. V  té době se muži této skupiny ještě nevyznačovali 
charakteristickými klobouky typu „gaučo“ se širokou krempou, podle nichž je 
dnes snadno rozeznáme. Neznal jsem jejich dialekt – a  především jsem tehdy 
vůbec netušil, že taková skupina existuje. 

S  Gabory, tak jak jsou dnes běžně označováni, jsem se osobně setkal až 
později – v roce 2002 v Karansebeši a Brašově, v roce 2004 v Ocelu Roșu a opět 
v Brašově, v roce 2016 v Huedinu a v roce 2023 v Târgu Mureş. 

V Karansebeši jsme se s manželkou seznámili s Gabory jako s obchodníky – 
na místním trhu prodávali okapy a další zboží. V Ocelu Roșu, rovněž v rumunském 
Banátu, jsme pak potkali staršího, tehdy asi šedesátiletého Roma. Vyprávěl nám, 
že v Ocelu žijí tři rodiny Gaborů, které se sem přistěhovaly kolem roku 1990  
z transylvánského města Torda nedaleko Kluže. Když jsme se loučili, poznamenal:   
Vi maškar amende Gaborešti sine dušmanja, což znamená: „I mezi námi Gabory jsou 
lidé, kteří škodí.“ (Doslova: jsou nepřátelé.) V Huedinu jsem se s Gabory setkal 
v srpnu v roce 2016. Většina z nich bydlí nedaleko od centra na ulici Avram Iancu, 
kde se tyčí nepřehlédnutelné romské paláce v byzantském slohu. Město Huedin 
bylo tehdy naší závěrečnou zastávkou v Rumunsku během terénní praxe, kdy jsme 
se studenty naší Katedry sociální a kulturní antropologie Univerzity Pardubice 
absolvovali cestu po východním Slovensku, Maďarsku a rumunské Transylvánii. 
V  Huedinu jsme se tehdy bohužel nemohli zdržet déle, a  tak se můj kontakt 
s místními gaborskými muži, kteří přes den často postávali na náměstí, omezil na 
dva neformální rozhovory se staršími, váženými členy komunity. 

První z  nich se představil jako vicepremiér Ion Munteanu a  na důkaz 
svého tvrzení mi ukázal jakýsi služební průkaz. Když zjistil, kdo jsme a co nás 
zajímá, nabídl mi za sto euro zorganizování vystoupení velké skupiny tanečnic 
a tanečníků, kteří by nám předvedli gaborské tance. Druhý muž, jménem Mircea, 
se rovněž legitimoval průkazkou, na níž stálo, že je premiérem. Bylo mu 74 let 
a  podle vlastních slov byl nejstarším romským mužem v  Huedinu. Nabídl mi 
výměnu klobouků a vyprávěl, že za ním již několik let jezdí španělský antropolog, 
který s ním nahrává rozhovory pro připravovanou knihu o Gaborech.  

Mé poslední setkání s Gabory se odehrálo v penzionu na kraji města Târgu 
Mureş před dvěma lety. Kromě mé rodiny a třech studentů, kteří s námi byli na 
výletě do Bulharska, se v penzionu ubytovala asi desetičlenná skupina Gaborů. 
Ženy i  muži byli tradičně oblečeni a  podle jejich slov – mluvili jsme s  nimi 
romsky – se právě vrátili z Německa, kam jezdí za prací. O jakou práci se jedná, 



  |  99

nám neřekli, patrně nevěděli, kam nás mají zařadit, a proto nebyli ve věci svých 
profesních aktivit sdílní.

Gaborové ukazují sobě i  okolnímu světu, že etnická menšina vystavená 
asimilačním tlakům dominantní společnosti nemusí vždy jen ustupovat. 
Zachování jazyka a  rozvíjení tradic – tak dobře patrné u  Gaborů – má oporu 
v jejich sebeúctě a je zdrojem vitality, kterou jim mohou tzv. integrovaní Romové 
jen závidět. Netýká se to však pouze Romů. Obecně lze říci, že každé etnicky či 
jinak definované společenství, má-li být životaschopné, musí vykazovat zdravou 
míru etnocentrismu.

Transkripce

Při transkripci gaborské romštiny jsem použil následující grafémy (uvádím pouze 
ty, které se odlišují od českého pravopisného systému): 

Grafém Popis Rumunský grafém IPA
Ć palatalizovaná alveolární afrikáta ci, ce t͡ ɕ
Dj palatalizované d di, de dʲ
Dź palatalizované dž gi, ge d͡ʑ
Ë centralizované e Ă ə
Gj palatalizované g ghi, ghe gʲ
Ï centralizované i î, â ɨ
Kh aspirované k – kʰ
Nj palatalizované n ni, ne ɲ
Ph aspirované p – pʰ
Th aspirované t – tʰ
Tj palatalizované t ti, te c / tʲ
Rr uvulární vibrant – ʀ
Ś palatalizovaná sykavka și, șe ɕ
Χ uvulární frikativa – χ
Ź palatalizované ž ji, je ʑ

Zbyněk Andrš | „Amen sam d´ande nacie le Gaboronengi“ (My jsme z národa Gaborů)



Romano džaniben 1 | 2025100  |

Použité zdroje a literatura

Archiv Zbyňka a Kateřiny Andršových.
Gabor, I. (2001). Enecheşo sento hîomani. Cluj-Napoca.
Jacobs, F. (2013). Mobile cultures: A congruent history of the Gabor in Transylvania. 

Eudora Verlag.
Jacobs, F. Nedatováno. The Gábor in Transylvania, Romania. Council of Europe 

Factsheets on Romani Culture 3.1. Council of Europe. https://rm.coe.
int/factsheets-on-romani-culture-3-1-the-gabor-in-transylvania-
romania/1680aac383

Károly, B. (1990). Le véšeski déj = Az erdő anyja. Országos közművelődési.
Neculau, A. (1998).  Cuvânt înainte. In Rusu, O., Rusu, C. L., Lăcătuşu,  

V. a Lăcătuşu, C.  Lumea Rromilor din Moldova (s. iii–xi). România DIG.
Olivera, M. (2012). The Gypsies as indigenous groups: The Gabori Roma case in 

Romania. Romani Studies, 22(1), 19–33. https://doi.org/10.3828/rs.2012.
Olivera, M. (2025). A Fieldwork and its changes: Reflections on the ethnography 

of the Gabori Roma, 1999–2025 [prezentace na konferenci]. Gypsy Lore 
Society conference. Paříž. 

Szalai, A. (2014). Ideologies of social differentiation among Transylvanian 
Gabor Roma. Acta Ethnographica Hungarica, 59(1), 85–112.  
https://doi.org/10.1556/AEthn.59.2014.1.6



  |  101

| Sorin Aurel Sandu

Ukázka z básnické tvorby1

Sorin A. Sandu (*1973) je herec, básník a překladatel, který patří mezi výrazné postavy 
romské kulturní scény v Rumunsku. Vedle oboru mikrotechniky a optiky na Polytechnické 
univerzitě v Bukurešti vystudoval divadelní fakultu na Národní univerzitě divadelního 
a filmového umění Iona L. Caragialeho v Bukurešti (Universitatea Națională de Artă 
Teatrală și Cinematografică „I. L. Caragiale”). Magisterské studium zde zakončil 
závěrečnou prací s  názvem „Státní romské divadlo v  Rumunsku, být či nebýt? 
Obhajoba (dosud) neexistujícího divadla“. V  roce 2019 mu rumunská vláda udělila 
Projev nejvyššího uznání za umělecký výkon a propagaci romské kultury a dále za svou 
všestrannou činnost získal v roce 2023 ocenění Urkunde Yul Brynner Lebenswerkpreis 
od divadelní asociace TKO e.V. Roma Art Academy v Kolíně nad Rýnem. 

Sandu je v současné době hercem Divadla Stely Popescu v Bukurešti, kde ztvárnil 
řadu rolí v klasických představeních (např. Goldoniho Sluha dvou pánů, Shakespearova 
Komedie omylů, Plautův Tlučhuba nebo Caragialeho Bouřlivá noc). Kromě toho je 
zakladatelem divadelní společnosti AmphiTHEATRROM. S ní uvedl hru Bouřlivá 
noc I. L. Caragialeho (pod romským názvem Jekh rǎt lisiame) kompletně v romštině 
a  s  profesionálními romskými herci. Na projektu se podílel jako překladatel, režisér 
i  herec. Hru v  romsko-rumunském vydání publikovalo v  roce 2012 nakladatelství 
Vanemonde. Všestrannost jeho divadelní práce dokresluje scénář a režie dvou dětských 
divadelních představení – Prințul cel obraznic și bătrânul înțelept (Drzý princ 
a  moudrý stařec), Întâmplări din Gâscania (Příhody z  Houserska) – a  inscenace 
hry z klasické světové dramatiky (Námluvy od A. P. Čechova) v částečně dvojjazyčné 
rumunsko-romské verzi.

Vedle dvacetileté zkušenosti v divadle působí Sandu dlouhodobě i v televizi, a to 
jako moderátor, zpravodaj i autor reportáží. I zde se přitom zasazuje o zviditelnění 
romštiny jako živého a  plnohodnotného jazyka. Například pro Rumunskou televizi 
v  současnosti připravuje dvoutýdenní rubriku „Ilo Rromano“ vysílanou v  romštině 
v rámci pořadu „Opre Rroma“.

V  neposlední řadě je Sandu také básník a  překladatel. Publikoval dvě autorská 
básnická díla: TRANSGRESIUNE (TRANSGRESE, 2017) a Sete de rotundul 
vremii – gânduri din caietul galben (Žízeň po kulatosti času – myšlenky ze žlutého 
sešitu, 2018). Jde o  částečně bilingvní romsko-rumunské básnické sbírky, obě vydané 
nakladatelstvím Národního centra romské kultury – Romano Kher. Do romštiny 
překládá rumunské dramatické texty a poezii: De ce nu-mi vii (v romském překladu 

Toto dílo podléhá licenci CC BY 4.0 Mezinárodní. Licenční podmínky jsou dostupné zde: 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode.cs

1 Jak citovat: Sandu, S. A. (2025). Ukázka z básnické tvorby. Romano džaniben, 32(1), 101–113.



Romano džaniben 1 | 2025102  |

Sosqe n’aves, Proč nejdeš jen), Somnoroase păsărele (v romském překladu Lindrale 
Cirikloră, Ospalí ptáčci) a Revedere (v romském překladu Palemdikhlipe, Shledání) 
od Mihaie Eminesca; Emoție de toamnă (v  romském překladu Emocia tomnaqi, 
Podzimní nálada) od Nichity Stănesca – romské verze těchto básní jsou součástí 
učebnice romského jazyka a literatury pro 10. ročník, vydané pod záštitou rumunského 
ministerstva školství ( I rromani ćhib thaj i literatùra vaś o deśto siklŏvipnasqo berś, 
Vanemonde, 2011). 

Překládá i  světovou literaturu: Ciganos. Poemas ȇm transito / Poeme în 
trecere (Vilas-Boas da Mota, Básně na cestě) – čtyřjazyčný svazek používající 
rumunštinu, romštinu, portugalštinu a  angličtinu (Coresi, 2008; romská 
verze nese název E rroma. Phirutne poèmura); bilingvně vydaný veršovaný 
příběh Anda’o  siklipe / Despre învățătură (O  učení) z  díla Povestea vorbii  
(Co říkají přísloví) od Antona Panna (Ministerul educației și cercetării / UNICEF, 
2005) či pravoslavné biblické texty – Liturghia Sf. Ioan Gură de Aur (Liturgie 
sv. Jana Zlatoústého), v romském překladu jako I Liturgia le Sfintosqii Ioan o Muj 
Somnakuno, vydaná v romštině i na audio CD (Archiepiskopie Bukurešť, 2008), 
nebo Carte de rugaciuni pentru trebuința creștinului ortodox (Modlitební kniha 
pro potřeby pravoslavného křesťana) v romském překladu jako Lil rudimatenqoro 
vaś ol trebuimata haj o  lachipen le kreśtinosqoro ortodókso (Archiepiskopie 
Bukurešť, 2006).

Pro toto číslo vybral autor básně, které původně vyšly v roce 2017 v jeho první 
básnické sbírce TRANSGRESIUNE v  romské a  rumunské verzi. Všechny básně 
zde uvádíme ve třech jazycích – vedle jazyků původní publikace i v českém překladu. 
Vzhledem k zaměření časopisu stavíme do popředí vždy romskojazyčnou verzi, jakkoliv 
v  jednom případě je vedená jako originální ta rumunskojazyčná (jedná se o  první 
báseň „Eu sunt / Me sôm / Já jsem“. Ponecháváme původní transkripci romštiny. 
Básně do češtiny přeložil romista Michal Mižigár, který přitom vycházel z  obou 
dostupných jazykových verzí. Jazykovou korekturu a  korekturu překladu provedla 
Jiřina Vyorálková. Ta se zhostila i překladu názvů rumunských děl zmíněných v tomto 
úvodním textu.



  |  103Sorin Aurel Sandu | Ukázka z básnické tvorby

Sorin Aurel Sandu se svou básnickou sbírkou TRANSGRESIUNE | Bukurešť 2017 |  Archiv Sorina Sandu, 
foto: Daniel Radulescu



Romano džaniben 1 | 2025104  |

Me s  m 

Me s  m owkha2 kaj s  m, 
Tu kon s  n, amal!a? 

Me s  m 
Phuv namime3 absěnça 
Thaj gil ça, 
Dukhaça 
Thaj kamipnaça, 
Sunença 
Thaj bare xoripnaça, 
S  m sa so sas dekana sas 
M’o dad haj mirri daj 
Thaj lenqere dada thaj daja 
Thaj lenqere dada thaj daja… 

2 Odova, kodova. (pozn. autora)
3 Namisardi, xamisardi. (pozn. autora)



  |  105

Já jsem

Já jsem ten, který jsem,
Kdo jsi ty, příteli?

Já jsem
Země prohnětená slzami
A písní,
Bolestí
A láskou,
Sněním
A prázdnotou,
Jsem vše, co kdysi byli
Moji rodiče
A jejich rodiče
A jejich rodiče…

Eu sunt 

Eu sunt cel ce sunt, 
Tu cine ești, prietene? 

Eu sunt 
Pământ frământat cu lacrimi 
Și cu cântec, 
Cu durere 
Și cu iubire, 
Cu visare 
Și cu neant, 
Adică tot ce-au fost vreodată 
Părinții mei 
Și părinții lor 
Și părinții lor... 

Sorin Aurel Sandu | Ukázka z básnické tvorby



Romano džaniben 1 | 2025106  |

jag 

jag vazdel pes karing o ućipe 
karing o devel 
jag bari 
sar o baro t  lo le Śivasqoro 
tharel s   so si biuźo 
dud  rel sarro tamlipen 

jag vraskerel m’o rat 
o rromano 
jag kaj vazdel pes 
dekatar o anglunipen m’e ćirlatunenqoro 
andar o them le develenqoro 
pravarindoj pes le rateça 
sarre thanenqoro 
katar mirre phure nakhle 
ӡikaj te ovav me 
athe 
akana 
manuś jagalo 
dud andar o kham – 
jag le Devlest ri 



  |  107

oheň

oheň stoupá k výšinám
až k bohu
veliký plamen plápolá
jak sloup Šivův
spaluje vše, co je nečisté
a prozařuje všechnu temnotu

oheň vaří mou krev
tu romskou
oheň, jenž se zvedá
od začátku mého pradávna
ze země bohů
živící se krví 
ze všech míst
odkud 
moji předkové putovali
dokud jsem nebyl stvořen
zde
nyní
ohnivý člověk
světlo ze slunce – 
oheň Boží

foc 

focul se înalţă 
spre cer 
foc uriaş 
precum marele stâlp al lui Siva 
arde tot ce e necurat 
luminează tot întunericul 

focul îmi fierbe sângele 
rrom 
foc ce se ridică 
de la începuturile 
strămoşilor mei 
din ţara zeilor 
hrănindu-se cu sufletul 
tuturor locurilor 
pe unde-ai mei bătrâni s-au perindat 
până ca eu să fiu 
aici 
acum 
bărbat de foc 
lumină din soare – 
foc al lui Dumnezeu 

Sorin Aurel Sandu | Ukázka z básnické tvorby



Romano džaniben 1 | 2025108  |

me thaj mire phure 

akharel man daićhi 
andar o xoripe’ le ilesqoro 
jekh dukhorri 
jekh absi kaj rovel 
nikhastar aśundi 
korkoro phirav 
opr-o drom m’e gïndurěnqoro 
me 
thaj sarre phure mirre 
kaj phenen manqe andar lenqoro bidikhlo
sundal: 
„śukar, ćhave!a, uśti sa maj opre, 
ӡa sa maj angle, 
ke jekhvar tuça 
bar  l e baxt amari, 
dud  l o drom anglal amende!“



  |  109

já a moji předkové moji

volá ve mně něco
z hloubi mého srdce
touha
slza, jež pláče
nikým nevyslyšena
sám kráčím
po cestě svých myšlenek
já
a všichni moji předkové
jež na mě ze své říše neviditelné 
volají:
„bravo, chlapče, jdi výše,
jdi vpřed,
protože s tebou
roste naše štěstí
rozsvěcuje se cesta před námi!“

eu şi bătrânii mei 

mă cheamă ceva 
din adâncul sufletului 
un dor 
o lacrimă ce plânge 
de nimeni auzită 
singur umblu 
pe drumul gândurilor mele 
eu 
şi toţi bătrânii mei 
care-mi strigă din al lor nevăzut 
tărâm: 
„bravo, băiete, mergi tot mai sus, 
mergi tot înainte, 
căci odată cu tine 
creşte norocul nostru 
și drumul înainte-ne e cu lumină!“ 

Sorin Aurel Sandu | Ukázka z básnické tvorby



Romano džaniben 1 | 2025110  |

Korkoripe 
m’e dajaqe 

Korkori beśes thaj vardijes 
khatinende, 
daj!e. 

Ućhala phirutne 
sar jekh fìlmo k-o cinema 
nakhen opr-ol duvara… 
Beśes thaj vardijes len 
thaj zboríes4 lenqe 
Ta na den tuqe anglal: 
odolkha5 kaj phiraven len si dur 
thaj ol ućhala naśti vakeren. 

Korkori beśes thaj vardìjes ol duvara, 
daj!e. 
Kerke absia thavden tuqe 
opr-o sa maj phuro ćam, 
ta khonik na dikhel len. 
Săn korkori. 
Tu, śtar duvara thaj aborkha gïndură 
kaj na meken tut… 

4 Zboríel [var. (z)borízel]: vakerel, mothovel, del dúma, kerel lav/làfi, vorbisarel. (pozn. autora)
5 Odola, kodola, kola. (pozn. autora)



  |  111

Singurătate 
mamei mele 

Singură stai şi priveşti 
către nicăieri, 
mamă. 

Umbre mişcătoare 
precum un film la cinema 
rulează pe ziduri… 
Stai şi le priveşti 
şi le vorbeşti 
Dar nu-ţi răspund: 
cei ce le poartă sunt departe, 
iar umbrele nu pot vorbi. 

Singură stai şi priveşti pereţii, 
mamă. 

Lacrimi amare-ţi curg 
pe obrazul tot mai îmbătrânit, 
dar nimeni nu le vede. 
Eşti singură. 
Tu, patru pereţi şi atâtea gânduri 
care nu-ţi mai dau pace… 

Samota
mé mamince

Sama sedíš a hledíš
nikam,
mami.

Pohyblivé stíny
jak film v kině
běží po zdech…
Sedíš a díváš se na ně
a mluvíš k nim.
Ale neodpovídají ti:
ti, kteří je nesou, jsou daleko
a stíny nemohou mluvit.

Sedíš sama a hledíš na zdi,
mami.

Hořké slzy stékají ti
po zestárlé tváři,
a nikdo je nevidí.
Jsi sama. 
Ty, čtyři zdi a mnoho myšlenek,
které ti nedávají pokoj…

Sorin Aurel Sandu | Ukázka z básnické tvorby



Romano džaniben 1 | 2025112  |

phralipe 

me s  m tu 
phral!a 
odolosqe dukhav tuqe 
t’o gi 
si kotor mirre masestar 
t’o rat thavdel ande 

m’o gi 
o ӡivipen tirro si mirro 
ćhindo sa andar jekh ilo 
kaj 
me s  m tu 
phral!a 
thaj odolosqe dukhav tuqe 



  |  113

Do češtiny básně převedl Michal Mižigár

iubire de frate 

eu sunt tu 
frate 
și de aceea te iubesc 
sufletul tău 
e parte a trupului meu 
sângele tău curge 

prin sufletu-mi 
viaţa ta e a mea 
ruptă din aceeaşi unică inimă 
pentru că 
eu sunt tu 
frate 
şi de aceea te iubesc 

bratrství

já jsem ty
bratře
a proto miluji
tvoji duši
je částí mého těla
tvá krev proudí

mou duší
tvůj život je i můj
utržený z téhož jediného srdce
protože
já jsem ty
bratře
a proto tě miluji

Sorin Aurel Sandu | Ukázka z básnické tvorby





Recenze | Anotace

Filippo Bonini Baraldi
Roma music and emotion

/ Ondřej Skovajsa

Iulius Rostas
A task for Sisyphus: Why Europe’s Roma policies fail

/ Ana Ivasiuc

Enikő Vincze, Cornel Ban, Sorin Gog a Jon Horgen Friberg (Eds.)
The political economy of extreme poverty in eastern Europe.

A comparative historical perspective of Romanian Roma
/ Remus Creţan





  |  117

Filippo Bonini Baraldi

Roma Music and Emotion 
Oxford: Oxford University Press, 2021, 335 s., ISBN 9780190096793

„Za touto knihou stojí moje touha poznat rumunské Romy a  jejich hudbu 
a  můj odborný zájem o  emoce spjaté s  hudbou” (s. 289) ohlíží se v  závěrečné 
části své knihy italský etnomuzikolog za genezí výzkumu, jehož terénní část 
probíhala v rumunské vesnici Ceuaş v letech 2002–2013. Monografie reflektuje 
klíčové a  složité téma, cenné i  pro středoevropský prostor: romskou hudbu ve 
vztahu k dojetí a smutku. Baraldi postupně úspěšně rozkrývá v hudební kultuře 
ceuaşských Romů – řečeno s Alanem P. Merriamem – étos jejich kultury (Merriam, 
1964), v jehož jádru nachází „emoční nákazou” způsobený „pocit sounáležitosti” 
a „empatie”. Právě tyto kvality podle knihy ceuaşští Romové skrze hudbu „kultivují 
a exhaltují”, neboť je „považují za středobod své kolektivní identity” (s. 292). 

Kniha, která podstatným způsobem rozpracovává autorovu francouzsky 
psanou disertační práci, obhájenou v  roce 2010 v  CNRS v  Paříži, vychází 
s  laudatorní předmluvou nestora etnomuzikologie Stevena Felda. Ten 
podtrhuje Baraldiho vklad do této knihy nejen jako etnomuzikologa, ale 
i  houslisty, experta v  oboru elektroniky (což Baraldimu umožnilo navrhnout 
specifické hudební laboratorní experimenty), a  vizuálního etnografa. Kniha 
obsahuje odkazy na cennou extenzivní audio-video dokumentaci na stránkách   
https://ethnomusicologie.fr/tsiganes-bonini-baraldi/.

Knihu tvoří tři hlavní části. Nejobsáhlejší první část zkoumá „hudební slzy” 
(musical tears) způsobené profesionálními romskými muzikanty jednak během 
finančně ohodnocené služby (serviciu) na svatbách, křtinách a oslavách, dále na 
after-parties, a pak i během pohřbů. Co se týče placeného hraní, pokládá si autor 
otázku, jak se muzikantům v čele s primášem (primaş) daří rozplakat klienty, aby 
v důsledku této strategie vymohli ze slzícího publika více finančních prostředků. 
Spokojené zákaznictvo je ochotno štědře odměnit profesionální službu: taková 
profesní etika muzikantů zahrnuje nepít alkohol, udržovat dress code, hrát kvalitně, 

Recenze | Anotace



118  |

živě a barvitě, hosty bavit, ale držet si odstup. Pokud jde o strategii, stojí hlavně na 
primášovi, aby šil repertoár právě na míru přítomnému publiku, přičemž důležité 
je pamatovat si u každého hosta „jeho či její písničku” při hraní u stolů, „do ouška” 
(meseliecri). Romové se ovšem dojímají i doma, v ţigănie (romské části obce) na 
okraji vesnice, kdy romští muzikanti v  rámci after-party hrají nehierarchicky 
a pro sebe a své blízké: v této situaci roní slzy sami muzikanti, klíčový je moment 
bratrství a sounáležitosti.

Následně pojednává Baraldi o pohřbech a smutečních obřadech a o účinkování 
hudebníků na nich: protože jde o hraní finančně nehonorované, dávají prostor 
i neprofesionálním a začínajícím hudebníkům. U smutečních obřadů je možné 
považovat za úspěch, pokud se rozpláčou i  străini,  outsideři, stojící mimo 
příbuzenský vztah se zemřelým, tj. když je muzikanti dokážou přivést k  slzám 
lítosti a soucitu (milă). Nepříbuzní pak po pohřbu navštěvují hroby svých vlastních 
předků. Následuje podrobná muzikologická, zvuková a textová analýza „zvukové 
krajiny“ (soundscape) pohřbu, nad níž Baraldi dokládá, že  milă  je dosaženo 
právě  zvrstvením  hudebních, verbálních a  zvukových činností, přičemž nejde 
jenom o emoční nákazu „ikonických znaků pláče“ (tj. zvuků spjatých s nádechem, 
verbální výpovědí truchlící ženy a výdechem). Na milă se podílí afektivní kvality 
spjaté s žánrem táhlých písní de jale, klesající melodická a intonační linka nářku 
i specifické „vyvolávání” pozůstalých v promluvě plačící ženy nad rakví zemřelého 
(s. 157). Baraldi si podnětně všímá toho, že pláč se někdy stupňuje naopak při 
hraní čardášů, které měl zesnulý rád: tj. neexistuje podle něj jasná korelace mezi 
mírou dojetí a  inherentně (intrinsically) smutnou písní (tj.  de jale, halgatem) 
a slzami, vždy rozhoduje kontext.  

V  druhé, teoretické, analyticky muzikologické části se Baraldi snaží najít 
společný jmenovatel slz spojených s  romskou hudbou v  Ceuaş. Podrobněji 
ohledává tři faktory spjaté se smutkem: žánr táhlých, tklivých písní de jale, moment 
identifikace jednotlivce s  „jeho písní“ a  konceptem „mít srdíčko” (being  milos). 
Postuluje „estetiku smutku“ vycházející z části repertoáru tvořené táhlými písní de 
jales, kterou spojuje se třemi hudebními parametry: nepravidelný aksak rytmus, 
houpavý efekt (swinging effect) způsobený asynchronií mezi houslemi a  violou 
a  zatřetí „sladkostí“ (dulceaţă), tj. různými expresivními mikrohudebními 
melodickými prvky, které však odmítá – právě pro jejich nezbytnost –  označit 
jako pouhé ozdoby či ornamenty. Baraldi navrhl specifické laboratorní postupy 
ve spolupráci s  hudební laboratoří Burgundské univerzity v  Dijonu, kde do 
kvantifikovatelné podoby převedl mj. gesta pohybu smyčce u ceuaşského houslisty 
Sanyi. Je ovšem nutno podoktnout, že tyto pasáže knihy, ač vědecky validní, tvoří 
méně čtivé části monografie.   

Ve třetí části shrnuje autor své dosavadní nálezy a dále je rozvíjí ve světle 
antropologické teorie umění Alfreda Gella (1998), kterou se snaží modifikovat pro 
svůj koncept „hudební empatie.“ Všímá si, že pokusy zachytit emoce v repertoáru 

Romano džaniben 1 | 2025



  |  119

západní vážné hudby opomíjejí koncept soucitu (pity, compassion) a  empatie 
(empathy). Zkoumá, jak jím zvolený koncept hudební empatie „rozmlžuje hranici 
mezi osobou, melodií a  vzpomínkou”, nabízí vnímat skladbu či písničku jako 
„živou bytost”, již svým zpěvem oživil muzikant či zpěvák a  snaží se otevřít 
cestu „antropologickému paradigmatu emoční síly hudby“ (s. 17). Zde se nabízí 
otázka, zda by nebyl vhodnějším ústředním pojmem v Baraldiho konceptualizaci 
místo  empatie (empathy) spíš pojem sympathy či compassion tj. soucit, který je 
protějškem milă a – alespoň v mém chápání – tento pojem zahrnuje, na rozdíl od 
empatie, touhu pomoci a poskytnout péči.

Baraldiho monografie je průlomová jak svou metodologií, tak výběrem 
tématu. Baraldi podotýká, že hotovou metodologii pro „antropologické zkoumání 
hudebních emocí” nenašel (s. 290), a  proto si musel vytvořit vlastní. Přesto je 
patrná návaznost právě na Stevena Felda (2012 [1982]), který se v knize Sound 
and Sentiment  rovněž zabývá pláčem, emoční nákazou a  empatií: Kalulové si  
v  rituálních situacích připomínají písní mýtický příběh sestry, která se 
nerozdělila o  rybářský úlovek se svým hladovějícím bratrem, jenž se promění 
v ptáčka muni (ptilinopus pulchellus, holub malovaný). Melodie písně má klesající 
melodickou linku, která intervalem velké sekundy připomíná právě zpěv 
ptáka muni a jejím cílem je rituálně přimět komunitu plakat, lamentovat a truchlit 
nad chlapcovou proměnou-smrtí: „pláč rozezpívá ženy a  jejich píseň rozpláče 
muže” (Feld, 2012, s. 17). Zde je evidentní inspirace pro Baraldiho. Kde Feld vnímá 
jako limitující koncepci písně A. P. Merriama jako dělené na hudební a textovou 
složku (Feld, 2012, s. xxiv; ; Merriam, 1964, s. 187–188) a upírá pozornost na zvuk 
a socio-akustiku a na vztah mezi lidmi, zvířaty, (zvukovou) krajinou, tam Baraldi 
zůstává ve světě romských písní a nástrojů ve vztahu k osobním a intersubjektivní 
prožitkům hudby, ačkoli rovněž tématizuje zmíněné vzdechy a  výdechy plaček 
a zkoumá mikroharmonie a rytmy, které běžný notový záznam nemůže tlumočit. 
Baraldi věnuje velký citační prostor kamarádům-muzikantům Cságalovi a Ikolovi, 
vesnička Ceuaş se vynořuje z knihy ve své hudební bohatosti a rozmanitosti. Kniha 
však zároveň velmi přesvědčivě vrství jednotlivé argumenty a  vyvozuje z  nich 
koherentní závěr o centralitě a sounáležitosti romského pláče v Ceuaş.

Velmi podnětné je Baraldiho – na první pohled esoterizující, ale v reziduálně 
orálním prostředí podnětné – chápání písně spíše jako „bytosti“ než jako „věci“ 
a  také úvahy o  vztahování se jednotlivých zpěváků ke konkrétní písni a  o  roli 
empatie v  „oživení nápěvu” a  jistém „obrazu” zesnulého v  „jeho písni“: „Pokud 
lze osobu (člena rodiny, klienta atd.) ,promítnout‘ do melodie v Ceuaş, jinde lze 
hudební formy ztotožnit s jinými typy entit od božstev (běžný jev) až po zvířata 
(například pavouky v případě tarantismu)” (s. 294). Zde Baraldiho výzkum a jeho 
racionální argumentace dobře dokresluje dobově exhaltované poukazy českých 
folkloristů, Ludvíka Kuby o  písni, která „je bytostí živoucí” a  „nechce od úst 
k uchu, ale od srdce k srdci“ (Kuba, 1923, s. 10), a Vladimíra Úlehly o „živé písni“, 

Recenze | Anotace



120  |

která je, „pokud žije, útvar velmi osobitý a na určitý způsob života navyklý jako 
pták, motýl, rostlina“ (Úlehla, 1950, s. 12). Vztahování se k písni nikoli jako k věci 
( Já-Ono), ale jako k bytosti ( Já-Ty) taky rezonuje s antropologií umění filosofa 
Martina Bubera (Skovajsa 2018). Co se týče naopak současných podnětných 
pokusů o  reflexi emotivity v  (populární) písni, zmiňme poslední knihy Karla 
Veselého (2020, 2024) a Jiřího Plocka (2022).

Středoevropský čtenář, který pociťuje silnou emotivní sílu romské hudby 
v českém, moravském a slovenském prostoru, může být zklamán, když Baraldi spíše 
rezignoval na analýzy a  interpretace „melodické a  harmonické makrostruktury 
repertoáru” a  místo toho zvolil zkoumání „mikrovariací hudebního výrazu“  
(s. 291). Baraldiho rozhodnutí plyne z jeho poučení se z limitů přístupu hudebně-
psychologického, ochuzeného o  kontext, který popisuje v  úvodu knihy a  který 
rozporuje právě výše zmíněným výskytem dojímajících „čardášů” hraných 
při plačkách v  Ceuaşu. V  Baraldiho knize tedy nenalezneme metodologii ke 
zkoumání jímavých „jedniček“, „dvojek“ a  „trojek“ v  české a  slovenské romské 
vokální polyfonii či ke zkoumání opakujících se harmonických postupů, nástroje 
pro analýzu vypjatě emotivního pavlovského stylu tolik oblíbeného u slovenských 
a  českých Romů. Baraldiho sázka na „mikrovariace“ a  aksakový rytmus je 
samozřejmě legitimní, ačkoli jejich laboratorní kvantifikace je trochu těžkopádná. 
Podstatný je Baraldiho důraz na to, že nejde o pouhé ornamenty, neboť nejde o nic 
„navíc“: je to právě rytmické a tónové „rozechvění“, co píseň „oživuje“, a následně 
spouští proces emoční nákazy.

Baraldi zdůrazňuje, že mluví o  Romech v  Ceuaşu, ač paralely u  svých 
klíčových konceptů napříč romskou diasporou po celém světě připouští – ostatně 
k tomu vybízí i samotný titul jeho knihy. Dokonce v souvislosti s hudební empatií 
cituje dvojverší Ilony Lackové: „Mi del o  Del bacht sasťipen / O  jilo phundralo 
achaľipnaske the kamibnaske“ (s. 293). Domnívám se, že co se týče konceptu 
„služby“ a „tvůrců emocí“, ale i konceptu milă a empatie, lze najít řadu podobností 
i  u  českých a  slovenských romských hudebníků, alespoň soudě podle mých 
rozhovorů s hudebníky, srov. např. nedávno vyřčené a pozitivně konotované, „ona 
mě rozbrečí“ (Lenka Grundzová, Brno, 17. 10. 2024) či na youtubovém kanálu 
Giľora, např. komentář uživatele  @janmirga8792:  „Tvl dost dobrý to je to co 
prostě umíme sedneme a  jen hrajem tak jak to cítíme. Super kluci.” Stejně tak 
u současných českých Romů funguje koncept „mojí písničky“, a to i při pohřbech, 
kde se mj. hrají také rychlé písně, které měl zemřelý rád. Pokud jde o profesionalitu 
služby, šití repertoáru na míru posluchačům, zde se Baraldiho teze značně shodují 
s  tím, jak Petr Nuska popisuje vystoupení kapely Vladimíra Sendreje (Nuska, 
2022, s. 124–126). Baraldiho podnětnou a inspirativní monografii je ovšem třeba 
ocenit i proto, že se nebojí s nebývalou důsledností, erudicí a precizností zkoumat 
problém romské hudby a emotivity, stejně jako neuhýbá před – na první pohled – 
kontroverzním tématem strategie, jak rozbrečet publikum za účelem pekuniárního 

Romano džaniben 1 | 2025



  |  121

zisku. Baraldi velmi citlivě a  s  širšími přesahy poukázal na klíčovou roli hudby 
a emocí v romské kultuře, a zbavil toto téma nánosu klišé. Je nyní na čtenáři, aby 
některé z jeho postřehů rozšířil a případně verifikoval na romské hudbě i mimo 
Ceuaş. Ostatně kniha může být inspirativní nejen pro romisty, etnomuzikology 
a  hudební folkloristy, ale i  pro (sebe)reflexi české majoritní kultury, která se – 
typicky např. při výročích 17. listopadu – ráda dojímá a slzí sama nad sebou. Třeba 
by si všimla, že je v něčem taky trochu „romská“, a tak by jí prospělo se obrátit na 
hudební profesionály, kteří to se slzami umí.

Ondřej Skovajsa1

Literatura

Feld, S. (2012). Sound and sentiment: Birds, weeping, poetics and song in Kaluli 
expression [původně vyšlo 1982]. Duke University Press. https://doi.
org/10.1515/9780822395898

Gell, A. (1988). Art and agency: An anthropological theory. Clarendon Press.  
https://doi.org/10.1093/oso/9780198280132.001.0001

Kuba, L. (1923). Píseň národní. Hudební matice umělecké besedy.
Merriam, A. P. (1964). Anthropology of music. Northwestern University Press.
Nuska, P. (2022). Roma-ness in music, music in Roma-ness: The musical craft of Slovak 

Roma in Klenovec and Kokava. [Dizertační práce]. Durham University.
Plocek, J. (2022). Píseň jako symbol. Galén.
Skovajsa, O. (2019). Už sa on ten suchý javor zelení’: Filosofie Martina Bubera 

a  živá lidová píseň. In J. Plocek (Ed.), Od folkloru k  world music: Hudba 
a spiritualita (s. 97–116). Městské kulturní středisko.

Úlehla, V. (1949). Živá píseň. František Borový.
Veselý, K. (2024). Hudba srdce: Metafyzika popu. Paseka.
Veselý, K., a Hroch, M. (2020). Všechny kočky jsou šedé: Hudba úzkosti. Paseka.

1 �Autor vyučuje odborné semináře v programu East and Central European Studies na FF UK a je 
předsedou spolku Giľora, který zaznamenává současnou romskou zpěvnost a podporuje romské zpěvačstvo 
a hudebnictvo. E-mail: oskovajsa@gmail.com

Recenze | Anotace



Romano džaniben 1 | 2025122  |



  |  123

Iulius Rostas

A task for Sisyphus: Why Europe’s Roma policies fail
Budapest: Central European University Press, 2019, 295 s. ISBN 9789633863190

Od poloviny devadesátých let se znásobil počet opatření zaměřených na zlepšení 
postavení romské menšiny v Evropě jak na úrovni států, tak na úrovni Evropské 
unie. Od počátku 21. století začal vznikat složitý soubor právních a politických 
opatření, která zapojují rostoucí počet organizací, od velkých mezinárodních 
institucí, jako je Světová banka a Rozvojový program OSN, až po místní romské 
organizace a iniciativy, které jsou aktivizovány skrze velké množství projektů. I přes 
tyto snahy však výzkumné zprávy nadále zdůrazňují nedostatečný pokrok v boji 
proti znevýhodnění Romů. Iulius Rostas ve své knize z roku 2019 s výmluvným 
názvem „Sisyfovský úkol“ toto přetrvávající zaostávání nazývá „paradoxem  
veřejné politiky“ (the policy paradox). Kniha nabízí několik odpovědí na otázku 
v podtitulu, která zní: „Proč evropská politika vůči Romům selhává?“ Tuto otázku 
si autor klade s  ohledem na paradoxní skutečnost, že navzdory rostoucímu 
množství politických opatření, iniciativ, rozpočtů a  strategií pro začleňování 
Romů na evropské i národní úrovni se situace romské menšiny za poslední tři 
desetiletí stále zhoršuje.

Kniha se skládá z pěti dobře strukturovaných a vyargumentovaných kapitol, 
které hledají odpověď na otázku po roli etnické identity v procesu tvorby politiky 
se zaměřením na politiku týkající se Romů. Rostas zakládá svou analýzu na 
třech případových studiích národní politiky vůči Romům (v  Česku, Maďarsku 
a  Rumunsku), doplněných o  analýzu evropského rámce pro národní strategie 
integrace Romů. 

První kapitola, nazvaná „Etnická identita jako sociální kategorie a jako proces“, 
částečně odpovídá na otázku, proč politika zaměřená na Romy selhává. Podle autora 
je tomu proto, že tato politika nedostatečně zohledňuje význam romské identity. 

Toto dílo podléhá licenci CC BY 4.0 Mezinárodní. Licenční podmínky jsou dostupné zde: 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode.cs

Rostas_Sisyphus_CEU_2019.indd   1 15/07/2019   09:34



Romano džaniben 1 | 2025124  |

Nabízí tak etnicky irelevantní „řešení“, která se míjejí účinkem a  nezohledňují 
specifika kolektivní identity Romů, ať už jde o  hodnoty a  jejich vyjádření, nebo 
o  to, jak tuto identitu po staletí utvářel silný rasismus ve specifické podobě  
anticikanismu. Zatímco depolitizované výrazy jako „zaostávání“ vždy pouze 
konstatují zjevnou skutečnost, aniž by se zabývaly hlubšími příčinami marginalizace 
Romů, Rostas vrací do hry otázku moci. Opřen o kritickou rasovou teorii (critical 
race theory) tvrdí, že stávající rámce etnické identity v tvorbě politiky nezohledňují 
specifika romské populace v Evropě. Nabádá proto k analýze politiky vůči Romům 
z pohledu etnické identity, pro kterou navrhuje operacionální definici. Pro Rostase je 
etnická identita současně sociální kategorií a procesem, který se odehrává ve čtyřech 
dimenzích: participace, nároky a stížnosti ve jménu etnicity, reprezentace ve veřejné 
sféře a „kauzální vztahy, které určují současný stav věcí pomocí analýzy dokumentů 
veřejné politiky“ (s. 47). U  posledně zmiňované dimenze Rostas zdůrazňuje, že 
základní příčiny situace Romů uváděné v  politických dokumentech by se měly 
slučovat s vizemi, které předkládají samotní romští reprezentanti.

Druhá kapitola, nazvaná „Tvorba politiky, politické modely a  Romové“, 
se zabývá kritickými studiemi veřejné politiky (critical policy studies) a  zejména 
teorií tvorby politiky, přičemž dokazuje, že v případě politiky týkající se Romů je  
neúspěch důsledkem chybných předpokladů, zejména pak nevyhovujícího 
vymezení Romů a jejich problémů. Autor přitom rozlišuje čtyři typy politických 
diskurzů vůči Romům: integrační diskurz, diskurz „kultury chudoby“, diskurz 
práv a  (nejnověji) diskurz sociálního začlenění. Ačkoli v  praxi se můžeme 
setkat se souběhem vícero těchto diskurzů, jejich posloupnost zhruba odráží 
vývoj formulací „romského problému“ v posledních pětadvaceti letech. Některá 
rámování – například velmi problematická „kultura chudoby“ – dokonce našla 
pevné místo v tvorbě politiky, ačkoli v akademických kruzích upadla v nemilost. 
Autor dále kriticky analyzuje implicitní předpoklady jednotlivých diskurzů, které 
ovlivňovaly tvorbu politiky. Ukazuje, že politika týkající se Romů nezapadá do 
širších rámců tvorby politiky, ať už by se jednalo o paradigma uznání/redistribuce, 
paradigma rovnosti nebo paradigma multikulturalismu, jelikož jsou Romové 
v politických dokumentech často vykreslováni v negativním světle. Tento zvláštní 
přístup k Romům je podle Rostase způsoben široce rozšířeným rasismem, kterému 
Romové čelí po celé Evropě a který tak nevyhnutelně tuto politiku formuje.

Ve třetí kapitole, s  názvem „Politika vůči Romům v  Česku, Maďarsku 
a  Rumunsku“, představuje autor data z  jednotlivých zemí. Skrze periodizaci 
politických diskurzů objasňuje širší souvislosti, včetně tlaků a omezení, které od 
počátku devadesátých let v jednotlivých zemích politiku vůči Romům ovlivňovaly. 
Části věnované jednotlivým zemím jsou ale vcelku popisné a nepříliš podrobné. 
Ačkoli nechybí popis jednotlivých politických nástrojů, kapitola neodpovídá na 
otázku, jak a proč byly dané nástroje zavedeny a jiné nikoli. Každá země by si tak 
zasloužila vlastní kapitolu. Podrobnější analýza by také umožnila lépe zohlednit 



  |  125Recenze

vliv samotných romských aktivistů, který je pouze letmo naznačen v poslední části 
kapitoly (s. 144).

Čtvrtá kapitola, nazvaná „Rámec EU pro národní strategie integrace Romů 
– jemné řízení složitých otázek“, mapuje vznik nadnárodní politiky iniciované 
v  roce 2011 Radou Evropy, která tak stanovila minimální standardy pro národní 
romskou politiku. Tato iniciativa vzešla z morální paniky západoevropských států  
obávajících se romské migrace, kvůli níž Francie a Itálie vyvinuly tlak na EU, aby 
zavedla společnou politiku členských států. Kapitola nejprve nastiňuje kontext, 
v němž evropský rámec vznikl, a dále rozebírá, do jaké míry výsledky této politické 
iniciativy odpovídaly – nebo spíše neodpovídaly – očekáváním zúčastněných stran, 
zejména zástupců Romů. Podrobněji se pak zabývá analýzou obsahu a  způsobu 
zavádění evropské politiky na úrovni jednotlivých států. Autor konstatuje, že 
vznik tohoto rámce, který označuje za „nejsložitější soubor politických opatření 
zaměřeného na Romy v Evropě“ (s. 215), žádnou změnu nepřinesl. Podle autora 
naopak vedl k  tomu, že Romové jsou nadále vnímáni jako menšinová populace 
definovaná svými vlastními nedostatky. Neúspěch evropského rámce přičítá celé 
řadě faktorů. Prvním důvodem je podle Rostase neschopnost tvůrců politiky 
poučit se z chyb napáchaných v minulých politických obdobích. Dále si všímá, že 
přístupu k  politickým problémům dominuje ekonomický determinismus, který 
ve jménu sociálního začleňování jde na úkor přístupu založeného na lidských 
právech. Neschopnost řešit anticikanismus a strukturální rasismus, kterým Romové 
čelí, tak patří mezi důvody, proč podle Rostase evropský rámec selhal. Mezi další  
faktory, které zabránily, aby iniciativa dosáhla významnějšího pokroku, autor řadí 
nejasnou definici cílové skupiny a  samotných cílů, absenci genderové perspektivy, 
nedostatek dat, malé zapojení Romů, slabé koordinační nástroje, a nakonec půlroční 
maďarské předsednictví EU v roce 2011, během něhož byl vyvíjen tlak na zahájení 
příprav tohoto rámce. 

Další část čtvrté kapitoly se podrobněji zaměřuje na to, jak evropský rámec 
fungoval v Česku, Maďarsku a Rumunsku. Při bližším pohledu začínáme chápat, 
že dlouhý seznam faktorů, které podle Rostase vedly k neúspěchu tohoto rámce, lze 
seřadit podle důležitosti. Za hlavní příčinu neúspěchu autor pokládá uspěchanou 
přípravu iniciativy, kvůli níž byly mnohé kroky prováděny příliš rychle nebo 
povrchně. Kapitola se pak vrací k tomu, jak Romové vyjadřují požadavky a stížnosti 
s ohledem na svou etnicitu, a  vznáší tak důležité otázky související s paradoxy,  
kterým čelí romští aktivisté, když vyjadřují stížnosti etnika složeného z mnoha 
různorodých skupin, jejichž priority se ne vždy musí shodovat s  požadavky 
aktivistů volajících jménem Romů po lidských právech. Závěrečné části 
kapitoly jsou věnovány analýze kauzalit, s kterými pracují politické dokumenty 
v  jednotlivých zemích s ohledem na situaci Romů. Rostas tak ukazuje, že tyto 
politiky jsou ve sledovaných zemích často založeny na stereotypních předpokladech 
a nepodložených teoriích. 



Romano džaniben 1 | 2025126  |

Závěrečná pátá kapitola podrobněji rozvádí tvrzení, že neúspěchy romské 
politiky jsou způsobeny neschopností tvůrců politiky řešit faktory související 
s romskou etnickou identitou, včetně anticikanismu. To je v případě Romů spojeno se 
složitostí sběru dat, který je ovlivněn například otázkou identifikace s romskou nebo 
jinou identitou. Rostas proto knihu uzavírá apelem na změnu paradigmatu v tvorbě 
politiky vůči Romům, která by zahrnovala její přeformulování jako skutečně politické 
(political) otázky a jako součást procesu smíření, zasazeného do širšího rámce sociální 
spravedlnosti, v němž by byla nezbytná účast romských reprezentantů.

Vzhledem k tomu, že kniha je psána vcelku zeširoka, byly vynechány některé 
souvislosti, v nichž byla politika vůči Romům formována. Autor mohl například 
využít své rozsáhlé zkušenosti z hnutí za práva Romů, aby podrobněji vysvětlil, jak 
vyjednávání ovlivnilo podobu konkrétních politických opatření. Právě po takovém 
přístupu volá Huub van Baar (2018), který se zasazuje o rozvoj antroposociologického 
pohledu na tvorbu politiky z perspektivy samotných romských aktivistů. K objasnění 
role jednotlivých typů aktérů, již ovlivňovali tvorbu politiky nad rámec aktérství, 
které obvykle připisujeme abstraktním vládám nebo státním institucím, by pak 
mohly sloužit například konkrétní kvalitativní, (auto)etnografické příklady.

Kniha je jako celek cenným příspěvkem k diskuzi o tom, jak vzniká a selhává 
politika vůči Romům. Velmi vítaným a dlouho očekávaným přínosem do těchto 
diskuzí je Rostasovo využití kritické rasové teorie. Tento kritický teoretický rámec 
však mohl být přítomen ještě silněji. Důkladná práce s  postkoloniální teorií 
a dekoloniální praxí, na jejichž relevanci Rostas poukazuje v poznámce pod čarou 
(s. 54), by přispěla ke kritičtějšímu pohledu na popsané procesy tvorby politiky. 
„Paradox veřejné politiky“, jímž se Rostasova kniha zabývá, se totiž zakládá 
na nevyřčeném a  vcelku doslovně přijímaném axiomu, že politická opatření 
nevyhnutelně mají nebo by měla mít pozitivní dopad. Radikálně kritický úhel 
pohledu, který by vážně pracoval s dekolonialitou a antropologií veřejné politiky, 
by byl schopen zpochybnit relevanci tohoto předpokladu ve společnosti, v  níž 
protiromský rasismus není „selháním“, ale její nedílnou charakteristikou.

Ana Ivasiuc1

Z angličtiny přeložil Martin Babička

Literatura 

van Baar, H. (2018). Neoliberalism and the spirit of nongovernmentalism: Toward 
an anthroposociology of Roma-related engagement and activism. In  
S. Beck a A. Ivasiuc (Eds.), Roma activism: Reimagining power and knowledge 
(s. 25–44). Berghahn Books.

1 Ana Ivasiuc vyučuje na University College Dublin a na Univerzitě v Ostravě. E-mail: ana.ivasiuc@ucd.ie



  |  127

Enikő Vincze, Cornel Ban, Sorin Gog a Jon Horgen Friberg (Eds.)

The political economy of extreme poverty in eastern Europe. 
A comparative historical perspective of Romanian Roma
Routledge, 2025, 234 s. ISBN 9781032862545

Z řady romistických prací víme, že většina Romů v Evropě nadále čelí marginalizaci 
(Creţan a  Turnock, 2008; Vincze, 2013). Z  mnoha nedávných publikací dále 
vyplývá, že se Romové potýkají i se stigmatizací a rasovou diskriminací (Powell 
a  Lever, 2018; Creţan et al., 2022). Neexistuje však mnoho prací, které by 
objasňovaly politickou ekonomii extrémní chudoby Romů a její příčiny a projevy 
ve střední a východní Evropě (Berki et al., 2017; Lancione, 2017). To napravuje 
nově vydaná kniha Enikő Vincze, Cornela Bana, Sorina Goga a Jona Horgena 
Friberga. 

Autoři se domnívají, že na problém „romské chudoby“ lze nahlížet 
z historického hlediska, v  jehož rámci kladou důraz na snahy Romů o zlepšení 
jejich bytových a  pracovních podmínek. Chudobu zkoumají od předválečného 
kapitalismu až po současný neoliberální řád, přičemž její utváření chápou jako 
souhru materiálních a  nemateriálních faktorů. Dále zdůrazňují, že politicko-
ekonomická transformace ve východní Evropě, a  zejména v  Rumunsku, se 
vyznačovala jistými makroekonomickými mechanismy, které k  problémům 
s chudobou vedly. Mezi trendy prohlubující chudobu v  současnosti patří podle 
autorů kromě důsledků rozsáhlé deindustrializace Rumunska po roce 1989 
také extrémně podfinancovaný systém sociálních dávek, nedostatečně rozvinuté 
sociální bydlení a malý zájem o zapojení odborů do kolektivního vyjednávání. 

Kniha přináší nové poznatky o makroekonomických a mikroekonomických 
mechanismech, které v  Rumunsku, potažmo východní Evropě, způsobovaly 
extrémní chudobu, a  důvodech, proč se v  ní ocitli právě Romové. Nabízí 
komparativně-historický pohled na politickou ekonomii Romů a  analýzu 

Toto dílo podléhá licenci CC BY 4.0 Mezinárodní. Licenční podmínky jsou dostupné zde: 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode.cs



Romano džaniben 1 | 2025128  |

příčin vysoké úrovně extrémní chudoby po roce 1989. Snaží se tak z prostorové 
a historické perspektivy rekonstruovat sociální a ekonomické faktory, které vedly 
ke vzniku a prohlubování chudoby. Romové trpěli chudobou už v předválečném 
a  meziválečném období, ale i  později za socialismu. Kniha tak ukazuje, že 
deindustrializace v  devadesátých letech 20. století chudobu romské populace 
pouze prohloubila, zatímco díky globalizované reindustrializaci po roce 2007 
naopak mírně poklesla.

Rozbor migrace Romů, ať už z  venkova do měst, nebo do zahraničí, pak 
knize dodává prostorový rozměr. Autoři chápou lokální kontext jako důležitý 
příspěvek k mezinárodně orientovaným pracím, jelikož se podle nich „globální 
procesy utváření chudoby projevují na místní úrovni“ (s. 5). Jako geograf se však 
domnívám, že prostorový rozměr chudoby Romů mohl být v této knize mnohem 
více zdůrazněn. Jelikož je zřejmé, že chudí Romové mají silnou vazbu k prostoru 
a místu, autoři se mohli podrobněji věnovat právě prostorové dynamice romské 
chudoby. 

Jednotlivé kapitoly rozvíjejí stávající teoretické poznatky o chudobě Romů. 
Knihu v první kapitole otevírá historický pohled na Romy žijící v rumunských 
provinciích před první světovou válkou a v meziválečném období. Druhá kapitola 
se zamýšlí nad rumunskou semiperiferní ekonomikou šedesátých a sedmdesátých 
let a řízením práce na případu města Baia Mare. Třetí kapitola se zaměřuje na 
nerovnosti mezi pracujícími v devadesátých letech, které se projevovaly zejména 
mezi nekvalifikovanými Romy. Čtvrtá kapitola nabízí marxistickou perspektivu 
na politiku bydlení a rasovou segregaci v socialistickém a raně postsocialistickém 
Rumunsku. Pátá kapitola se věnuje makroekonomickým debatám o  chudobě 
a rozebírá příčiny chudoby rumunských Romů, mezi něž řadí ekonomiku růstu, 
vnější tlaky a  domácí makroekonomickou politiku. Šestá kapitola se zabývá 
sociální produkcí a reprodukcí a také specifickou temporalitou průmyslové práce 
v postsocialistickém období, která měla dopad na pracující s ohledem na jejich 
rasu a gender jako součást sociální akumulace.

Další dvě kapitoly se zaměřují na transnacionální migraci a Romy jako součást 
vykořisťované skupiny pracujících migrantů. Chudoba je na jedné straně motivem 
k  migraci, na straně druhé se migrační chudoba stává neřešeným problémem. 
Je tomu tak například v Norsku, které se v poslední době stalo hlavním cílem 
rumunských Romů migrujících za prací. Poslední kapitola pak navrhuje způsoby, 
jak vymýtit chudobu mezi Romy prostřednictvím mezinárodních organizací, 
a  doporučuje politická opatření proti současným strukturálním a  systémovým 
příčinám romské chudoby v rasově podmíněném kapitalistickém státním zřízení.

Kniha přináší řadu empirických analýz, které zahrnují oblast práce, bydlení 
a  migrace. Metodologicky kombinuje nejen statistiku a  přímé pozorování, 
ale i  archivní výzkum, rozhovory či dotazníková šetření. Celá kolektivní práce  
je přitom výsledkem společného výzkumného projektu, zaměřeného na 



  |  129Recenze

prekarizovanou práci a bydlení na periferii, který probíhal v letech 2020 až 2023 
a byl financován z norských fondů.

Hlavním přínosem knihy je představení problému (re)produkce 
extrémní chudoby mezi Romy v  různých politicko-ekonomických režimech 
z multidisciplinární perspektivy. Kniha spojuje národní úroveň analýzy s případy 
soustředěnými na konkrétní prostředí. Kromě toho také nabízí komparativně-
historickou analýzu v  oblastech práce, migrace a  bydlení, která si klade za cíl 
objasnit původ chudoby a  socioekonomické a  politické faktory, jež ji utvářely. 
Zkoumá vývoj extrémní chudoby ve východní Evropě, přičemž se zaměřuje 
zejména na rumunské Romy.

Knize lze vytknout, jak jsem zmiňoval výše, že se hlouběji nezabývá 
prostorovou dimenzí, ale také to, že se téměř všechny kapitoly věnují Romům 
v  Rumunsku a  nezahrnují případové studie chudoby Romů v  dalších státech  
střední a východní Evropy. Z mnoha důvodů však kniha i tak představuje cenný 
příspěvek k  romistickému bádání. Knize se daří ukázat, že chudoba Romů 
v Rumunsku má svébytné historické kořeny, mezi něž patří otrocký status v dobách 
rumunských knížectví, problematická integrace Romů v  rámci socialistického 
systému bydlení, ale i postsocialistický proces deindustrializace. Jak v knize tvrdí 
Manuela Marin, „období otroctví a  jiných forem nucené práce lze chápat jako 
hlavní příčinu chudoby romského obyvatelstva, jehož dědictví přetrvalo až do  
20. století“ (s. 34). Enikő Vincze  a spoluautoři navíc ve čtvrté kapitole zdůrazňují, 
že „romská populace byla během státního socialismu nadále rasově diskriminována 
kvůli přesvědčení, že nomádský způsob života brání její integraci do socialistického 
trhu práce a systému bydlení. Tyto problémy měly kořeny v jejich znevýhodněném 
postavení v minulosti, kdy byli předchozími režimy utlačováni, vykořisťováni, nebo 
dokonce vyvražďováni“ (s. 84). Autoři dále dokazují, že „zatímco k prohlubování 
socioekonomických nerovností a nerovností v bydlení docházelo napříč režimy,“ 
v době socialismu se „rasová diskriminace Romů zintenzivnila a stala se systémovým 
prvkem“ (s. 97). Jak dále uvádí Gabriel Troc, v  postsocialistickém období se 
Romové ocitli „bez půdy a řádného bydlení a vzhledem k omezené geografické 
a profesní mobilitě se takto zbaveni alternativních strategií přežití stali závislými 
na neformálních a vykořisťovatelských trzích práce doma i v zahraničí“ (s. 173).

Kniha jako celek je interdisciplinárním dílem, přičemž pohledy mnoha 
oborů propojuje v komparativně-historické analýze. Je novátorská svým důrazem 
na souvislosti mezi analýzou příčin chudoby a diskuzí institucionálních politik 
směřujícím k jejímu vymýcení. Bude tak užitečným čtením jak pro badatele, tak pro 
tvůrce politik, kteří se zabývají chudobou, sociální politikou, migrací a bydlením.

Remus Creţan1

Z angličtiny přeložil Martin Babička

1 �Autor je odborníkem na humánní geografii působící na Oddělení geografie, Západní univerzitě v Temešváru. 
Email: remus.cretan@e-uvt.ro



Romano džaniben 1 | 2025130  |

Literatura

Berki, B. M., Málovics, G., Tóth, J., a Creţan, R. (2017). The role of social capital 
and interpersonal relations in the alleviation of extreme poverty and spatial 
segregation of Romani people in Szeged. Journal of Urban and Regional 
Analysis, 9(1), 33–50. https://doi.org/10.37043/JURA.2017.9.1.2

Creţan, R., a Turnock, D. (2008). Romania‘s Roma population: From marginality 
to social integration. Scottish Geographical Journal, 124(4), 274–299. https://
doi.org/10.1080/14702540802596608

Creţan, R., Kupka, P., Powell, R., a  Walach, V. (2022). Everyday Roma 
stigmatization: Racialized urban encounters, collective histories and 
fragmented habitus. International Journal of Urban and Regional Research, 
46(1), 82–100. https://doi.org/10.1111/1468-2427.13053

Lancione, M. (2019). The politics of embodied urban precarity: Roma people 
and the fight for housing in Bucharest, Romania. Geoforum, 101, 182–191. 
https://doi.org/10.1016/j.geoforum.2018.09.008

Powell, R., a Lever, J. (2017). Europe‘s perennial ‘outsiders’: A processual approach 
to Roma stigmatization and ghettoization. Current Sociology, 65(5),  
680–699. https://doi.org/10.1177/0011392115594213

Vincze, E. (2013). Socio-spatial marginality as a form of intersectional injustice. 
Studia Universitatis Babeș-Bolyai – Sociologia, 58(2), 217–242.



Redakce časopisu Romano džaniben realizuje od října 2024 do září 2026 projekt
Profesionalizace redakce Romano džaniben. Projekt je podpořený z Operačního 

programu Zaměstnanost plus, číslo výzvy: 03_24_073 - Budování kapacit 
a profesionalizace romských a proromských NNO (2)

Cílem projektu je přechod na online redakční systém, zefektivnění redakčního procesu 
a registrování časopisu relevantními mezinárodními vědeckými databázemi. Souběžným 

cílem je posílit stávající zaměření časopisu na prezentaci perspektiv Romů a Romek.

Více informací na www.dzaniben.cz



Romano džaniben – 32. ročník – 1/2025
Časopis romistických studií

Tento časopis vychází díky finanční podpoře Ministerstva kultury České republiky.
Dále byl financován hlavním městem Praha z Programu v oblasti podpory

aktivit národnostních menšin na území hl. m. Prahy pro rok 2025.

Vydává Romano džaniben, z. s.
Biskupcova 85, 130 00 Praha 3

e-mail: dzaniben@email.cz, www.dzaniben.cz
bankovní spojení: 161582339/0300

Šéfredaktoři: Pavel Kubaník, Helena Sadílková
Redaktoři: Renata Berkyová, Jan Ort, Lada Viková, Eva Zdařilová

Jazykové korektury: Anežka Hejnicová, Arne B. Mann, Ilona Vlčková, Lenka Jandáková

Redakční rada:
Mgr. Viktor Elšík, Ph.D.;

Martin Fotta, Ph.D.; Mgr. Pavel Kubaník, Ph.D.; Mgr. Michal Mižigár;
Mgr. Alexander Mušinka, Ph.D.; doc. Jurina Rusnáková, Ph.D.;  

Helena Sadílková, Ph.D.; Mgr. Alica Sigmund Heráková; Mgr. Lada Viková, Ph.D.;  
Mgr. Tatiana Zachar Podolinská, Ph.D.

Sazba: Kateřina Krčíková
Obálka: Daniela Kramerová

Tisk: powerprint s.r.o.
Náklad: 300 ks

Doporučená cena: 160 Kč
Roční předplatné tištěného časopisu: 320 Kč (včetně poštovného a balného)

ISSN 1210-8545 (Print)
ISSN 2788-3809 (On-line)

Evidenční číslo podle tiskového zákona: MK ČR E 6882

Nevyžádané rukopisy a fotografie se nevracejí. Obsah zveřejněných polemických článků
nemusí být totožný se stanoviskem redakce. 


