


časopis romistických studií | 24. ročník | 2/2017



Na obálce:
Výřez z komiksu Nebuď jak gádžo! | Ašta šmé a Františka Loubat



Obsah

RECENZOVANÁ ČÁST

Zuzana Trachtová 
Někdy jsem rebelka, jindy slušná holka.  
Kulturní modely násilí z pohledu romských dívek� 7 

Pavel Kubaník
„Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu� 23 

Sofiya Zahova
Dětství v životopisných textech  
švédských Romů – tendence a proměny� 45 

Červenka Jan
Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny –  
proměny v teorii a ediční praxi od počátku systematického pravopisu 
do přelomu osmdesátých a devadesátých let 20. století� 71 

NERECENZOVANÁ ČÁST

Elena Marušiaková, Veselin Popov
Pamiatke Nikolaja Bessonova� 101 

Nikolaj Bessonov
Domácí práce a povinnosti cikánských dětí  
v Sovětském svazu během kočovného období� 107 

Markéta Hajská
Gagarin� 131 

Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon, Gunilla Lundgrenová
Aljoša, syn romského vajdy� 139 

Stáňa Miková 
Šov berš | Šest roků� 156 

RECENZE | ANOTACE � 163 





Recenzovaná část





  |  7Zuzana Trachtová | Někdy jsem rebelka, jindy slušná holka

| Zuzana Trachtová1

Někdy jsem rebelka, jindy slušná holka 
Kulturní modely násilí z pohledu  
romských dívek2

Abstract

The text is based on an ethnographic research of a  group of Romani teen youth  
in Prague. Within their peer communications, the teens often focused on the topic  
of violence. There are several similar teen Romani groups in Prague, which organize 
street fights amongst each other. Violence was a  dominant activity of the boys in 
teen groups. However, it was respected by girls from the group as well. This text 
presents a short survey into the girl´s view of the meaning of violence. As a theoretical 
framework for the data analysis, I selected the theory of cultural models. This method 
allows us to analyze the emic perspective of teens and to find out which metaphors are 
connected to violence, what violence means in their communication and what stands 
behind their decision to be or not to be a participant in the violence.

Key words 

Violence, Roms, teenage groups, girls, gender differences, femininity, masculinity, 
Prague

1 �Zuzana Trachtová studuje doktorské studium Integrální studium člověka - obecná antropologie na Fakultě 
humanitních studií Univerzity Karlovy. E-mail: zuzana.trachtova@seznam.cz

2 �V rámci magisterského studia Obecné antropologie FHS UK vznikla diplomová práce Bitky romských 
teenagerů, Kulturní modely násilí (2015), zaměřující se šířeji na fenomén teenagerských bitek. V rámci 
bakalářského studia romistiky na Filozofické fakultě UK vznikla bakalářská práce Taky se bitkujem, Kulturní 
modely násilí z pohledu romských dívek (2016). Tento článek vychází ze závěrečných prací – autorka se v něm 
však úžeji zaměřuje jen na jedno z témat, která se v předešlých pracích ukázala jako významná. Tato studie 
byla podpořena z prostředků SVV 260 470.



Romano džaniben 24 (2) | 20178  |

Úvodem

Děti a mládež jsou obvykle popisováni v kontextu primární a sekundární sociali-
zace. Badatelé předpokládají, že v rámci obou procesů se postupně stávají sociálně 
dospělými. Antropologie, ale i  sociologie dětství přistupuje k dětem jako k akté-
rům, kteří vytvářejí svět vlastních významů. Současné studie stále častěji temati-
zují dětství, zatím ale bez zakomponování dětského pohledu do analýzy samotné 
(viz Nosál 2002; Bittnerová, Doubek, Levínská 2013; Fatková 2013). V rámci níže 
předkládané případové studie určité malé skupiny romských teenagerů z Prahy bych 
ráda přispěla k prohloubení pohledu na současné romské dětství a jeho různorodost. 
Zaměřuji se konkrétně na téma romských dívek a násilí. Mým cílem je vysvětlit, jak 
rozumějí násilí, jak o něm uvažují a jak ho verbalizují. Opírám se o teorii kulturních 
modelů. Zajímá mne, jaké asociace dívky s násilím spojují, a následně jaké jednání 
mohou tyto asociace zakládat. Nebudu tedy mluvit o reálných aktivitách, i když není 
třeba zpochybňovat, že asociace a zkušenost jsou v přímé souvislosti. Mým cílem je 
představit logiku či přesněji klíčové modely uvažování o násilí ve sledované skupině 
romských dívek z Prahy.

1 Sociálně vědní kontexty násilí

Násilné jednání, ve smyslu fyzického napadení, je v  literatuře ve vztahu ke kri-
minalitě a mládeži velmi často tematizováno. Nejčastějšími násilníky jak ve svě-
tě, tak u nás, jsou podle výzkumů mladí lidé ve věku 15–20 let (Smolík 2006). 
V euroamerické společnosti je násilí považováno za negativní sociální jev. Větši-
nou je spojováno s významy moci, převahy, nevýhody, poškození, neadekvátního 
či nežádoucího jednání. Násilí jako odsuzované jednání je velmi často propojo-
váno s  tématem sociálního vyloučení. Některé studie fyzické násilí interpretu-
jí jako důsledek tohoto vyloučení, jako odpověď na sociální nepřijetí a frustraci. 
William Wilson a Robert Sampson (in Agnew, Cullen 2011: 93–95) upozorňují 
také na práce interpretující násilí lidí žijících v ghettech v souvislosti s jejich pů-
vodní kulturou. Oproti těmto vyhraněným teoriím nabízí Clifford Shaw a Henry  
McKay (in tamtéž) koncept, který přiznává těmto lidem účast na dominantní kul-
tuře a zároveň potvrzuje vliv prostorového a sociálního vyloučení na přítomnost 
fyzického násilí. Autoři hovoří o tom, že mezi sociálně vyloučenými lidmi koexis-
tují základní majoritní hodnoty spolu s místními hodnotami subkultur násilí. Ná-
silí podle nich není cílem, ale je předpokládané a tolerované. Je bráno jako součást 
života. Dále konstatují, že v některých komunitách jsou lidé sice s majoritními 
hodnotami obeznámeni, ale nemají podmínky k tomu je naplňovat. Násilí se jim 
prostě děje a oni jsou dokonce nuceni s ním počítat.

Násilí ale není tematizováno vždy jen ve vztahu k sociálnímu vyloučení a vzta-
hu „útočník x oběť “. V  literatuře se objevují také studie, které představují násilí 



  |  9Zuzana Trachtová | Někdy jsem rebelka, jindy slušná holka

v kontextu genderové socializace a ve vztahu vyjednávání sociálního statusu. Julie 
Peteet ve svém textu Male Gender and Rituals of Resistance in the Palestinian “Inti-
fada“: A Cultural Politics of Violence (1994) popisuje chování mladých palestinských 
mužů na pozadí jejich nerovného postavení v rámci izraelského státu, zároveň ale 
jasně ukazuje, že násilí může být i zdrojem vyjednávání vlastní prestiže. Z kontextu 
sociálního vyloučení pak téma násilí a  cti zcela vyvazují studie, které se zabývají 
„bojem o čest“ v kontextu preindustriálních společností (Polk 1999). Boj stvrzuje 
morální hodnotu bojujících. Fyzická síla je zde tedy interpretována jako mužská 
záležitost, jako nástroj pro ustanovování mužnosti. Přináší důstojnost a čest mužů. 
V moderní době je ovšem čest v rámci sociálního statusu mužů významně ustano-
vována skrze jiné formy jednání a sebeprezentace. Fyzické násilí je zde více přítom-
no v ochotě a schopnosti ho užít, než v přímém boji.

Násilí je třeba také chápat jako součást těla, resp. v konceptu vtělené kultury 
(embodiment). Podle Loica Wacquanta (2006) dochází skrze dlouhodobé užívání 
násilí, ať už z jakéhokoli důvodu, k postupné asimilaci násilí tělem. Násilí dlou-
hodobě užívané, ať v reakci na sociální vyloučení, či jako součást životního stylu, 
se po čase stává součástí těla, automatismem, o kterém člověk nepřemýšlí a jeho 
chování je tímto automatismem určeno.

2 Násilí žen

Z teoretické literatury vyplývá, že je násilí pojímáno především jako doména mužů. 
V  roli těch, kdo násilí používají, ale mohou vystupovat i  ženy. Kriminoložka Meda 
Chesney-Lind (2008) poznamenává – násilné ženy byly a budou, přestože docházelo 
v určitých epochách k jejich přehlížení. Specifické okolnosti násilí páchaného dívkami 
jsou často trivializovány či ignorovány právě proto, že je k němu přistupováno stejně, 
resp. ve stejných kategoriích, jako k násilí páchanému muži. Ačkoliv legislativa k gende-
rovým rozdílům nepřihlíží, odborníci jsou si vědomi, že odlišnosti trestné činnosti mužů 
a žen pramení z různého sociálního postavení obou pohlaví (Čepelák, Krabec 1986: 14).

Na základě mnoha výzkumů je dokázáno, že existují rozdíly v užívání ná-
silí u  obou pohlaví. Na  odlišnostech v  chování a  projevech agresivity u  chlap-
ců3 a  dívek se podílí mnoho faktorů. Meda Chesney-Lind a  Katherine Irwin 
(2008) z pozice socioložek ve své práci přezkoumávají kriminologické perspektivy 
ve vztahu k ženskému násilí. Ve své práci zohledňují studie z 20. století, které na-
hlížejí na ženské násilí stejně jako na mužské, a reflektují i současné studie snažící 
se od těchto maskulinizujících pohledů na ženské násilí posunout dále. Vysvětlují, 
že významy násilí žen jsou určeny patriarchátem a z něho vyplývající povahou 

3 �V textu se budu snažit udržovat dvojice chlapec/dívka, kluk/holka, dle konkrétního kontextu. V teoretické 
části textu budu užívat převážně chlapec/dívka tak, jak jej užívají sami autoři textů, zatímco v analytické části 
budu užívat kluk/holka tak, jak je užívají aktéři výzkumu.



Romano džaniben 24 (2) | 201710  |

genderové nerovnosti. Genderová nerovnost tlačí ženy4 do pozice, kdy je pro ně 
téměř nemožné užít násilí, aniž by to mělo nedozírné následky pro ně samotné. 
Užití násilí ženami je tedy tabuizováno. Meda Chesney-Lind (2008) upozorňuje 
na  to, že podle většiny studií zabývajících se kriminalitou žen, jsou ženy, které 
používají násilí, považovány za někoho, kdo se vymyká tradičnímu ženství, a sys-
tém je proto postihuje tvrdším způsobem než muže. Jejich zločin je dvojnásob-
ným pochybením – pochybily jako občanky i jako příslušnice „něžného“ pohlaví. 
Ve  společnosti vládne přesvědčení, že by měl být ženám těžký zločin naprosto 
cizí, a pokud není, je třeba je napravit a  znovu jim vštípit tradiční ženské role 
(Nedbálková 2002). Podobně o této problematice hovoří Jana Benešová (2015) 
ve své práci o diagnostickém ústavu pro dívky, kde se je vychovatelé snaží vtěsnat 
do správné genderové škatulky, což se projevuje na mnohých úrovních fungování 
této instituce. Podle Kateřiny Nedbálkové (2002) dochází skrze násilnické cho-
vání žen k porušení tradiční představy o ženství a mateřství, ale potažmo i muž-
ství. Ženy, které sahají k násilí, z pohledu společnosti odmítají femininní normy 
a proráží do mužského světa. U mužů je naopak násilí v řadě ohledů akceptováno.

Ženy a muži tedy na  jednu stranu vyrůstají v  určitém fixním genderovém 
systému, nicméně genderu je třeba uznat i  určitou míru flexibility. Genderové 
významy mohou být variabilní a závisí na sociálním kontextu. Flexibilita gende-
rových konstrukcí v různých sociálních kontextech umožňuje dívkám vybudovat 
si pocit ženskosti různými způsoby (Miller in Chesney-Lind, Irwin 2008: 846). 
Ženy (samy před sebou i před společností) se tedy užitím násilí nemusí nutně stá-
vat muži ani nepřebírají maskulinní rysy. Stále pro ně zůstává centrální jejich fe-
minita (Ness, Jones in Chesney-Lind, Irwin 2008: 845–846). Cindy Ness a Nikki 
Jones (in Chesney-Lind, Irwin 2008: 845–846), které dělaly výzkumy v hispán-
ské a afroamerické komunitě, uvádějí, že násilnické dívky, které sledovaly, nejsou 
vnímány jako vzpírající se femininním normám. Násilí je v   jimi studovaných 
sociálně vyloučených komunitách naopak pro dívky prostředkem k dosažení silné 
feminity, stejně jako pro chlapce maskulinity. Autorky hovoří o tom, jak hispán-
ské a afroamerické ženy s nízkými příjmy selektivně přijímají normy střední bílé 
třídy a staví je vedle hodnot, které více korespondují s jejich životním stylem (srov. 
výše; Shaw, McKay in Sampson, Wilson 1995). Namísto toho, aby uvažovaly, že 
v  realitě života těchto žen jsou genderové normy irelevantní, čímž by popíraly 
genderovou nerovnost, tyto autorky tvrdí, že feminita zůstává pro jimi sledované 
ženy centrální a  jejich násilí má ženské parametry. Ženy podle nich redefinují 
svou feminitu tak, aby odpovídala jejich etnické skupině nebo ekonomické situaci. 

Násilí tedy může být pro ženy jedním z prostředků konstrukce identity, stejně 
jako pro muže. Moje studie chce přispět k této diskusi. V tomto textu se zaměřuji 

4 �V kontextu svého výzkumu předpokládám, že v 15 letech si již dívky utváří svoji femininní identitu. Proto 
i literatura, která se věnuje femininnímu násilí, může přispět k interpretaci mých dat.



  |  11Zuzana Trachtová | Někdy jsem rebelka, jindy slušná holka

na analýzu kulturních modelů násilí u romských dívek z Prahy, které byly infor-
mátorkami mého výzkumu.

3 Bitky romských teenagerů

3.1 Romové jako kategorie vědy

Romství není dáno pouze deklarací či cíleným vymezováním hranic ze strany 
samotných Romů, ale je udržováno na základě heterostereotypů majority, které 
následně Romy vtlačují do pozice sociálního vyloučení. Lidé, kteří jsou majoritní 
společností považováni za Romy, jsou vystavováni specifickému přístupu, který 
jim často komplikuje život, a oni této situaci musí čelit. Moji informátoři se iden-
tifikují jako příslušníci romské menšiny a podle všeho jsou si vědomi, že je tak po-
jímá i majoritní společnost. Uvažuji tedy o nich ve své práci na základě uvedených 
skutečností jako o příslušnících romské menšiny.

3.2 Terénní výzkum

V roce 2013 jsem poprvé přišla jako koordinátorka do nízkoprahového klubu pro 
romskou mládež v  Praze, kde jsem trávila dvě odpoledne týdně. Klub střídavě 
navštěvovalo přibližně patnáct kluků a  holek. Po  pár týdnech pozorování dění 
a povídání s nimi se přede mnou začalo rozvíjet zajímavé téma výzkumu. Velmi 
frekventovaným námětem hovoru totiž byly, pro mě na počátku těžko představi-
telné, pouliční „bitky“. Toto téma bylo centrálním tématem každodenní komu-
nikace kolektivu zhruba sedmi teenagerů. Tito teenageři spolu prožívají dětství 
v jedné pražské čtvrti, k níž si utváří silnou lokální identitu. Součástí „party“ jsou 
jak kluci, tak holky. Každý pochází z jiné rodiny, ale tráví spolu hodně času – jak 
říkají, „chodí spolu ven“. A dodávají – „kam chodíš ven, tam patříš“. Upínají se 
tedy k jedné konkrétní pražské čtvrti nejen kvůli identitě, ale také kvůli sociálním 
vazbám. Jako parta velmi často tematizují násilí a pouliční bitky mezi různými 
„partami“ v Praze. V této „partě“ romských teenagerů ve věku od 13 do 17 let jsem 
následující dva roky (2013–2014) prováděla výzkum. V roce 2016 jsem výzkum 
rozšířila do nízkoprahového klubu v jiné pražské čtvrti, kde jsem nalezla zajímavé 
informátorky patřící do jiné „party“. V tomto klubu jsem strávila mnoho hodin, 
ale nedocházela jsem tam dlouhodobě. Do klubu jsem ale chodila účelově, často 
jsem s dívkami byla domluvena, takže na mě čekaly a předpokládaly, že s nimi 
budu chtít mluvit, což mi velmi usnadňovalo práci. Současně probíhalo zúčastně-
né pozorování v klubu, po cestě z něj na tramvaj a v dalších situacích.

Kvůli choulostivé povaze dat obě lokality i  aktéry výzkumu anonymizu-
ji. Navazuji zde na logiku své diplomové práce (Trachtová 2015: 26) a označuji 
části Prahy (informátoři zmiňovali nejčastěji 6 pražských čtvrtí) jmény známých 



Romano džaniben 24 (2) | 201712  |

newyorských5 čtvrtí: Harlem, Bronx, Brooklyn, Queens, Staten Island a  Man-
hattan. Domácí čtvrť aktérů z  mého prvního výzkumu, na  který zde částečně 
navazuji, jsem označila jako Harlem, čtvrť respondentek z navazujícího výzkumu 
v druhém klubu označuji jako Brooklyn. Celkem zde vycházím z dat, která jsem 
získala zhruba od dvanácti informátorů, osmi dívek a čtyř chlapců.6 Jako pseu-
donymy aktérů používám běžná jména. Všichni jsou ve věku od 13 do 17 let.7 
Většinou pocházeli z různých pražských čtvrtí, ale patřili do dvou „part“. První tři 
aktérky Viki, Nikol a Maria, patřily do harlemské party, stejně jako Hugo, René, 
Ron a Marian, zatímco Zoe, Johanka, Tamara, Ema a Agáta do party brooklynské.

Harlemské dívky Viky (14 let) a Nikol (15 let) žijí odmalička ve stejné čtvrti 
a jsou nejlepší kamarádky. S pouličním násilím mají podle svých výpovědí značné 
zkušenosti. Projevují velmi výraznou věrnost partě a  svým přátelům. Další in-
formátorkou a  členkou party je Maria (14 let), která byla v průběhu výzkumu 
jednou z mých nejspřízněnějších osob. Výraznou osobou výzkumu mezi chlapci 
z harlemské party pro mne byl Hugo (15 let), který byl jakýmsi „leadrem“ par-
ty, nejaktivnějším bitkařem. Jeho pobočníkem byl René (15 let), se kterým jsem 
také uskutečnila mnoho velmi cenných rozhovorů, stejně jako s Ronem (15 let) 
a Marianem (15 let). Významnou a velmi výraznou informátorkou z party z druhé 
čtvrti byla Zoe (16 let). Zoe se aktivně účastnila bitek a poskytla mi o nich a obec-
ně o svém vnímání fyzického násilí velmi přínosné informace. V této partě je také 
její sestra Johanka (14), která se v přístupu k násilí se svou sestrou příliš neshodne. 
Násilí hodnotí především ve vztahu k Zoe. Má s ním zkušenosti na vlastní kůži, 
ale „rvaní“ své sestry obecně nesnáší a kritizuje. Dále je v partě Tamara (16 let) 
a Ema (16 let), které chodí stejně jako Zoe do nízkoprahového klubu v Brookly-
nu. Ema nemá příliš přímých fyzických zkušeností s násilím, ale byla velmi čas-
to pozorovatelkou bitek. Specifickou informátorkou mého výzkumu byla Agáta  
(17 let), která v této práci představuje tzv. „deviant case“.8 Agáta s násilím spojuje 
jiné významy než ostatní dívky, hovoří o něm odlišně a asociuje si s ním jiná sché-
mata – bitek se neúčastní a násilí obecně odmítá. Jak již bylo řečeno, jmenovaní 
teenageři pocházejí ze dvou odlišných pražských čtvrtí a ze dvou odlišných part, 
které však fungují na podobných principech a sdílí podobný vztah k násilí a po-
uličním bitkám. S osmi z nich jsem uskutečnila téměř dvouhodinové rozhovory, 

5 �New York jsem zvolila proto, že sami aktéři výzkumu často Prahu srovnávali právě s tímto městem. „Tohle 
neni žádná Amerika, žádná kovbojka, New York nebo jak si to představuješ!“ Teenageři vědí, že Praha není 
New York, Ameriku chápou jako inspiraci (Trachtová 2015: 26).

6 �V textu budu využívat i informace ze strany kluků, jež však byly proneseny v přítomnosti holek, které tyto 
výroky nijak neproblematizovaly.

7 �U všech informátorek a informátorů uvádím jejich věk v době rozhovorů realizovaných v rámci mého 
tehdejšího výzkumu.

8 �„Deviant case“ neboli deviantní případ představuje situaci nebo typ, které jsou svým způsobem ve vztahu 
k ostatním datům neobvyklé a odlišné.



  |  13Zuzana Trachtová | Někdy jsem rebelka, jindy slušná holka

které jsem nahrávala na  diktafon. Průběžně jsem však v  obou nízkoprahových 
klubech prováděla neformální rozhovory a pozorování a vše si následně pečlivě 
zaznamenala do  terénních poznámek. Všechny rozhovory jsem vedla v českém 
jazyce, ač má znalost romského jazyka pro mne byla velkou výhodou, jelikož mi 
napomohla k větší důvěře ze strany informátorů. Přestože teenageři ve většině pří-
padů prakticky neuměli romsky, moje znalost romštiny na ně působila pozitivně. 
Byli díky tomu otevřenější a ochotnější se mnou komunikovat.

Násilí bylo v  případě všech mých informátorů to, na  čem se ustanovovala 
jejich parta. Bitky byly její hnací silou, hlavním tématem většiny rozhovorů. Skrze 
násilí v partě teenageři deklarovali sociální vazby: kdo s kým a proti komu se bit-
kuje9. Násilí vymezovalo sociální okruhy přijetí a nepřijetí. Tyto okruhy se cent-
rálně odvíjely od nejbližších, tedy členů party a lokality, k širšímu regionu – Praze. 
Sledovaní romští teenageři skrze násilí reflektovali i dichotomii Rom x majorita, 
resp. skinhead. Stejně tak odvoláváním se na úspěch v bitkách vyjednávali svoji 
prestiž ve  skupině. Fyzická síla byla nejen slovně komentována, performována 
v tréninkových bitkách, ale také vizualizována skrze svalnaté vycvičené tělo. Prát 
se bylo pro tyto romské kluky i záležitostí kontinuity: „Prali se naši příbuzní, prát 
se budeme i my“. Násilí přitom neuctívali jako tupou sílu, ale jako výsostnou hru 
s pravidly, která z „hráčů“ činí rytíře boje. 

Ve své diplomové práci (Trachtová 2015) jsem dospěla k tomu, že fyzickému 
násilí těchto romských teenagerů lze rozumět jako reakci na situaci, ve které se 
ocitají. Fyzická síla manifestovaná v bitkách se stává zdrojem sebeúcty právě pro-
to, že jiné zdroje sociální prestiže se zdají být obtížně dosažitelné. Bitka a fyzické 
násilí byly dle mých závěrů jejich odpovědí na sociálně vyloučenou pozici Romů 
v české společnosti, ve které reagovali na nedostatek uznání  ze strany majority 
vytvářením vlastního prostoru se specifickými pravidly získávání cti a  respektu 
(Trachtová 2015).

Kluci a holky ze sledované party mne nikdy nevzali na opravdovou bitku. 
Zato jsem od nich o bitkách získala mnoho informací v neformálních rozhovo-
rech, polostrukturovaných rozhovorech a také při zúčastněném pozorování. Násilí 
bylo nejen verbalizováno, měla jsem i možnost být svědkyní takzvaných bitek na-
nečisto mezi nimi přímo v klubu. Přesto však pracuji s daty, která vznikla z verbál-
ních prezentací násilí, soustředím se na to, jak sledovaní teenageři o násilí mluvili.

9 V textu používám slovo „bitkovat“, které je používáno samotnými informátory výzkumu.



Romano džaniben 24 (2) | 201714  |

3.3. Kulturní modely

S ohledem na povahu takto získaných dat lze konstatovat, že jsem sledovala spíše 
mentální obrazy násilí. Přistupuji tedy k tématu skrze teoreticko-metodologický 
koncept kulturních modelů.10 Kulturní modely jsou kognitivní struktury, skrze něž 
„člověk interpretuje svou zkušenost světa“ (Bittnerová, Doubek, Levínská 2011: 
39). Nahlíží na strategie aktérů jako na  jednání, které již obsahuje jisté předpo-
rozumění situaci vycházející z  určitých kulturních schémat. Tato schémata pak 
podmiňují nejen porozumění situaci, ale také jednání aktérů. Schémata se ustano-
vují na základě vlastní zkušenosti. O kulturních modelech můžeme uvažovat jako 
o volně plujících metaforách či asociacích, které neustanovují pevné struktury či 
mentální mapy (D’Andrade in Bittnerová, Doubek, Levínská 2011: 39–42). 

„Schémata obsahují určité ‚výchozí hodnoty‘, tj. pokud vidíme část kola a nárazníku, 
nepotřebujeme vidět celý objekt, abychom si udělali závěr, že co vidíme, je např. 
lokomotiva. Výchozí hodnoty jsou věci, které budou v myšlení doplněny, i když nejsou 
v zorném poli nebo nejsou v aktuálním stimulu přítomné (Lakoff, Johnson 1980).“ 
(Bittnerová, Doubek, Levínská 2011: 39) 

K interpretaci reálných zkušeností člověk využívá rozmanitých výchozích hodnot, 
na kterých jsou jeho kulturní schémata vystavěná. Schémata navíc nejsou jen my-
šlenkové rámce založené na verbalizaci. Ustanovují je i další vjemy, jako například 
vizuální obrazy, zvuky, vůně. Všechny tyto vjemy pak slouží jako interpretační 
rámce, skrze které aktéři rozumí světu, ale nepředstavují nějaká jednoznačná pře-
svědčení aktérů. Existuje však tendence vytvářet prototypická schémata (Lakoff 
2006), která jsou základním východiskem pro porozumění a  uchopení sociální 
reality. Dávají či předurčují smysl jednání jednotlivých aktérů v kontextu konkrét-
ních situací. Skrze koncept kulturních modelů budu tedy sledovat, jaké metafory 
se pro sledované teenagerky pojily s násilím, jaká schémata určovala to, jak dívky 
násilí rozuměly, a co stálo v pozadí jejich rozhodování být či nebýt účastna násilí.

4 Gender a násilí 

Z mého prvního výzkumu zaměřeného na partu pražských romských teenagerů 
(Trachtová 2015) vyplynulo, že fyzické násilí je především sférou kluků – násilí 
je klučičí věc11, což koresponduje i  s  nálezy a  koncepty v  odborné literatuře 
(viz výše). Pro mužské členy party je násilí každodenní záležitostí a  je spojeno 

10 �Kulturní modely lze nahradit pojmem schémata, v kognitivně antropologické literatuře jsou tyto pojmy 
vzájemně zaměnitelné (Strauss, Quinn; D’Andrade in Bittnerová, Doubek, Levínská 2011: 39-42). 
S ohledem na jednodušší užívání pojmů budu dále v textu pracovat převážně s termínem „schéma“.

11 �V kognitivní antropologii se pro označení schémat používají kapitálky, proto je zde budu také takto užívat.



  |  15Zuzana Trachtová | Někdy jsem rebelka, jindy slušná holka

s  četnými aktivitami, které toto schéma upevňují jako všudypřítomné v  životě 
muže – pereme se běžně. Teenageři poměrně často násilí verbalizovali, zpět-
ně v hovoru rekonstruovali proběhlé bitky, plánovali a  připravovali se na další. 
V  souvislosti s násilím kluci často mluvili o  amerických filmech, ve kterých se 
vyskytují násilné scény. K nácvikovému boji mezi sebou navzájem si často pouštěli 
motivační hudbu, jak ji sami nazývali, která jim napomáhala nabudit se k bitce. 
Hudba ale sloužila i jako prostředek k navození atmosféry světa jejich oblíbených 
„boxerských“ filmů. Podpůrná schémata násilí coby klučičí věci mají tedy i vizu-
ální a hudební charakter. Jde zejména o vizuální schéma boxera. Kluci přicházeli 
k žíněnkám jako boxeři do ringu, demonstrovali svou sílu houpavou chůzí, posto-
jem těla i pohybem kolem žíněnek. Schéma boxer pak bylo fixováno i v on-line 
prostoru. Velmi často se na facebookových profilech kluků objevují fotografie, kde 
stojí jako parta v boxerské póze, často svlečeni do půl těla, aby vynikla muskulatura 
horní části těla (srov. fotografie níže). Zdá se, jako by kluci skrze tyto fotografie 
ukazovali svým rivalům převahu a upozorňovali je, že jsou tvrdými a nebezpeč-
nými soupeři. Kluci dokládají své bitky výčtem zranění, která v boji utrpěli. Nej-
častěji zmiňují zlomené ruce, polámané prsty, vyražené zuby, tržné rány, a mluví 
dokonce o tzv. boxerské zlomenině. Kluci se „válečnými šrámy“ chlubí. Šrámy se 
proměňují ve  znaky hrdinství. Skrze ně dochází k  posilování maskulinity, jsou 
důkazem, že se násilí opravdu odehrálo.

Násilí ale pro mé informanty není jen performance, jakési představení. Je spo-
jováno i s ustanovováním a potvrzováním sociální struktury. Problematiku násilí 
sledovaní mladí Romové verbalizovali v souvislosti s hájením své sociální pozice 
nebo cti vlastní či svých blízkých – musíš se vždy zastat, ale také nesmíš si ne-
chat nic líbit – ve vztahu k jiným pražským partám. Násilí v této souvislosti je 
tedy i otázkou respektu jedince. To spočívá nejen v deklarované solidaritě obrany, 
ale také v apelu na dodržování pravidel. Mezi naprosto klíčové zásady a pravidla 
boje part patří čestnost a férovost – musíš být fér. Boj musí být vždy fér, vždy 
se perou rovnocenní soupeři. Bitkují se buď „jeden na jednoho“, nebo jde o bitku 
„skupinovou“ – parta proti partě. Důležité také je vždy vyjádřit ochotu jít do fyzic-
kého střetu na obranu blízkých – musíš se vždy zastat. Násilí je zde interpreto-
váno jako kolektivní akce, tedy nejde jen o to zachránit si „vlastní krk“, ale účastníci 
vždy mají tendenci postarat se i o své příbuzné, kamarády. Naprosto zapovězený je 
útěk z boje – hlavně neutéct. Kluk má být zápasník – boxer, protože si nesmí 
nechat nic líbit, musí do toho vždy jít a zároveň být fér (Trachtová 2015).

Násilí je sférou především kluků. Podle schémat sledovaných teenagerů má 
být kluk aktivní, ten kdo ochrání holky. Kluk je silnější, násilí mu přísluší, musí 
se vždy zastat a postarat se. Takto je násilí klukům přímo delegováno i ze strany 
holek. Holky zároveň násilí probíhající mezi kluky vztahují k sobě, porovnávají 
jejich a svoji pozici. Nedistancují se od něj, ale asociují si s ním, že jsou ony ty 
slabší, nesmí se jim ublížit, mají být chráněny. V diskurzu holek je násilí kluků 



Romano džaniben 24 (2) | 201716  |

popisováno jako agresivnější – kluci jsou agresivnější. Větší agresi mužů popi-
suje i sociologická a psychologická literatura. Potvrzují ji i dívky  v mém výzkumu: 
„Tak kluci se perou trochu brutálně, jako pěstí“ (Viki); „Kluk prostě neřekne nic 
a prostě jde a pere se. Netahá za vlasy, ale kopačky do ksichtu, boxerama. Oni se 
trefí, dají si pěstí, tady to“ (Zoe). Kluci jsou podle holek také fyzickému násilí více 
otevřeni – „jdou do  toho“. Jejich potyčky dále holky hodnotily jako závažnější 
a dokládaly to výčtem zranění, která kluci v bitce utrpěli (viz výše).

Genderovou hranici mezi holkami a kluky informanti vyjadřovali v principu 
kluci se s holkama neperou. Podle jejich vyjádření se násilí mezi holkou a klukem 
nikdy nesmí odehrát. Kluci nesmí napadnout holky především proto, že kluk je 
silnější a mohl by jí ublížit – kluci holkám nechtějí ublížit. Napadení holky 
klukem je zcela zavrženíhodné. Kluk v takovém případě přichází o respekt, proto-
že užívá fyzické násilí na výrazně slabšího protivníka. 

Schémata kluci jsou silnější a  nechtějí holkám ublížit přináší další 
rozměr v genderové nerovnosti – holky se neperou. Kluci stejně jako holky opa-
kují, že „je zbytečný, aby se holky praly“ (René). Podobně o vyloučení holek z bitek 
mluvily i holky: „Když viděj, že tam jsou samí kluci, tak nás pošlou pryč“ (Viki); 
„Eště jsem třeba neviděla, že by šla parta, jakože holky s klukama“ (Zoe). Snaha 
vyloučit holky z bitky či násilí jde ale ještě dál. Kluci se snaží holky v bitkách 
dokonce zastoupit a jejich vlastní spor za ně vyřešit – schéma bijou se za nás: 
„Když řekneš klukovi, ať ti pomůže, tak prostě jde“ (Zoe); „Když se hádaj holky, 
tak pak kvůli tomu jdou kluci, je zbytečný, aby se holky praly“ (René); „Já jsem 
ho zbil kvůli Kristýně, on jí vyhrožoval totiž jo, tak já jsem ho zbil“ (Ron). Holky 
říkají, že kluci o ně mají obavy, aby se v bitce nezranily, a proto si nepřejí, aby se 
jich účastnily, pokud to není zcela nutné: „Mně se tam nechtělo, protože jsem ne-
chtěl vidět, jak se perou holky. Tak řikám: ‚Víš co, tak tam pojedem a rozeženem 
to, že se nikdo prát nebude‘ “ (Hugo). Holky se považují za slabší a se schématem 
kluci jsou silnější operují i kluci. Berou za svou povinnost jít do bitky za holky, 
i když nejde o jejich spor: „Pral jsem se za ně a kolikrát jsem dostal nebo jsem měl 
z toho problém, ale udělal jsem to za ně“ (Hugo). Snaha zabránit holkám v účasti 
na násilí je vyjednávána skrze představu očekávané a legitimní ochrany – kluci 
jsou ochránci. Tato polarizace genderových rolí je vidět ještě v  jedné rovině. 
Kluci nejsou jen ochránci, dokonce jsou zodpovědní za chování holek – kluci 
za nás spor vyřeší. Do bitky nejdou místo holek, ale v podstatě do ní vstupují 
jako jejich „poručníci“: „Hele, třeba kluk nebude se prát, když holka nadává [ně-
jakýmu] klukovi a má kluka svýho třeba, tak jak mu nadává, tak on nebude mít 
nervy na ní, ale na toho kluka, že si ji neumí zklidnit“ (René). Holky nemají moc 
rozhodovat o bitkách, tedy ani o klucích. O tom vypovídá další citace: „Málokdy 
mě poslechnou, oni si řikaj – holka má nám tady rozkazovat. Když se holka ozve, 
tak oni třeba: ‚Holka, co se to ozýváš?‘ “ (Zoe). Holky toto chování tolerují v kon-
textu bitek, kde vnímají kluky jako angažovanější: „On se šel prát a on na mě, že 



  |  17Zuzana Trachtová | Někdy jsem rebelka, jindy slušná holka

mám počkat doma“ (Zoe).

5 „Někdy jsem rebelka a jindy slušná holka“

Násilí je z pohledu všech členů sledovaných part klučičí parketou, je jim delego-
váno, tvoří součást jejich každodenního života. Kluci mají být ve vztahu k holkám 
ochránci, mají být aktivní, dokonce holky z násilí často vylučují a řeší spory za ně. 
Holce je v  rámci její genderové role násilí zapovězeno, přesto se u ní objevuje. 
Informátorky mého výzkumu popisovaly své zkušenosti s násilím celkem obsáhle. 
Asociovaly si ho ale v určitých rovinách s odlišnými významy než kluci. 

V kontextu násilí ze strany holek se objevují dvě ústřední schémata – rebelka 
a slušná holka. Zatímco rebelka se zmocňuje mužského násilí, slušná holka 
se ho zříká a volí jiné strategie. Vše je věcí vyjednávání a kontextu – stejná holka 
může někdy jednat v rámci schématu rebelka, jindy v rámci schématu slušná 
holka. Holky jsou si vědomy genderových očekávání navázaných na obraz ženy. 
Používání násilí je tedy pro ně překračováním určité hranice – toto překročení 
představuje tabu. Právě to činí z násilí ženské násilí, narušení tabu je jeho podsta-
tou, definuje ho. Morash a Chesney-Lind (2006) píší, že násilí dívek může vyjad-
řovat rebelství proti převažující představě, že násilí je špatné a o to více nevhodné 
pro dívky – takové interpretaci odpovídá i mezi informátorkami výzkumu iden-
tifikované schéma rebelka (peru se, i když vím, že bych se prát neměla). Holka 
rebelka překračuje tabuizovanou hranici a užívá násilí. Pere se jako kluk, ale ví, 
že se prát nemá. Využívá mužských rejstříků – tedy sahá do zakázaných rejstříků 
a to je právě to, co ustanovuje ono rebelství a ono překračování tabu. Zoe popisuje 
svůj konflikt s klukem a zdůrazňuje, že ona se kluků nebojí, ba naopak je provo-
kuje: „Ty mě ještě neznáš, já se nenechám, tak jsem ho pustila a jako že zpátky, já 
jsem se vyhla.“ – schéma nesmíš si nechat nic líbit. Rebelství je podstatou 
ženského násilí, legitimizuje ho a činí ho pro holky smysluplným, obhajitelným, 
adekvátním. Schéma rebelka je spojeno s bitkami holek s kluky. Holky se s klu-
ky mohou prát, stejně jako se perou s holkami. Když je holka v pozici rebelky, 
považuje kluka za někoho, kdo si násilí zaslouží, na koho je třeba násilí užívat. Po-
pírá jeho dominantní pozici. Často zkouší, „co kluk vydrží“ a raduje se, pokud ho 
vyprovokuje – holky kluky vynervujou: „Já dokážu vynervovat kluka hned, že 
prostě já už vím, co mám říct, jak to mám říct a prostě už se to v něm vaří“ (Zoe). 
Někdy může být provokace také zbraní, po které holka sáhne z pocitu bezmoci, 
podobně jako Freud (1947) popisoval hysterické agresivní záchvaty, ke kterým 
jsou ženy dohnány v reakci na patriarchát, který je „dusí“.

V opozici ke schématu rebelka stojí schéma slušná holka. Holky, které 
přihlíží střetům jiných holek s kluky a nejsou zrovna v pozici rebelek, hodnotí 
chování holky napadající kluka negativně – odkazují zde ke schématu holky se 
neperou. Slušná holka je v ten moment v pozici té, která respektuje genderové 



Romano džaniben 24 (2) | 201718  |

role. „Byla tam holka, která se pořád navážela do  něj, tak řeknu: ‚Jako proč se 
do toho pleteš, když se perou kluci?‘ “ (Viki). Holka tím za prvé dává najevo kri-
tiku rebelky – holky se s klukama neperou. Za druhé může využít i jiných 
strategií, jako je verbální násilí nebo psychický útok. Při popisech této strategie 
holky samy formulovaly schéma dostaneme je slovem. Místo fyzického násilí 
používají verbální ataky, kterými se protivníka snaží ponížit. Vítězství je stejně 
platné jako vítězství dosažené fyzickým násilím, taktéž vede k uhájení cti. Holky 
to komentovaly takto: „Dostaly jsme je slovem“ (Viki); „Prostě se něco stalo mezi 
partama, jako mezi naší a Bronxem, a prostě my jsme jim slovama jako prostě to 
daly“ (Nikol); „My jsme je dostávaly slovama […] odešly jak trapačky, ztrapnily 
se […], řekly, že udělaj peklo tady, a neudělaly nic, a když nás viděly, tak se nás 
ani nedotkly, ani na nás nezařvaly […], nezařvaly a my jsme na ně řvaly“ (Viki). 
William Corsaro a Donna Eder (1990) se zabývali etnografickými studiemi za-
měřenými na  interaktivní procesy uvnitř vrstevnických skupin v  předškolních 
zařízeních a na základních školách a dále pak i mezi adolescenty. Podle nich je 
kompetence někoho vtipně urazit a pohotově slovně zareagovat na urážku v rámci 
vrstevnických skupin velmi ceněná a podílí se na vyjednávání sociální hierarchie. 
Podobně také Jackson – Jacobs (2004: 234–238) upozorňuje na průběh verbálních 
ataků mezi teenagery, protože jak dobře dotyční zvládnou vést verbální přestřelku, 
taková se potom bude o nich šířit pověst. Toto se v mém výzkumu však týká pře-
devším holek, o verbálních atacích ze strany kluků informátorky příliš nehovořily. 

6 „Jsem rebelka, ale přesto mě má kluk chránit“

I když je dívka rebelka, tak chce, aby byl chlapec maskulinní, aby ji chránil a v ná-
silí jí bránil – maskulinní kluk, boxer. Již výše jsem zmiňovala schémata kluci 
ochranáři, kluci za nás spor vyřeší, holky se neperou. Ženské násilí je usta-
noveno ve vztahu k mužskému násilí, je od něj odvozováno. Holky potřebují reakce 
kluků, jinak jejich násilí nemá význam. Naopak klučičí násilí je autonomní, je syceno 
samo ze sebe. Ve chvíli, kdy holky užívají násilí, potřebují, aby je kluci od násilí od-
razovali, aby je chtěli chránit (kluci ochranáři), aby se snažili zastat jejich pozici 
(kluci za nás spor vyřeší), čímž potvrzují genderovou hranici a  tabuizovanost 
jejího překračování (holky se neperou). Tedy i přesto, že existuje zdánlivě alterna-
tivní schéma rebelka, je v něm obsaženo genderové schéma kluci jsou silnější 
a současně i důvěra ve funkčnost genderových schémat kluci nám nechtějí ublí-
žit, kluci se s holkama neperou, kluci ochranáři, kluci za nás spor vyřeší. 
Už dříve jsem se v  souvislosti s  Iris Marion Young (2005) zmiňovala o  rozdílné 
konstituci kulturního těla mužů a žen. Podle romských holek z obou sledovaných 
part jsou kluci silnější než ony, a proto, pokud by s nimi měly spor, který budou řešit 
fyzicky, nevidí své šance na úspěch jako příliš reálné. Tedy přestože na kluky někdy 
útočí, doufají v nenásilnou reakci.



  |  19Zuzana Trachtová | Někdy jsem rebelka, jindy slušná holka

Násilí holek je postaveno na alternativnosti. Tedy v určitém kontextu se obje-
vuje schéma rebelka, v jiném schéma slušná holka. Neustále vyjednávají svoji 
pozici s kluky. Kluci taktéž vyjednávají, ale mezi kluky. Jejich násilí není alterna-
tivní, má jasná pravidla, která platí ve většině kontextů.

7 Závěr

Ze získaných dat je patrné, že si holky ve sledované skupině teenagerů s násilím 
asociují jiné významy než kluci. Pojímání a užívání násilí je tedy mezi romský-
mi teenagery, jak už jsem zmínila dříve, genderově ovlivněné, a to následně vede 
k genderovým odlišnostem v užívání násilí. Násilí je připisováno především klu-
kům, obecně je jim i více tolerováno. Násilí může být vzdorem proti stereotypu 
schématu holky se neperou. Užívání násilí rebelkou můžeme tedy interpreto-
vat jako vzdor vůči klukům. Ukazují tím sílu, moc a dokazují své aktérství. Násilí 
pro ně vytváří pole pro vyjednávání pozice a stává se nástrojem moci. I holky jsou 
aktérkami násilí. Násilí je přístupné oběma pohlavím. Nicméně stále je u dívek 
jeho používání tabuizováno – a právě překročením tohoto tabu vzniká násilí ženské. 
Jak jsem zmiňovala výše, Cindy Ness a Nikki Jones (in Chesney-Lind, Irwin 2008: 
845–846) vidí násilí dívek jako prostředek k dosažení silné feminity.

Kluci jsou obecně považováni za silnější – nasvědčuje tomu schéma kluk je 
silnější, které se v diskurzu dívek významně objevuje. Protože jsou kluci podle 
všeho silnější, mohou si dovolit se prát. Také je jim násilí povoleno. 

Násilí mých informátorek je ambivalentní. V rámci výzkumu se ukázalo, že hol-
ky disponovaly dvěma kulturními modely – jsem rebelka, jsem slušná holka, 
ale podle pozice ve vyjednávání volily ten či onen model, aby samy sebe legitimizo-
valy a obhájily adekvátnost svého přístupu. Jejich násilí nebylo vynucené sociálním 

Velmi často se na facebookových profilech kluků objevují 
fotografie, kde stojí jako parta v boxerské póze, často 
svlečeni do půl těla, aby vynikla muskulatura horní části těla 

Hugo s partou z Bronxu v posilovně

Hugo s partou v Bronxu



Romano džaniben 24 (2) | 201720  |

klimatem, nezaznamenala jsem ani výhradně zvláštní rejstříky násilí. Sledované násilí 
ze strany holek totiž bylo vždy reakcí na kontext, záviselo na tom, jak se daná holka 
v určitý moment situovala. Tato fluidita ukazuje na zaměřenost sledovaných teenage-
rek na vztahy. Ty totiž byly z jejich pohledu vždy nahlíženy a reinterpretovány, za-
tímco kluci ze sledovaných dvou part používali násilí v jasně definovaných situacích, 
které byly ustanoveny mimo ně, byly pro ně vnější. Holky pomocí násilí řešily situace, 
které chápaly jako vztahové napětí, konflikt na úrovni interpersonálního vztahu.

Literatura

Agnew, R., Cullen, F. T. 2011. Criminological Theory: Past to Present. Essential 
Readings. Oxford University Press.

Benešová, J. 2015. Jak se rodí gender v diagnostickém ústavu. Praha: PFHU.
Bittnerová, D., Doubek, D., Levínská, M. 2011. Funkce kulturních modelů ve vzdě-

lávání. Praha: FHS UK.
Bittnerová, D., Doubek, D., Levínská, M. 2013. Socializace dítěte ve vyloučené 

lokalitě: Schéma děti si dělají, co chtějí. Lidé města, 15 (1), 3–26.
Bourdier, P. 2000. Nadvláda mužů. Praha: Karolinum.
Cambell, A., Muncer, S. 1994. Sex differences in agression: social representation 

and social roles. British Journal of Social Psychology, 33 (2), 233–240. Dostup-
né z: http://www.researchgate.net/publication/15153751_Sex_differences_
in_aggression_social_representation_and_social_roles [cit. 2016–02-20].

Corsaro, A. W., Eder, D. 1990. Children‘s Peer Cultures. Annual Review of 
Sociology, 16, 197–220. Dostupné z: http://www.annualreviews.org/doi/
abs/10.1146/annurev.so.16.080190.001213. [cit. 2016–02–15].

Čepelák, J., Karabec, Z. 1986. K teoriím kriminality žen. Praha: Výzkumný ústav 
kriminologický při Generální prokuratuře ČSSR.

Doubek, D. 2013. Záhada distance. In: Bittnerová, D. (ed.). Etnické komunity (Ro-
mové). Praha: Fakulta humanitních studií, 19–32.

Chesney-Lind, M., Irwin, K. 2008. Girls’ Violence: Beyond Dangerous Masculinity. 
Sociology Compass, 2 (3), 837–855 Dostupné z: http://socialsciences.people.
hawaii.edu/publications_lib/BeyondDangerousMasc.pdf [cit. 2016–02–10].

Fárová, N. 2012. „Skutečná“ dívka rovná se „slušná“ dívka. Bakalářské práce. Plzeň: 
Západočeská univerzita v Plzni.

Fatková, G. 2013. Limity antropologie dětství: případ „dětství“ v sociálně vylou-
čené lokalitě. Lidé města, 15 (1), 27–48.

Freud, S. 1947. Studie o hysterii. Praha: Julius Albert. 
Hajdáková, I., Děd, M. 2005. Ženská stránka. Ženy (zlo)činu. Nový prostor.  

Dostupné z: http://www.novyprostor.cz/clanky/354/zeny-zlocinu.html 
[cit. 2016–02–10]. 



  |  21Zuzana Trachtová | Někdy jsem rebelka, jindy slušná holka

Jackson – Jacobs, C. 2004. Taking a beating: The narrative gratifications of fighting 
as an underdog. In: Ferrell, J., Hayward, K. (eds.). Cultural criminology 
unleashed. Routledge-Cavendish, 231–244.

Lakoff, G. 2006. Ženy, oheň a nebezpečné věci: co kategorie vypovídají o naší mysli. 
Praha: Triáda.

Lei, M. K., a kol. 2014. Gender Equality and Violent Behavior: How Neighbour
hood Gender Equality Influences the Gender Gap in Violence. Violence 
Vict [online], 29(1), 89–108. Dostupné z: http://www.ncbi.nlm.nih.gov/
pmc/articles/PMC3970116/ [cit. 2016–02–09].

Miller, J. 2001. One of the Guys: Girls, Gangs, and Gender. New York: Oxford University.
Morash, M., Chesney-Lind, M. 2006. Girls Violence in Context, Office of Juvenile 

Justice and Delinquency Prevention Girls Study Group Volume. Philadelphia: 
Temple University Press.

Morash, M., Chesney-Lind, M. 2006. Girls Violence in Context, Office of Juvenile 
Justice and Delinquency Prevention Girls Study Group Volume. Philadelphia: 
Temple University Press.

Nedbálková, K. 2002. Jiná vězení? Sedmá generace [online], 5. Dostupné z:  
http://www.sedmagenerace.cz/text/detail/jina-vezeni [cit. 2016–02–12].

Nosál, I. 2002. České dětství v  kontextu socialismu a  postsocialismu: diskurzy 
a reprezentace. Sociální studia, (8), 53–75.

Peteet, J. 1994. Male gender and rituals of resistance in the Palestinian „intifada“: 
A cultural politics of violence. American Ethnologist [online], 21(1), 31–49. 
Dostupné z: http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1525/ae.1994.21.1.0 
2a00020/abstract [cit. 2016–02–23].

Polk, K. 1999. Males and honor contest violence. Homicide Studies [online], 
3(1), 6–29. Dostupné z: http://hsx.sagepub.com/content/3/1/6.abstract  
[cit. 2016–02–25].

Smolík, J. 2006. Extremismus subkultur mládeže. Rexter [online], 5(1). Dostup-
né z: http://www.rexter.cz/extremismus-subkultur-mladeze/2006/05/01/  
[cit. 2016–02–25].

Trachtová, Z. 2015. Bitky romských teenagerů. Kulturní modely násilí. Nepublikovaná 
diplomová práce. Praha: Univerzita Karlova, Fakulta humanitních studií.

Trachtová, Z. 2016. Taky se bitkujem. Kulturní modely násilí z  pohledu romských  
dívek. Nepublikovaná bakalářská práce. Praha: Univerzita Karlova, Filozo-
fická fakulta.

Vigil, J. D. 2003. Urban violence and street gangs. Annual Review of Anthropology 
[online] 32, 225–42. Dostupné z: http://www.researchgate.net/profile/Ja-
mes_Vigil/publication/249558408_Urban_Violence_and_Street_Gangs/
links/53fb92530cf22f21c2f337f6.pdf [cit. 2016–02–04].

Waquant, L. 2006. Body & Soul: Notebooks of an Apprentice Boxer. New York: Ox-
ford University Press.



Romano džaniben 24 (2) | 201722  |

Walach, V., Císař, O. 2013. „Jako ghetto – ty ublížíš mně, já ublížím tobě.“ 
Bezpečnost a pouliční násilí v sociálně vyloučené lokalitě. Lidé města, 15(3), 
391–417. Praha: Univerzita Karlova, Fakulta humanitních studií.

Young, I. M. 2005. Throwing like a  girl. In: Young, I. M. On female body  
experience: „Throwing like a girl“ and other essays. New York: Oxford Uni-
versity Press, 27–45.



  |  23Pavel Kubaník | „Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu

| Pavel Kubaník1

„Nebijte se. Hádejte se.“  
Socializace asertivity v Gavu

Abstract

The article focuses on prompting of children to display assertiveness. It is based  
on fieldwork in one extended Romani family from Eastern Slovakia. The practice 
is analyzed on several examples and the analysis is embedded in a broader cultural 
context. „Prompting to be assertive“ is considered as one facet of language socialization 
in the locality. It is both approached as a realization of the local communicative 
style, as well as a practice through which the children are encouraged to display 
their personality. The practice is also relevant in the recognition of intention  
of speakers in interaction.

Key words 

language socialization, childhood, Romani language acquisition, socialization  
of affect

1 �Mgr. Pavel Kubaník působí jako odborný asistent na Semináři romistiky KSES FF UK a ve výkonné redakci 
časopisu Romano džaniben. E-mail: pavel.kubanik@ff.cuni.cz. Rád bych poděkoval Janu Červenkovi 
za důvtipné připomínky k první verzi textu. I ty, se kterými jsem nesouhlasil, vedly k dalším úvahám nad 
tématem. Vše pochybné, podivné, nedomyšlené či hloupé je ale ve finální verzi článku, jak už to bývá, jen 
a jen mým dílem. 



Romano džaniben 24 (2) | 201724  |

1. Úvod

Socializace může být stručně definována jako proces, během něhož se novic stává 
plnohodnotným členem určitého společenství. Ačkoli je socializace celoživotním 
procesem (zařazujeme se postupně do různých kolektivů), nejčastěji je socializace 
vztahována k období dětství. Primární socializace, tedy socializace od útlého věku, 
nejčastěji v prostředí rodiny, je spolu s osvojováním si jazyka jednou z univerzálií 
období dětství napříč kulturami. Stejně jako se ale napříč kulturami a sociálními 
skupinami liší jazykové variety a  způsob jejich užívání, liší se také v  různých 
prostředích podoby socializace. Vliv na socializaci mají jak představy opatrova-
telů o správné výchově, tak fyzické a sociální podmínky, ve kterých dítě vyrůstá  
(Whiting a Whiting 1975, LeVine et al. 2008).

V klasických antropologických textech (např. Meadová, česky 2010) byla so-
cializace (resp. enkulturace) vnímána častěji jednosměrně jako proces, ve kterém 
je dítě určitou „nádobou“, do které jeho okolí postupně nalévá potřebné znalosti 
a dovednosti (Kulick a Schieffelin 2004: 349–350). Spolu s  lingvistickým a  in-
terakčním obratem v  humanitních vědách se ovšem proměnila i  paleta pohle-
dů na socializaci – v nové sociologii dětství (Corsaro 2005) nebo v antropologii 
dětství (New a LeVine 2008, Montgomery 2009) je již dítě vnímáno jako jeden 
z aktérů vlastní socializace a také jako aktivní „socializátor“ jiných (také díky dítěti 
a jeho chování se někteří lidé v okolí dítěte snaží chovat jako „rodiče“, „prarodiče“, 
„starší sourozenci“, atp.). V  těchto pohledech je podstatnou složkou socializace 
nikoli pouze suma předávaných vědomostí, ale i samotná každodenní interakce 
mezi dítětem a  jeho okolím. Pozornost výzkumníků pak není věnována pouze 
tomu, co je sdělováno, ale i prvkům sociální organizace každodenní komunikace 
s dětmi (tedy například kdo, kde, kdy, s kým, o čem a jakým způsobem může, nebo 
nemůže, mluvit).

V tomto článku se chci zaměřit na jednu podobu interakce dětí a jejich oko-
lí, kterou jsem měl možnost pozorovat a  zachycovat na  kameru během svých 
opakovaných pobytů v romské osadě Gav (pseudonym; romsky „vesnice“). V rám-
ci každodenních setkání široké rodiny zde často docházelo k  situacím, ve  kte-
rých byly děti vedeny k projevům asertivního (rázného, sebejistého, někdy naoko  
drzého) chování vůči svým vrstevníkům (bratrancům, sestřenicím) i starším pří-
buzným (tetám, strýcům, prarodičům; podrobnější definice viz níže). 

Tyto situace byly částečně v rozporu s mou představou o tom, jak je „správné“ 
se k dětem chovat a jak se děti „mají chovat“ vůči ostatním, s představou založenou 
na mých zkušenostech z vlastní rodiny a okolí. Zároveň byl ale v těchto interakcích 
vždy přítomen nějaký „zcizovací efekt“, signál, díky kterému aktéři (postupně 
včetně mě coby pozorovatele) vnímali celou situaci jako jen naoko hranou 
a v podstatě nevážnou. Tento paradox uvnitř situací samotných (asertivní projevy, 
které jsou jen „naoko“) a kontrast s mými představami o „správném chování“ byl 
důležitou součástí toho, že jsem si těchto událostí všímal. 



  |  25

Na druhou stranu byly ale tyto situace v něčem klíčové i pro samotné aktéry. 
„Pobízení k asertivitě“ (jak tyto hravé situace budu ve zkratce dále nazývat) pat-
řilo mezi situace, ve kterých děti jako aktéři dostávaly oproti jiným každodenním 
situacím velký prostor projevit se.

Právě chvíle sociálního jednání (tedy interakce s ostatními, nikoli chvíle, kdy 
se dítě zaobírá samo sebou jako například v případě osamělé hry), resp. situace, 
ve kterých je dítě povzbuzováno a podněcováno k určité interakci, jsou častým 
tématem studií jazykové socializace (Ochs 1988, Kulick 1992, Paugh 2012 a další). 
Jazyková socializace je směr, který se zabývá studiem akvizice (učení se) jazyka 
coby sociálního nástroje, tedy tím, jak se děti učí nejen slova a gramatická pravidla 
jazyka, ale především jak se učí zacházet s jazykem tak, aby dosáhly určitého cíle 
– podobně jako se učí zacházet se lžící, aby se dokázaly samy najíst. 

„Pobízení k asertivitě“ se pro mě stalo jedním z velmi patrných příkladů role 
jazyka v socializaci, respektive vedení dětí ke kulturně adekvátnímu užívání jazyka. 
Příkladem, který byl popsán i v jiných romských komunitách (Réger 1999; okra-
jově Andrš 2010: 53–56, Tauber 2004: 9–11; viz také Stewart 2005: 54–58, který 
pracoval ve stejné komunitě jako Réger) i v komunitách neromských (Schieffelin 
1986 píše o škádlení a zahanbování, Eisenberg 1986 o škádlení). Garret (2005: 
332) užívá označení self-assertive talk jako zastřešující termín pro různé řečové 
žánry (vtipkování, nadávání aj.), kterým je na pragmatické úrovni společný vyja-
dřovaný „sebe-vědomý“ či „sebe-jistý“ (self-assertive) postoj mluvčího. Právě tento 
aspekt chci zdůraznit ve svém termínu, který je Garrettem inspirován.

V tomto textu bych chtěl poskytnout popis a interpretaci „pobízení k aserti-
vitě“ jako jevu, který má svou logickou vazbu na širší kulturní kontext a který je 
ve stejném okamžiku realizací místně adekvátního chování a zároveň frekvento-
vanou aktivitou, na které participují dětští aktéři, a můžeme ji tedy vnímat jako 
prvek socializace.

1.1 Výzkum v Gavu

Můj výzkum v Gavu probíhal v letech 2011–2014 (s jádrem v letech 2012 a 2013), 
ale navazoval již na  mé každoroční návštěvy v  lokalitě započaté v  roce 2004. 
Výzkum sestával ze série týdenních a  třítýdenních pobytů v  Gavu v  celkovém 
úhrnu přes 5 měsíců. Během této doby jsem pořídil přes sto hodin videonahrávek 
přirozených interakcí s dětmi, stovku hodin audionahrávek interakcí a rozhovorů 
s  dětmi a  dospělými (včetně učitelů) a  zápisy každodenních pozorování. Díky 
pobytům rozloženým do delšího časového období jsem mohl sledovat, jak si děti 
osvojují jazyk a jakým způsobem se proměňuje jejich interakce s okolím (viz další 
texty vzniklé na základě téhož výzkumu: Kubaník 2012, 2014, 2015). 

Gav je osada jednoznačně oddělená fyzicky, symbolicky, demograficky, etnic-
ky a jazykově od vesnice Valal (pseudonym; šarišsky „vesnice“), ke které z hlediska 

Pavel Kubaník | „Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu



Romano džaniben 24 (2) | 201726  |

státní správy náleží. V  Gavu žije přes 1  500 Romů (a  několik málo Neromů), 
zhruba z poloviny ve věku do patnácti let (což je projevem populačního boomu 
posledních dvou desetiletí). Romové jsou v Gavu nejpozději od ranného školního 
věku bilingvní, přičemž romština je v osadě jazykem primární socializace. Valal je 
vesnice vzdálená několik set metrů od posledního domu v Gavu a přes kilometr 
od centrální části Gavu. Žije zde zhruba 300 Neromů (a žádný Rom), z větší části 
starších padesáti let.2 

Popisu sociální a prostorové organizace Gavu ve vztahu k socializaci se budu 
věnovat v sekci zabývající se obecnějším kontextem situací, které zde označuji jako 
„pobízení k asertivitě“. 

2. Pobízení k asertivitě

Situace, které řadím pod termín „pobízení k  asertivitě“, nemají v  Gavu takto 
jednotné označení. Romové z Gavu během „pobízení k asertivitě“ užívají určité 
zavedené termíny pro druhy mluvení jako například te kerel šmichi (varekastar)
„utahovat si (z někoho)“, upre te kerel (varekas) „navádět (někoho), dělat si srandu 
(z někoho)“, te halasinel pes „hádat se“, nebo te sikavel pro nakh „ukázat na nos“ 
(= dělat na někoho posměšné gesto), tato označení se ovšem vztahují spíše k ře-
čovým aktům, které se (vedle jiných) mohou podílet na mnou obecněji určeném 
„pobízení k asertivitě“. 

„Pobízení“, užité v  mém pracovním termínu, zdůrazňuje triadický rámec 
zde analyzovaných interakcí, ve kterých starší osoba (1) povzbuzuje dítě (2), aby 
užilo určitý výrok směrem k třetí osobě (3), ať už dospělému, nebo dítěti. Dítě 
může na pobídku reagovat zopakováním. Opakování ale vždy zaznívá z dětských 
úst v jiném kontextu než „nápověda“ a je obecně považováno za tvůrčí strategii 
i u dětí s dosud nerozvinutou jazykovou kompetencí (Moore 2011: 210).

„Asertivitou“ (která mi zde poslouží jako obecný termín pro různé techni-
ky zachování vlastní tváře včetně prosazování svého já na úkor komunikačního 
partnera) pak v uvedeném termínu označuji základní afektivní náboj replik, které 
užívá mluvčí 1, resp. 2 vůči koncovému adresátovi (3). Replika dětského mluvčího 
(2) může být jak obranou vůči výpadu adresáta, tak protiútokem. Oba tyto akty 
působí v daném kontextu dojmem, že se dětský mluvčí nenechá „zatlačit do kou-
ta“ (místním idiomem na podel pes, tedy „nenechá se“, „nepoddá se“). Afekt (viz 
výše „afektivní náboj“) nevnímám jako prudkou emocionální reakci při sníženém 
sebeovládání (česká Wikipedie), ale užívám ho jako zastřešující termín pro pocity, 
nálady, postoje a jiné druhy emocionálních projevů, resp. pro jejich různě hodno-
cené a různě jazykově vyjadřované reprezentace (Ochs 1988: 146). 

2 �Demografické údaje pro obyvatele Gavu a Valalu na mou prosbu zpracoval pracovník valalského obecního úřadu. 
Pokud se k textu někdy dostane a prohlédne anonymizaci lokality, děkuji mu tímto na dálku za jeho obětavost. 



  |  27

Celá řečová situace, kterou zde označuji jako „pobízení k asertivitě“, se ale 
navzdory asertivnímu náboji replik odehrává v nevážném duchu, což je dáno pře-
devším tím, že klíčovými aktéry, jejichž účast tento druh interakcí definuje, jsou 
právě malé děti zhruba do tří let věku. 

Nevážnost je během pobízení k asertivitě signalizována i různými verbálními 
a nonverbálními prostředky, nikoli pouze účastí dětských aktérů. Míra užití těchto 
kontextualizačních signálů (Gumperz 1982: 130–153) vůči dětem se samozřejmě 
v různých situačních kontextech liší a různě staré děti mohou mít různou schop-
nost tyto signály číst. Tato schopnost jistě souvisí s věkem dětí a mírou vystavení 
podobným druhům interakce. 

Vodítkem pro popis „pobízení k  asertivitě“ mi bude rastr, který pro popis 
komunikačních událostí nabízí etnografie komunikace (Saville-Troike 2009: 23, 
108–128). Komunikační události jsou pro rodilé mluvčí rozlišitelné například 
lidským a  prostorovým uspořádáním interakcí nebo jejich tónem, vyskytují 
se v  rámci určitých komunikačních situací (například v  rodině, nikoli na  úřadě) 
a  jsou složené z  jednotlivých řečových aktů (proseb, urážek, atp.), které mohou 
nabývat dle širšího kontextu různých významů. Všechny uvedené složky se 
podílejí na vyčlenění určitého výseku lidské komunikace z proudu každodenních 
interakcí. Je ale třeba dodat, že „pobízení k asertivitě“ není natolik konvencemi 
definovanou komunikační událostí či žánrem jako jsou vtipy, pozdravy nebo 
(přesuneme-li se ke studiím z romského prostředí) epické písně (Stewart 1989)  
či prosby (Hübschmannová a Kyuchukov 2005). 

2.1 Komunikační situace 

Romové v Gavu komunikují s různě starými dětmi v různých situačních kontex-
tech. „Pobízení k asertivitě“ je dle mých pozorování pevně spjato s komunikací 
v rámci rozšířené rodiny.

Romové žijí v Gavu v chatrčích i  zděných domech rozmístěných v zásadě 
ve  shlucích podle rodinných vazeb. Tyto shluky lze podle emického termínu 
označujícího prostranství mezi spřízněnými domy nazvat pľacos „plac“. Pokud již 
v Gavu vyrostou ploty, což není zcela obvyklé, ohraničují ploty právě plac s více 
příbytky, nikoli prostranství s  jedním domkem. Velká část sousedských vazeb 
„na placu“ je v Gavu zároveň úzkou a reflektovanou vazbou rodinnou.3 Děti do tří 
let (kterým bude primárně věnován tento příspěvek) vyrůstají v Gavu v jednom 
nebo dvou hlavních sociálních prostorech – na  placu (míněno v  jednotlivých 

3 �Romové v Gavu někdy říkají, že jsou v podstatě všichni jedna rodina – nemyslí tím, že by spolu všichni 
dobře vycházeli, spíše jsou si vědomi toho, že příbuzenské sítě v Gavu jsou i díky časté a dlouholeté lokální 
endogamii natolik provázané, že jsou si všichni do jisté míry různě vzdálenými příbuznými. Existují tak 
příbuzenské vazby reflektované a příbuzenské vazby, které již nebo aktuálně nehrají velkou roli.

Pavel Kubaník | „Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu



Romano džaniben 24 (2) | 201728  |

domcích a mezi nimi) rodiny jejich otce a/nebo na placu rodiny jejich matky. Děti 
vzešlé z lokálně endogamních svazků (oba rodiče pocházejí ze stejné osady) vy-
růstají obvykle na obou placech, děti z exogamních sňatků vyrůstají ve větší míře 
na jediném place, ke kterému náleží obydlí jejich rodičů. Plac je v podstatě tvo-
řen příbytkem „ústředního“ páru a příbytky rodin jejich dospělých dětí (zpravidla 
synů vzhledem k častější virilokalitě, tedy zásadě, že muž buduje příbytek pro svou 
ženu a děti poblíž příbytku svých rodičů). Uvedené uspořádání lakonicky vysti-
huje i jeden z idiomů užívaných v Gavu: O murš ačhol, e romňi džal „chlap zůstává 
(s rodinou svého otce), žena odchází (za rodinou svého muže)“. Virilokalita má 
v dnešní realitě osady řadu výjimek, i pro ně ale platí, že děti do tří let vyrůstají 
především na placu jednoho nebo (v případě lokální endogamie) obou rodičů.4 
Vedle rozšířené rodiny a placu nelze ale opomíjet ani užší nukleární rodinu a její 
role, což se projevuje i během „pobízení k asertivitě“ (viz níže).5

Mezi hlavní opatrovatele a komunikační partnery dětí do tří let tak i díky to-
muto prostorovému a sociálnímu uspořádání nutně patří vedle rodičů rovněž pra-
rodiče, strýcové, tety a v neposlední řadě rovněž sourozenci, bratranci a sestřenice. 
Děti v Gavu vyrůstají v zásadě v neustálém kontaktu s jinými různě starými dětmi 
z  placu (tedy nejčastěji příbuznými) a  velkou část dne tráví mimo domácnost 
své nukleární rodiny, ovšem pod dohledem někoho z  výše popsaného  okruhu 
opatrovatelů.6 Tato prostorová a sociální konstelace je základem pro druh inter
akcí, které budu dále popisovat.

Dům prarodičů, ve  kterém jsem v  Gavu přebýval, se každý den plnil 
návštěvami synů, snach a vnoučat z daného placu, zároveň ale také návštěvami 
dcer provdaných jinde v Gavu, jejich partnerů a dětí. Zatímco lidé žijící na jed-
nom placu přicházeli do domu prarodičů a odcházeli z něj v neustálém koloběhu, 
návštěvy dcer provdaných do jiných rodin v Gavu byly sice rovněž každodenní, 
nicméně delší a časově poměrně pravidelné.

4 �Čtyřleté děti jsou už častěji součástí dětských skupin, na které již rodiče dohlížejí spíše na dálku nebo 
prostřednictvím starších dětí a jejichž pohyb je tedy volnější.

5 �Na úrovni prostorového členění si lze například povšimnout toho, že pokud si nově vzniklá nukleární rodina 
vytvoří obydlí z jedné z místností rodičovského domu, obvykle se zazdí vchod mezi původními pokoji 
a prorazí se nový hlavní vchod do pokoje, který změnou uspořádání domu o vchod přišel – nová domácnost 
nikdy nezůstává průchozí trasou do domácnosti původní a je tedy uznávána jako jednotka s jistou autonomií.

6 �Učinil jsem několik zaměřených pozorování, kdy jsem si během dvou hodin každou čtvrthodinu značil, kde 
se dítě nachází a kdo je v jeho blízkosti, abych si utřídil svá pozorování obecnější. Jen pro ilustraci – z desíti 
časových řezů, ve kterých jsem si jednoduché údaje během dvou hodin zapisoval, se například jedna sledovaná 
holčička (2 roky; 4 měsíce) nacházela pětkrát mimo svou domácnost, čtyřikrát mimo dohled alespoň jednoho 
z rodičů, ovšem vždy v přítomnosti dvou až šesti jiných lidí ze své široké rodiny a vždy v přítomnosti jednoho 
či více dětí do dvanácti let. Během jiného pozorování měly dvě starší děti (11 a 12 let) celé dvě hodiny 
záměrného pozorování na starost děti mladší (2; 2 a 0; 10) – starší děti tedy mají v Gavu důvěru v péči o děti 
mladší, což potvrzují i další má pozorování. Drobné úkony v péči o mladší děti dostávají chlapci a dívky 
na starost běžně již kolem čtyř let, kolem sedmi let mohou dívky pro menší výjimečně vařit atd.



  |  29

Vybraný rys komunikace s  dětmi, který zde mám možnost popisovat, byl 
vlastně určitým příznakovým rysem těchto každodenních setkání široké rodiny. 
Stejný druh asertivního chování, ke kterému byly děti pobízeny v  rámci rozší-
řené rodiny, mohl být mimo tento okruh spouštěčem vážnějšího konfliktu, což 
se v  kruhu rodinném nestávalo. V odlišné komunikační situaci tedy docházelo 
k odlišné interpretaci, což samo o sobě upozorňovalo dětské aktéry na odlišnost 
sociálních prostorů v rámci rozšířené rodiny a mimo její hranice. 

Zároveň se ale projevy asertivního chování a „popichování“ k tomuto chování 
neuplatňovalo tak často uvnitř „pouhé“ nukleární rodiny či domácnosti (rodiče  
+ sourozenci). K vysvětlení tohoto aspektu se vrátím poté, co v dalším oddíle lépe 
přiblížím několik příkladů pobízení k asertivitě. 

2. 2 „Nebijte se, jenom se hádejte“

Ukázky v tomto oddíle byly všechny natočeny během několika zimních dní roku 
2013 (viz ID jednotlivých nahrávek pod ukázkami, odkazující k datu zazname-
nané interakce) zhruba uprostřed jednoho z mých třítýdenních pobytů v Gavu. 
Všechny se odehrávají v  příbytku Jozefa7 (na  začátku výzkumu 48 let) a  jeho 
manželky Hani (50 let), u  kterých jsem během výzkumu pobýval. Děti Jozefa 
a Hani jsem znal již od roku 2004, kdy bylo těmto dětem (resp. čtyřem z nich)  
od 10 do 14 let. Kolem roku 2010 se z  těchto dětí stali rodiče, což mi umož-
nilo snadný přístup ke studiu jazykové socializace v jejich rodinách, resp. v této 
rozšířené rodině. Většinu svého materiálu včetně ukázek v tomto textu jsem nato-
čil s Jozefem a Haňou („prarodiči“), jejich dětmi a partnery těchto dětí („rodiči“) 
a s vnoučaty Jozefa a Hani („dětmi“), z velké části právě v Jozefově domě a na Jo-
zefově placu za přítomnosti různých členů rozšířené rodiny.

První ukázka, pomocí níž chci ilustrovat „pobízení k asertivitě“, zachycuje oka-
mžik, kdy na návštěvu ke svému otci Jozefovi přišla jeho dcera Edit. Vzala s sebou 
i svou pětiletou dceru Betku a desetiletého syna Radkuse. U Jozefa se zrovna zasta-
vila i Albína, švagrová Edit, která bydlela s Mirkusem, bratrem Edit, v domku vedle 
Jozefa. Albína přišla spolu se svou dcerou Veronkou (2 roky; 4 měsíce).8

Sestřenice Veronka a Betka jsou na gauči a dojde mezi nimi k malé šarvátce, 
kterou řeší obě matky a následně se tento drobný spor převrátí ve scénu, v níž Al-
bína svou dceru Veronku pobízí k projevům asertivního chování vůči její tetě Edit. 

Situační komentáře budu v přepisech vkládat do ((dvojitých závorek)), překlad 
pak na řádek pod originální repliku za // dvojité lomítko, VERZÁLKY budou 
označovat znatelně vyšší hlasitost repliky, podtržení výrazně pozměněný tón 

7 Jména Romů z Gavu užitá v tomto textu jsou smyšlená. 
8 Dále v textu již věk dětí značím pouze čísly pro počet let a měsíců, odděleno středníkem (např. 2; 4).

Pavel Kubaník | „Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu



Romano džaniben 24 (2) | 201730  |

výpovědi (výškou nebo hrubostí hlasu, zpěvavou intonací nebo jinými způsoby), 
jednoduché závorky ( ) označují nesrozumitelné úseky nahrávky, do nichž případně 
vložím (odhadované znění repliky).

Ukázka 1

1	 ((Betka tahá svou sestřenici Veronku za ruku, obě sedí na gauči))
2	 Albína=>Betka:		 BETKO, ČHIVEHA LA TELE, DIKH!
	 //			   BETKO, SHODÍŠ JI, BACHA!
3	 ((Veronka škrábne Betku))
4	 ((Betka se po Veronce ožene))
5	 ((Veronka začne brečet))
6	 Albína: 			  No a imar škrabindža la.	
	 // 			   No a už ji škrábla.	
7	 ((Edit, matka Betky, kroutí hlavou))
8	 Edit: 			   Ta na. Joj. Džanes s´oda hin? La sako škrabinel.
	 // 			   Jéžiš. To jsou věci. Ji taky každý jenom škrábe.
9	 ((Albína si bere svou dceru Veronku do náruče, nese ji stranou)) 
10	� ((Edit se ještě snaží svou neteř Veronku plácnout po  zadku, dokud je 

v dosahu))
11	 Edit: 			   A sar joj marel? E saňi mindž?
	 // 			   A když tluče ona někoho? Úzkopička?
12	 Albína: 			  Mište tut.
	 // 			   Dobře ti tak.
13	 Edit: 			   Hem tuke.
	 // 			   Tobě víc.
14	 ((Betka se rozběhne za svou tetou Albínou, plácne ji))
15	 ((Albína se obrátí na Betku, štípne ji))
16	 Radkus:			  Dikh kole, ča maren.
	 //			   Hele, tihleti, jenom by někoho mlátili.	
17	 Edit=>Albína:		  Tuke.
	 //			   Tobě víc.
18	 Veronka: 		  Tuke e mindž-
	 //			   Tobě lozklok.
19	 Albína ((opakuje)): 	 Tuke pre mindž. 
	 //			   Tobě do rozkroku.
20	 Veronka: 		  -()nava.
	 // 			   ( )opu.
21	 Albína: 			  Oke andre mindž tuke ruginela.
	 //			   Prý že tě kopne do rozkroku.



  |  31

22	 Edit=>Veronka: 		  Lake dav žuvački te tašľol, na?
	 //				�    Té tak budu dávat žvýkačky, aby se 

naprala, co?
23	 Albína=>Veronka: 		  Phen – sikavav tuke me? 
	 //				    Řekni – ukážu ti, kolik jich mám?
24	 Veronka: 			   Talav tuke? ( ) Tasor.
	 // 				    Kážu ti? Naplala.
25	 Albína ((opakuje)): 		  Te tasol?
	 // 				    Aby ses naplala?
26	 Albína=>Veronka: 		  Phen – sikavav tuke me?
	 //				    Řekni – ukážu ti je já?
27	 Veronka: 			   La na de( ).
	 // 				    Jí nedávej( ).
28	 Albína ((opakuje)):		  La na de.
	 //				    Jí nedávej.
29	 ((Albína gestikuluje rukou))
30	 Albína=>Veronka:		�  Phen sikavav tuke me o  žuvački? Maj 

o jakha avri avna, phen.
	 //				�    Řekni – ukážu ti žvýkačky já? To budeš 

valit zraky, řekni.
31	 ((Veronka gestikuluje rukou))
32	 Veronka: 			   () o lakha.
	 //				    () zlaky.	
33	 Edit=>Veronka: 		�  O Mirkus imar geľa het, imar nane dada. 

Joj. Imar.
	 //				�    Mirkus už zdrhnul, už není táta. Joj, 

konec.
34	 ((Albína dá Veronce ruku do správné polohy kvůli gestu))
35	 Albína=>Veronka: 		  Phen – ta akana rovas.
	 //				    Řekni – to se teď asi rozbrečíme.
36	 Veronka: 			   Ta akana rolas.
	 //				    To se teď asi lozblečíme.	
37	 ((Albína se směje))
(V_2013-02-14-02)

Celá tato situace se odehraje během necelé minuty. Spouštěčem celé interakce je 
úvodní šarvátka dvou sestřenic, ve které se tahají o peřinku a dojde i k drobnému 
fyzickému napadení z obou stran. Betka (5;0) je ale mnohem starší než Veronka 
(2;4), což by mohlo způsobit drobnější půtku i mezi dospělými, neboť v dětských 
šarvátkách je vyrovnanost sil dětí faktorem, na který dospělí dohlížejí. Především 
je ale pod kontrolou starších samotné vzájemné napadání dětí. Zatímco slovní 

Pavel Kubaník | „Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu



Romano džaniben 24 (2) | 201732  |

napadání je v určité konstelaci i povzbuzováno, fyzické ataky jsou nejčastěji důvodem 
k okamžitému okřiknutí nebo jiné reakci. Albína tedy raději odnese dceru Veronku 
dál od Edit a její dcery (ř. 9), aby konflikt v rovině fyzického napadání nepokračoval, 
o což se ostatně jak Edit (ř. 10), tak Betka (ř. 14) pokoušejí. 

Také užití síly ze strany dospělých vůči dětem (zejména vůči cizím dětem) 
je střeženo – Radkus, bratr Betky, reaguje na drobný výpad tety Albíny vůči malé 
Betce ustálenou frází, která se v  těchto případech obvykle používá jako první 
instance řešení konfliktu (viz ř. 16). 

Radkusovo upozornění uzavírá úvodní lehce konfliktně laděnou pasáž celé 
interakce. V dalších replikách se ale tón interakce obrátí do mnohem odlehčenější 
roviny. Edit užívá jako asertivní tah v konverzaci frázi tuke, kterou volně překlá-
dám v daném kontextu jako „tobě víc“ (ř. 13, 17). Veronka tuto frázi zná z různých 
škádlivých interakcí jako jednoduchý prostředek odvrácení útoku na svou osobu 
a tuto frázi rozvine do repliky, kterou má již ve svém „arzenálu“ provokativních 
frází (ř. 18, 20). Veronka se i díky dostatečné fyzické ochraně, kterou jí poskytla její 
matka, pustila do své tety a vstup takto malého dítěte do interakce změnil ladění 
interakce a role aktérů. Veronka tak dokázala ve svém útlém věku aktivně přispět 
k „ukočírování“ poměrně obtížné konverzační partie.

Zatímco v úvodu poskytla Albína své dceři ochranu fyzickou, přibližně od po-
loviny ukázky pobízí coby zkušená rutinérka svou dceru Veronku k užití různých 
„ostřílených“ konverzačních tahů (ř. 23, 26, 30, 35). Matka se tak aktivně podí-
lí na modelování celé triadické interakce (matka => dcera => teta), mluvčím ale  
de facto zůstává malá dcera, která některé matčiny nápovědy dále rozvíjí (ř. 24). 
Svým způsobem zde dceřino „prostřednictví“ chrání matku, neboť ta (ačkoli na-
povídá), není v  interakci brána jednoznačně jako mluvčí. Navíc i použití matkou 
nabízeného výroku nelze brát pouze jako reprodukci, ale jako svého druhu tvůrčí 
akt, neboť Veronka má jednak vždy možnost říct něco jiného (a někdy tak činí), 
jednak užije repliku ona sama, což jí dává jiný kontext, než kdyby ji vyslovila matka. 

Teta Edit se oproti začátku ukázky obrací přímo ke  své neteři Veronce 
a oplácí jí výhrůžkou, že k ní nebude vstřícná, jako obvykle bývá (ř. 22). V replice  
na ř. 33 Edit mění téma (již nejde o odepření žvýkaček, ale o odchod otce). Edit 
touto replikou vlastně stvrzuje nevážné ladění celé interakce, neboť fráze tipu 
o dad geľas het „táta odešel“, imar nane dada „táta už není“ nebo muľas dada „táta 
umřel“ patří mezi fráze, kterými se škádlí děti již odmalička, tedy ještě ve chvíli, 
kdy nejsou schopné slovně reagovat (viz Kubaník 2014: 113). Tyto fráze jsou ale 
následně v interakci signalizovány jako nevážné (polibkem, úsměvem, konejšivým 
tónem a  jinak). Edit tedy pro Veronku „nadhodí“ frázi, kterou již má holčička 
zafixovanou jako nevážné škádlení, Albína vybavuje svou dceru „profesionální 
smečí“ (ř. 35), kterou Veronka „zužitkuje“ (ř. 36) a je za to odměněna upřímným 
smíchem své „trenérky“ (ř. 37). Z  hlediska socializace je i  tento závěrečný de-
tail důležitý, neboť pro dítě (a výzkumníka) stvrzuje správnost jednání a je spolu 



  |  33

s  jinými důležitým kontextualizačním signálem, který určuje ladění interakce, 
tedy to, jak má být celá interakce pojímána.

Veronka byla v ukázce schopna nejen opakovat fráze a gesta, která jí nabízela 
její matka, ale do interakce zapojila i fráze a gesta (ř. 18, 20, 24, 27), která již znala. 
Díky správnému čtení situace (kombinace místa, aktérů, vyslovených replik, tónu, 
atp.) je dokázala užít tak, aby vhodně doplnily nastolený diskurz. Díky zkušenosti 
z  různých škádlivých interakcí, které jsou v  různých polohách v  Gavu užívány 
s dětmi od jejich narození, a díky aktivní asistenci matky byla Veronka schopna 
postavit se na odpor své tetě a postupně se v rámci triadické interakce podílela 
na převedení konfliktní situace v žert.

V rámcově obdobné situaci (tedy za přítomnosti členů širší rodiny v domě 
prarodičů dětí) se o čtyři dny dříve odehrála i následující situace, ve které Veronka 
(2; 4) interaguje se svou mladší sestřenicí Džibou (1; 10) za přihlížení a pobízení 
Barky, Džibiny matky.

Ukázka 2

1	 ((Veronka pobíhá kolem své sestřenice Džiby))
2	 Džiba=>Veronka: 	 -kereš.	 		
	 // 			   -děláš.
3	 ((Veronka ukazuje na Džibu, usmívá se))
4	 Veronka=>Džiba: 	 So kereš.	
	 // 			   Čo děláš.
5	 Džiba=>Veronka: 	 Kere.	 			 
	 // 			   Domů.
6	 Barka=>Džiba: 		 Phen Džibo – dža khere.	
	 // 			   Řekni Džibo – padej domů.
7	 Džiba=>Veronka: 	 Kaja.	 				  
	 // 			   Tahleta.
8	 Veronka=>Džiba ((pobaveně)): Dža khere, dža khere, dža khere.	
	 // 			   Padej domů, padej domů, padej domů.
9	 ((Veronka naběhne na Džibu a hned od ní odběhne))
10	 Barka ((o Veronce)): 	 Dikh koja, dikh, imar lake doavľa.	 

	 // 			   Hele, tahleta, té už úplně hráblo.
11	 Džiba=>Veronka: 	 KHERE. KHERE.			    

	 // 			   Domů, domů.
(V_2013-02-10-02)

V  první ukázce se Veronka za  pomoci matky bránila provokacím své star-
ší tety. V  druhé ukázce jsou již dětští aktéři mluvčími i  adresáty, ačkoli i  zde 
se tak děje za  aktivního pobízení rodičů (v  tomto případě Barky, matky jedné 

Pavel Kubaník | „Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu



Romano džaniben 24 (2) | 201734  |

z malých aktérek). I zde se již děti v rámci situace dokážou chovat poměrně auto-
nomně. Dokážou situaci číst a přizpůsobit této situaci jazykové prostředky, které 
umí ve svém věku (2; 4, resp. 1; 10) aktivně použít. Džiba například užívá na řádku 
6 odlišnou repliku, než ke které ji její matka na řádku 5 pobízí. Džibina volba je 
ale v  dané situaci rovněž adekvátní. Oproti první ukázce jsou repliky holčiček 
v druhé ukázce poměrně skromné, jedná se o jedno- a  dvoučlenné výpovědi, je-
jich rétorická síla není ovšem přímo úměrná jazykové složitosti. 

Mezi ony omezené jazykové prostředky patří i ukazovací zájmeno kaja „ta-
hleta“ (případně tvary tohoto zájmena v mužském rodě kada „tenhleten“ nebo 
v  množném čísle kale „tihleti“), kterého je zde ovšem užito nikoli pouze coby 
referenčního prostředku neutrálně odkazujícího na určitou osobu, ale coby pro-
středku, který v daném kontextu funguje jako expresivně laděná výzva protivníko-
vi (v Searlově kategorizaci [1976] direktiva, viz též Grepl 2017). Džiba zde užívá 
poměrně obvyklého prostředku (viz též ř. 9 v ukázce 2 nebo ř. 16 v ukázce 1). 
Tento prostředek direktivy na adresáta výzvy neukazuje přímo (jak by tomu bylo 
například užitím zájmena „ty“ nebo vlastního jména či jiného oslovení), ale ne-
přímo. Zvolání kada „tenhleten“, kaja „tahleta“ nebo kale „tihleti“ nebývá dopro-
vázeno ukázáním na člověka a je formálně vzato spíše upozorněním pro ostatní, 
že někdo (nějaký „on“, nějaká „ona“ nebo nějací „oni“) udělali „něco špatného“. Je 
ale na ostatních (včetně adresáta), aby adresáta a prohřešek identifikovali. Obdob-
nou nepřímost má v sobě ostatně obsažena i direktiva dikh (sg.), případně dikhen 
(pl.) „hele, heleďte“, kterou lze s demonstrativem kombinovat (viz. ř. 9 v ukázce 
2). V souvislosti s Goffmanovými myšlenkami (1967) lze tuto nepřímou formu 
vnímat jako „mikroprostředek“ zachování tváře adresáta (přičemž v další interakci 
může být použita přímější direktiva). V tomto smyslu lze tedy ukázat, že dvou-
slabičné slůvko kaja „tahleta“ a pochopení jeho funkce v určitém komunikačním 
kontextu v sobě nese také hlubší rovinu kulturních preferencí, která se skrze toto 
užívání stává součástí mnohdy nereflektovaného návyku (nebo chceme-li habitu) 
jedince v dané společnosti. 

Dané užití demonstrativa je určitou konverzační rutinou. Ukázal jsem ale,  
že demonstrativum mimo jiné vyjadřuje rod (kada /m./ x kaja /f./) a číslo (kada, kaja 
/sg./ x kale /pl./), což jsou kategorie, které se v akvizici jazyka objevují spíše později 
než ve věku Džiby (1; 10). Jazykové rutiny jsou tedy rovněž důležitou oporou pro 
postupnou akvizici gramatiky jazyka. Džiba v  tomto okamžiku ještě nemusí být 
schopná aplikovat jmenné rody a číslo v celé šíři, nicméně v rámci zavedených ko-
munikačních rutin nabývá jistotu, díky které může svou kompetenci dále rozvíjet.

I v ukázce 2 se objevují figury, které děti přes svůj věk již dobře znají z dří-
vějších nevážně míněných škádlivých interakcí (například replika dža khere „pa-
dej domů“) a samotné jejich užití tak může napomoci ke správnému dešifrování 
skutečného tónu interakce – Veronka je v průběhu interakce v dobrém rozmaru, 
směje se (č. 3, 4, 8), i přes obsah slov se tedy nechová, jako by jí něco hrozilo. Také 



  |  35

v této ukázce stojí matka pevně při své dceři a poskytuje jí morální i komunikační 
podporu proti její „sokyni“.

V poslední ukázce, jíž chci ilustrovat „pobízení k asertivitě“ (odehrála se o šest 
dní dříve než ukázka předchozí), přicházejí ke slovu coby „inspirátoři“ dětí i jejich 
prarodiče Jozef a Haňa. Oproti předchozím ukázkám jsou hravé projevy asertivity 
porůznu distribuovány mezi trojici sestřenic (Džiba 1; 10, Kurbis 2; 1, Bibi 1; 7), 
které jsou v domě prarodičů. Zatímco Bibi a Kurbis ve chvíli interakce neměly 
k dispozici rodičovskou podporu, Džibina matka Barka do interakce zasahuje.

Ukázka 3

1	 ((Džiba plácne svou sestřenici Kurbise)) 9

2	 Barka ((pobaveně)): 	 Joj.
3	 Haňa: 			   Joj. () 
4	 Barka=>Džiba: 		 Zachude le (Kurbis). Phen lake-
	 //			   Podej si (Kurbise). Řekni jí-	
5	 Haňa=>vnučky: 	 MA MAREN TUMEN. Halasinen tumen.
	 //			   NEBIJTE SE. Hádejte se.
6	 ((Kurbis přeběhne k babičce Haně))
7	 Jozef=>Bibi: 		  Phen – ta so?!
	 //			   Řekni – a co jako?!		
8	 Bibi ((gestikuluje rukama)): 	 S´oda.
	 //			   Co je.	 	
9	 Jozef: 			   Phen – s´oda? ( ) Phen.
	 //			   Řekni – co je? ( ) Řekni.
10	 Džiba: 			   Ta šo.
	 //			   Čo jako?
11	 Jozef=>Bibi: 		  Dža a phen lake – a šo a šo?
	 //			   Běž a řekni jí – a čo jako, a čo?	
12	 Bibi=>Džiba: 		  So? S´oda?
	 //			   Co? Co je?	
13	 Jozef: 			   Phen – a so?
	 //			   Řekni – a co?
14	 Jozef=>Džiba: 		�  Phen – s´ oda? Sikav lake pro nakh. Pro nakh lake 

sikav. Oke Džibo.
	 //			�   Řekni – co je? Ukaž jí na nos. Na nos jí ukaž, 

hele Džibo.

9 �Kurbis je svou formou jméno mužského rodu, a tak s ním zacházím i v překladu (inspirací přezdívky bylo 
jméno mužského hrdiny seriálu; srov. Hübschmannová 2002: 67), je nicméně užito pro pojmenování 
holčičky. V případě užívání romských jmen / přezdívek se v Gavu nejedná o neobvyklý jev.

Pavel Kubaník | „Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu



Romano džaniben 24 (2) | 201736  |

15	 ((Bibi se rozpřáhne, něco má v ruce))
16	 Haňa=>Bibi: 		  DŽA.
	 //			   Padej.
17	 Jozef ((gestikuluje)):	 Ah, te na (). Sikav lake kavke. Phen – a so?
	 //			   Aby tě (). Ukaž jí takhle. Řekni – a co?
18	 Bibi: 			   S´oda.
	 //			   Co je.
19	 Jozef: 			   S´oda.
	 //			   Co je. 
20	 Džiba=>Bibi: 		  So, hi?
	 //			   Co, jo?
21	 Jozef: 			�   A  tu – halasinen tumen, vikladinen avri le 

vastorenca.
	 //			   A ty – hádejte se, rozhazujte ručkama.
22	 ((Haňa rozhazuje rukama, ukazuje to své vnučce Kurbisovi))
23	 Haňa=>Kurbis: 		 Dža, phen – so kames?
	 //			   Běž, řekni – co chceš?
24	 Barka ((o Kurbisovi)): 	� Jekh o kakaris džal o Tataris. So na džanel duma te 

del, o kakaris.
	 //			�   Tenhle kakár, jede malý Tatar. Co neumí mluvit, 

kakár.
25	 ((Haňa upravuje vnučce Kurbisovi vlasy)) 
26	 Haňa: 			   �Ča joj džanel duma te del. A tumen la čhajora upre 

keren, aľi na džanen. 
	 //			�   Jako by uměla mluvit jenom ona. Děláte si z hol-

čičky srandu a víte prd.
(V_2013-02-04-01)

Ukázka začíná přibližně uprostřed obdobně laděné interakce. Na  počátku na-
hrávky (nikoli ukázky) oproti předchozím ukázkám nestojí nějaká dětská půtka  
či hašteření (pouze shodou okolností začíná tato ukázka situací, kdy jedna ses-
třenice plácne druhou). Dospělí začnou na  nahrávce děti provokovat spíše pro 
zábavu. V celé ukázce je pobízení spíše volnou hrou se známými motivy a frázemi. 

Barka sice na začátku ukázky neokřikne svou dceru Džibu, když Džiba plác-
ne svou sestřenici, jen ji dále povzbuzuje ke slovnímu útoku (ř. 4), nicméně babič-
ka Haňa ihned určuje pravidla hry – ma maren tumen, halasinen tumen „nebijte se, 
hádejte se“ (ř. 5). Tento výrok v jasném kontrastu označuje nepreferované oproti 
preferovanému chování – děti by se neměly prát, hádky jsou ale v patřičném kon-
textu brány jako nejen tolerovaná, ale i povzbuzovaná aktivita. 

K projevům asertivity vůči ostatním patří kromě ustálených frází (ta so? „a co 
jako?“, so kames? „co chceš?“) také správná gesta. Oproti první ukázce jsou tato 



  |  37

gesta v ukázce 3 přímo popsána slovy (rozkladinen le vastorenca „rozhazujte ručka-
ma“, ř. 21, sikav lake pro nakh „ukaž jí na nos“, ř. 14). 

Ke  škádlení dětí patří odmalička také užívání posměšných jmen (viz také 
ukázka 1, ř. 11). Barčina slovní hříčka se slovy kakaris – Tataris (ř. 24) míří na Kur-
bise, která se ve  svých dvou letech vyjadřovala především různě modulovaný-
mi slabikami ka-ka. „Kakárem“ je tedy ta, která umí jen ka-ka a neumí pořádně 
mluvit (je tedy za „Tatara“). Vzhledem k tématu textu stojí za pozornost, že tato 
dosavadní neschopnost artikulovat slova samozřejmě nijak nebrání interakci – 
adekvátní prezentace afektu je možná i s pomocí gest, tónu, hlasitosti a dalších 
prozodických prostředků. Navíc i zde, stejně jako na začátku, poskytne babička 
malé a slov či jednoduchých vět zatím neschopné vnučce ochranu proti vtipkující 
tetě, a zastane tak její rodiče.

Skrze jednotlivé ukázky jsem chtěl doložit různé polohy „pobízení k aserti-
vitě“ – děti mohou být pobízeny k projevům asertivity směrem k obvykle stejně 
starým dětem nebo vůči mnohem starším dospělým příbuzným. Děti mají větši-
nou opakovat velmi jednoduché a ustálené výroky, přičemž tato ustálenost slov-
ních prostředků slouží také ke snadnější identifikaci skutečného ladění interakce 
(nejde o útok, ale o legraci). Také během provokování dětí se užívá někdy frází, 
které se užívají ke škádlení dětí již v předřečovém období, a děti je tedy mohou mít 
svázané s určitým druhem interakcí. Do každodenní interakce probíhající v něja-
kém aktuálním kontextu tak promlouvá i situační historie (Schieffelin 1986: 179), 
kterou můžeme vidět zároveň jako prvek určité rodinné tradice („takhle se to 
u nás dělá“), i jako prvek, který aktuálně usnadňuje dítěti zorientovat se v situaci.

Kompetence dětí v dané aktivitě a schopnost omezeně improvizovat napo-
vídají, že se v jejich prostředí jedná o poměrně frekventovanou aktivitu. Děti se 
navíc neučí pouze opakováním replik, které jim nadhazují dospělí. Mají poměrně 
neomezený přístup k pozorování schopností svých jen o málo starších sestřenic 
a bratranců, se kterými jsou ostatně často stavěni do asertivních interakcí. 

Pobízení k  asertivitě se v  mém okruhu v  Gavu dělo nejčastěji v  prostředí 
rozšířené rodiny a  tímto uspořádáním se lišilo od příkladů nejčastěji popisova-
ných v literatuře, které se obvykle odehrávají v rámci nukleární rodiny (Schieffelin 
1986, Réger 1999). Během pobízení k asertivitě se rodiče obvykle zastávají vlast-
ních dětí a  pobízejí je k projevu asertivity vůči sestřenicím, bratrancům, tetám 
a strýcům. Nebývá obvyklé, že by rodiče pobízely jiné děti nebo dospělé k provo-
kování dětí svých.10 Rodiče se svých dětí zastávají bez ohledu na to, „kdo si začal“ 

10 �Stává se ale, že rodič pobídne jiného dospělého, aby jeho dítě (většinou staré do jednoho roku) okřiknul. 
Oproti pobízení k asertivitě, kdy by pobídky měly vést k dialogu s dítětem, mají tyto pobídky za cíl dítě 
zastavit a případně postrašit. I v těchto interakcích se posiluje vazba mezi rodičem a dítětem, neboť výhrůžky 
jsou delegovány na třetí osobu a skutečnost, že vyhrožování bylo v intenci rodiče, nikoli třetí osoby, je dítěti 
v daném věku patrně jen málo zřejmá. To bývá někdy umocněno tím, že povel dospělému asistentovi vyřkne 
rodič nikoli romsky, ale slovensky, tedy v jazyce, kterému malé děti v Gavu ještě nerozumí.

Pavel Kubaník | „Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu



Romano džaniben 24 (2) | 201738  |

a potvrzují tak v interakci primární důležitost vazeb mezi rodiči a (malými) dětmi. 
Na obecnější rovině lze tak poukázat na to, že ačkoli rozšířená rodina má v rom-
ském prostředí velký význam (Hübschmannová 1999: 42–43; Jakoubek, Budilová 
2007 a další), neznamená to, že by nukleární rodina neexistovala a nemohla by být 
definována šířeji než pouze společným bydlením a plozením dětí (viz Budilová, 
Jakoubek 2007: 33). 

Strýcové a tety, případně prarodiče, jsou nejčastějšími provokatéry dětí. Star-
ší děti mají k  roli aktivních provokatérů omezenější přístup. Zároveň jsem ne-
pozoroval, že by někdo pobízel děti k projevům asertivity vůči rodičům. Touto 
konstelací faktorů si vysvětluji, proč jsem se s pobízením k asertivitě nesetkával 
ve chvílích, kdy jsem trávil čas pouze s rodiči a jejich dětmi v příbytcích nukleár-
ních rodin.

Otázkou pro můj výzkum zůstává, jestli je pobízení malých dětí k aserti-
vitě nějak genderově omezené. Užívání termínu te halasinel pes „hádat se“ nebo 
dětem ponoukaná gesta jsou ze strany dospělých aktérů jistě nezávaznou hrou 
s motivem veřejných hádek, jejichž hlavními protagonistkami jsou v Gavu té-
měř výlučně ženy. Také dětskými aktéry ukázek jsou pouze holčičky. Na druhou 
stranu můj výzkum probíhal v  situaci, kdy se v  dané rozšířené rodině rodily 
pouze holčičky, a během výzkumu se mi nepodařilo s takovou lehkostí vplynout 
s kamerou do života jiných rodin. Zažil jsem ale i interakce, kdy byli malí chla-
pečci nabádáni k projevům asertivity vůči starším osobám. Nezaznamenal jsem 
ale obdobné nabádání malých chlapců k projevům asertivity vůči stejně starým 
chlapcům nebo dívkám.

3. Socializace afektu

Popsané interakce jsou pro dospělé aktéry především způsobem, jak si užít čas 
trávený s dětmi. Vedle pobízení dětí k sólovému nebo párovému tanci (dochá-
zí k tomu od chvíle, kdy se děti udrží na nohou) tvoří různé druhy škádlení 
a pobízení k asertivitě nejpodstatnější podíl aktivit, kdy se starší lidé v Gavu 
nějak více věnují interakci s dětmi (pomineme-li ryze pragmatické pobízení 
k různým úkonům). Děti jsou v rámci těchto interakcí často i fyzicky středem 
pozornosti – zatímco starší lidé seděli v Jozefově prostorném pokoji po stra-
nách na gaučích a židlích, děti zaujaly středový prázdný prostor a  sehrávaly 
pro ostatní „divadlo“ dle svých schopností a nápovědy ostatních. Jiné druhy 
společné hry (viz Kubaník 2015) jsou už ale v Gavu spíše záležitostí dětských 
skupin než interakce dospělých s dětmi. 

Někteří dospělí označili praxi pobízení k  asertivitě jako instrument, který 
vede ke zvýšené schopnosti dětí bránit se. Když jsem Mirkusovi a Albíně, rodičům 
malé Veronky (vystupuje v ukázkách 1 a 2), sdělil, že mě zaujalo, jak svou dceru 
vlastně učí určité typy reakcí, označila to Albína za ajso zvikos „takový zvyk“, oba 



  |  39

rodiče toto konstatování ale dále rozvinuli.

Mirkus: Hoj imar avela lake pre mišľa, hoj so majinel te phenel. A  varesavi 
čhajori te napriklad na  džanel prislovos varesavo, ta rovel. Na  phenel ňič, 
rovel. A  kajsi čhajori avke sar joj imar džanel, imar phenel: „Ta so, so tute?“ 
Albína: Abo leskri daj phende la čhake: „Imar le Mirkus ile o phandle, e men leske 
avri čhinde.“ A joj imar phenel lenge: „Ta na.“ 

Mirkus: Už jí pak docvakne, co má říct. Jiná holčička když tu správnou 
průpovídku nezná, tak se rozbrečí. Neřekne nic a  brečí. A  zase holčička 
jako ta naše už řekne: „A  co jako, nějaký problém?“ (dosl. co ti je?) 
Albína: Nebo když jí tuhle řekla jeho máma: „Mirkuse sebrali policajti, dali 
mu do držky“ (dosl. odřízli mu krk). A ona už jí řekne: „Ne ne.“ 

(2013-02-11-05)

Oba výroky vlastně potvrzují běžnost provokování dětí ze strany jejich okolí. Albína 
například zmiňuje obdobný druh strašení malých dětí, který vůči Veronce použila 
její teta Edit v ukázce 1 (ř. 33) a který tematizuje ztrátu jednoho rodiče. Zároveň 
tato Albínina reakce (obdobně jako ukázka 1) potvrzuje určitou kontinuitu mezi 
škádlením dětí (začínajícím v předřečovém období dětí) a  pozdějším pobízením 
k asertivitě, během kterého se již od dítěte očekává jistá verbální aktivita.

Tím, že rodiče naučí dítě to správné prislovos „průpovídku“, poskytnou dítěti 
jistý druh ochrany. Zatímco nepoučenému dítěti se interakce může jevit natolik 
reálná, že se rozbrečí, správně vybavenému dítěti se to nestane. Rodiče tedy nena-
bádají okolí, aby se k jejich dětem chovalo jinak, ale připravují dítě na situaci, která 
nastane – v dichotomii užívané Ochs a Schieffelin (1984) lze zařadit danou praxi 
mezi situačně orientovanou (oproti praxím orientovaným na změnu okolí tak, aby 
se přizpůsobilo možnostem dítěte). 

Navíc se ale takto dítěti (a výzkumníkovi) interakce postupně odhaluje jako 
hra s  určitými tahy. Díky situační historii se naučí vnímat provokace, dobírání 
a  strašení v  určitém kontextu jako nevážné a  postupně dokáže také na  těchto 
interakcích konstruovaných především dospělými participovat. Mnohdy dosud 
neuvědomovaná (ale postupně čím dál reflektovanější) rétorická síla naučených  
či pobízených reakcí malých dětí v kontrastu s věkem mluvčích jsou tím, čím se 
okolí během pobízení dětí k asertivitě baví. Na druhou stranu jsou ale frekven-
tované nevážné slovní půtky pro dítě „cvičištěm“, na kterém může v bezpečném 
prostředí projevit svou individualitu (resp. na  kterém je dítě pobízeno, aby tak 
činilo). Umět se ohradit vůči provokacím či nabádání staršího (viz výrok Albíny 
v poslední ukázce) je reflektováno jako jistý stupeň kognitivního vývoje dítěte či 
jako rozpoznání určitého důležitého modelu interakce v Gavu. 

Pavel Kubaník | „Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu



Romano džaniben 24 (2) | 201740  |

Projev individuality („nenechám se zastrašit a půjdu proti tobě“) je ale pro 
děti zároveň „vykolíkován“ určitou zaužívanou sadou výroků. Dítě je v podstatě 
pobízeno jak k tomu, aby ukázalo svou individualitu, tak k tomu, aby se chovalo 
konvenčně, tedy tak „jako se chovají Romové z Gavu“.

Ačkoli je modelovou situací všech zde analyzovaných ukázek hádka, nedo-
mnívám se, že by bylo možné interpretovat „pobízení k asertivitě“ jako přípravu 
dětí na pozdější hádky. S větší jistotou lze tvrdit, že praxe pobízení k asertivitě je 
jednou z (!) viditelných a slyšitelných poloh konceptualizace dítěte. Ideální dítě 
v Gavu má být důmyslné, nemá se nechat napálit, má být průrazné. Nechci tím 
tvrdit, že každé dítě v Gavu takové nakonec je nebo že by to takto reflektoval 
každý gavský rodič – spíše se to tak jeví ze zaužívaných interakcí, které jsem měl 
možnost pozorovat.11

Schopnost rozpoznat a rozvíjet provokace a vtipy, případně je obracet proti 
„útočníkovi“, umět druhého zaskočit vlastní reakcí, jsou navíc oceňované jazykové 
dovednosti i  v  interakci dospělých. Není tedy překvapivé, že je dospělí celkem 
snadno překlápějí i do komunikace s dětmi. Určitý kulturní rys se tak v  jediné 
interakci zároveň realizuje, podle kontextu obměňuje a  dále přenáší na  mladší 
generaci (Ochs 1988: 14–15). 

Zmíněné dovednosti mají v Gavu své idiomatické označení. Člověk, který ro-
zezná žertovnou provokaci a umí ji obrátit proti útočníkovi džanel te odphenel pro 
otazki (dosl.) „umí odpovídat na otázky“, případně umí te thovel varekas tele „něko-
ho položit“ nebo te dophenkerel „přisadit si“. Člověk udolaný argumentací či zasko-
čený vtipem a neschopný reakce je hotovo „hotový“ nebo odstavimen „odstavený“. 
V Gavu i v jiných romských lokalitách jsem se opakovaně setkával s tím, že má (ne)
schopnost reagovat na provokace, dvojsmysly a jiné překvapivé posuny v interakci 
(lze pro ně souhrnně užít o něco širší emický termín ťahi „tahy“) byla Romy inter-
pretována jako projev toho, nakolik (to) umím nebo neumím romanes „romsky“.

Podle Moore (2011) pobízení (prompting) jako řečový akt často označuje 
znalosti a dovednosti, které opatrovatelé dětí (rodiče, prarodiče, sourozenci) ne-
mají za vrozené a považují za sociálně důležité, aby je děti zvládly (viz pobídky 
běžné u středostavovských rodin v ČR a jinde: „Pozdrav.“ „Popros.“ „Co se říká?“). 
Nenechat se zatlačit do kouta, rozpoznat základní ladění interakce či skutečný zá-
měr mluvčího a vědět, jak se bránit a jakou „průpovídku“ použít je tedy druh cho-
vání, který opatrovatelům v Gavu přijde jako podstatný a pracují na něm v zásadě 
od narození dítěte.

11 �Na obdobné úrovni generalizace bych tvrdil, že ve středostavovské české společnosti je jednou z poloh 
ideálu zvídavost dětí, kterou poměrně nereflektovaně podporujeme od nejútlejšího věku. Když se nemluvně 
dívá dlouho nebo jiným výrazným způsobem na předmět, máme ve zvyku to komentovat výroky typu: „Co 
to je?“ „To je zajímavý, že?“, ačkoli bychom mohli reagovat mnoha různými způsoby nebo nereagovat vůbec. 
Jinými slovy – jednání dítěte si interpretujeme jako zvídavost, tuto svou interpretaci „zapojujeme do hry“, 
čímž tento aspekt situace a chování dítěte posilujeme.



  |  41

Na pobízení k  asertivitě je dobře vidět, že afektivní projevy jsou na  jednu 
stranu lidskou univerzálií, na druhou stranu jsou různé projevy různě hodnoceny 
(některé projevy afektu mohou být přehlíženy, jiné pozorně sledovány a povzbu-
zovány) a můžeme tedy mluvit i o socializaci afektu (Ochs 1988: 146). Vrátím-li 
se ke Garretově (2005) inspirujícímu pojmu self-assertive talk, lze, myslím, na dia-
lozích analyzovaných v  tomto textu ukázat, že asertivní self (já) vzniká nebo je 
podporováno do velké míry v každodenní interakci v Gavu a to již od chvíle, kdy 
je dítě schopné použít či zopakovat pro okolí srozumitelná gesta a slova. Pobízení 
k asertivitě ovšem nemusí postupně gradovat, může být charakteristické jen pro 
interakce s dětmi určitého věku a v pozdějším období se může různě obměňovat 
a umírňovat. Právě tomuto tématu se budu věnovat v závěrečné části tohoto textu.

4. Poznámka na závěr – intencionalita

Již několikrát jsem výše naznačil, že na základě mých pozorování by bylo možné 
sestavit určitou postupnou linii mezi škádlením dětí a pobízením dětí k asertivitě. 
Děti jsou od raného věku škádleny (Kubaník 2014), ovšem neočekává se od nich 
žádná verbální reakce. Pokud je něco hodnoceno již v tomto věku, pak skutečnost, 
že se děti nerozbrečí. Dětem je tedy již v útlém věku přisuzováno, že rozeznají in-
tenci/záměr škádlícího (případně nerozeznají, ale měly by toho být jednou schop-
ny). Postupně začínají být děti pobízeny k užití určitých výroků v rámci poměrně 
nezávazné hry, ve které intenci dětí nebere jejich okolí vážně (ukázka 3). Jsou ale 
hlídány, aby je afektivní náboj replik nepovzbudil k vážnějšímu fyzickému výpadu. 
Děti jsou ale čím dál schopnější užívat repliky samostatně (viz ukázka 1). Tříleté 
a čtyřleté děti jsou již postupně čím dál zřetelněji vnímány okolím jako samostatní 
aktéři s vlastní intencí a oproti mladším dětem tak začíná být jejich chování okolím 
regulováno – jsou například často zastavovány v pokusech škádlit mladší děti. Jejich 
provokace vůči starším osobám jsou obvykle stále kvitovány s pobavením, ovšem 
i tak zejména rodiče a prarodiče sledují, jestli provokace nepřekračují určitou mez.

Toto mé pozorování lze poměrně dobře zestručnit s užitím Durantiho defi-
nice agentivity/aktérství (agency; Duranti 2004: 453). Duranti agentivitou rozu-
mí vlastnost těch entit, (i) které mají určitou míru kontroly nad svým chováním,  
(ii) jejichž jednání ovlivňuje jiné entity (a někdy je samotné) a (iii) jejichž jednání 
je předmětem hodnocení (např. ve smyslu jejich odpovědnosti za vzniklé důsledky). 
Děti v Gavu byly odmalička různými způsoby vedeny k  interakci s druhými. Je-
jich agentivita je těmito interakcemi v rámci rozšířené rodiny tematizována. S tím, 
jak okolí začíná (i) přisuzovat dětem schopnost kontroly vlastního jednání a  (ii) 
schopnost ovlivňovat svět kolem sebe, (iii) vystavuje se jejich jednání také vyšší míře 
hodnocení ze strany okolí. Tato úvaha zároveň ukazuje na to, že podoba a míra po-
bízení se podle věku a verbální zručnosti dítěte může lišit, resp. že zde analyzované 
ukázky mohou být do velké míry ukázkou chování, které je podmíněno věkem dětí 

Pavel Kubaník | „Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu



Romano džaniben 24 (2) | 201742  |

a v pozdějším období se interakce s dětmi postupně nebo i výrazně změní. Podoby 
interakce s dětmi a podoby dětských interakcí tak mohou dobře ukázat, jak je v da-
ném prostředí konceptualizováno dětství a jeho odlišné fáze.

Praxi pobízení k asertivitě by bylo možné interpretovat různým domýšlením 
toho, k čemu lze od dětství socializovanou techniku později využít – nakolik se děti 
připravují na různé argumentační spory v budoucnu, nakolik jsou cvičeny k ochra-
ně vlastní tváře v prostředí přeplněném lidmi, jejich vzájemnými vztahy a závazky, 
nakolik je pobízení k asertivitě výcvikem k ustání nerovné pozice, kterou na východ-
ním Slovensku (a jinde) zastávají Romové vůči Neromům? Myslím ale, že podob-
né souvislosti je velmi složité prokazatelně ustavit. Lze ale znovu poukázat na  to,  
že všechny zmíněné faktory (a mnohé jiné) jsou realitou, ve které Romové v Gavu 
(dospělí i děti) žijí, a že tato realita celkem samozřejmě vstupuje i do interakcí s dětmi.

Přeci jen bych ale na závěr naznačil obdobnou úvahu „výcvikového typu“, ačkoli 
se budu pohybovat na mnohem obecnější rovině. Pobízení k asertivitě je určitá řečová 
událost sestavená z různých řečových aktů (například z pobízení, užívání provokativních 
gest a jiných). Zatímco někteří filosofové studující základní charakteristiky lidské inter
akce definují určitý řečový akt podle záměru mluvčího (záměrem mluvčího je „chvá-
lit“ nebo „hanět“), pro některé lingvistické antropology docházelo k utváření významu 
nikoli v hlavě mluvčího (co chce mluvčí vyjádřit), ale až v interakci. Například různí 
výzkumníci na Samoi nebo Papui Nové Guinei ukázali, že místní lidé v zásadě neberou, 
resp. nechtějí brát v potaz záměry mluvčích, ale mluví spíše jen o tom, co bylo provede-
no nebo řečeno (nikoli o tom, jak to bylo myšleno a z jakých pohnutek k tomu došlo). 
V tomto smyslu je takový způsob mluvení o světě kolem „anti-intencionální“ (podrob-
něji k antropologické a filosofické debatě o povaze lidské interakce viz Duranti 2015).

Domnívám se, že výše analyzované příklady ukazují, že záměr hraje v  in-
terakci v Gavu roli velmi podstatnou. Nikoli ovšem záměr na straně mluvčího, 
ale záměr, který u mluvčího odtuší adresát/i. Mnohdy se nereaguje na povrchový 
význam vyřčených slov, ale na  to, jaký záměr adresát tuší za  výrokem mluvčí-
ho.12 Tato praxe je běžná v mnoha řečových komunitách na světě (ne-li ve většině 
z nich, viz dialog typu A: Budeš tady ještě chvíli? B: Klidně si udělej pauzu; Gum-
perz 1982: 1). Slovní přestřelka mezi Edit a Veronkou/Albínou je v základu „sur-
fováním na vlně“ odtušených záměrů „protivníka“. Záměr zde tedy není utvářen 
(pouze) v hlavě mluvčího, ale vzniká a je s ním dále pracováno v interakci. 

Rozpoznat záměr mluvčího či pravý význam řečeného patří k základním do-
vednostem, které se jedinec musí naučit, aby se dobře socializoval mezi další členy 
své komunity. Právě pobízení k asertivitě je v Gavu jednou z řečových událostí, 
skrze kterou děti mohou nahlédnout, že mezi tím, „co bylo řečeno“ a tím, „co tím 
mělo být řečeno“, může být někdy rozpor. 

12 K obdobnému tématu srov. Hübschmannová (1999: 34).



  |  43

Literatura

Andrš, Z. 2010. Některé aspekty kultury banátských Rromů prizmatem rumunské 
kalderašské rromštiny. Dizertační práce. Praha: Univerzita Karlova v Praze, 
Filozofická fakulta, Ústav etnologie.

Corsaro, W. A. 2005. The Sociology of Childhood. Thousand Oaks: PineForge Press.
Eisenberg, A. R. 1986. Teasing: verbal play in two Mexicano homes. In: Schieffelin, 

B. B., and Ochs, E. (eds.). Language socialization across cultures. Cambridge: 
Cambridge university press. 182–198.

Duranti, A. 2004. Agency in Language. In: Duranti, A. (ed.). A  companion  
to linguistic anthropology. Oxford: Blackwell, 451–474.

Duranti, A. 2015. Anthropology of Intention. Language in a  world of others.  
Cambridge: Cambridge University Press.

Garret, P. B. 2005. What a language is good for: language socialization, language 
shift, and the persistence of code-specific genres in St. Lucia. Language  
in society, 34 (3), 327–361.

Grepl, M. 2017. Komunikační funkce výpovědi. In: Karlík, P., Nekula, M., Ples-
kalová, J. (eds.). CzechEncy – Nový encyklopedický slovník češtiny. Dostupné 
z: https://www.czechency.org/slovnik/KOMUNIKAČNÍ FUNKCE 
VÝPOVĚDI [cit.  2017–12–16]

Goffman, E. 1972. On Facework. In: Goffman, E. Interaction ritual. Essays  
on Face-to-Face Behaviour. Harmondsworth: Penguin Books, 5–46.

Gumperz, J. J. 1982. Discourse strategies. Cambridge: Cambridge University Press.
Hübschmannová, M. 1999. Několik poznámek k hodnotám Romů. In: Romové 

v České republice (1945–1998). Praha: Socioklub, 16–66.
Hübschmannová, M. 2002. Šaj pes dovakeras. Můžeme se domluvit. Olomouc: 

Univerzita Palackého v Olomouci.
Hübschmannová M., Kyuchukov Ch. 2006. Vyjádření prosby ve dvou romských 

dialektech. Romano džaniben, (ňilaj), 61–74.
Budilová, L., Jakoubek, M. 2007. Příbuzenství, manželství a  sňatkové vzorce.  

Cigánská příbuzenská síť. In. Budilová, L., Jakoubek, M. (eds.). Cikánská 
rodina a příbuzenství. Ústí nad Labem: Nakladatelství a vydavatelství Vlasty 
Králové, Dryada, 19–68.

Kubaník P. 2012. Dětský registr romštiny. Romano džaniben, 19 (1), 61–80.
Kubaník P.  2014. Škádlení dětí v  romské osadě. In: Kesselová, J., Imrichová, 

M. a M. Ološtiak (eds.). Registre jazyka a jazykovedy (II). Na počesť Daniely 
Slančovej. Prešov: Filozofická fakulta Prešovskej univerzity v Prešove, 110–
115. Dostupné z http://www.pulib.sk/web/kniznica/elpub/dokument/Ke-
sselova4/subor/Kubanik.pdf [cit.2017–10–06]

Kubaník, P.  2015. Hra na  knížky. Poznámky k  akvizici slovenštiny v  Gavu. 
In. Podolinská, T., Hrustič, T. (eds.). Čierno-biele svety. Rómovia 

Pavel Kubaník | „Nebijte se. Hádejte se.“ Socializace asertivity v Gavu



Romano džaniben 24 (2) | 201744  |

v  majoritnej spoločnosti na  Slovensku. Bratislava: Ústav etnológie SAV, 
VEDA, 374–397.

Kulick, D. 1992. Language shift and cultural reproduction. Socialization, self, and syncre-
tism in a Papua New Guinean village. Cambridge: Cambridge University Press.

Kulick, D., Schieffelin, B. B. 2004. Language socialization. In: Duranti, A. (ed.). 
A companion to linguistic anthropology. Oxford: Blackwell, 349–368.

LeVine, R., New, R. S. (eds.). 2008. Anthropology and Child Development. A Cross-
-Cultural Reader. Oxford: Blackwell.

LeVine, R., Dixon, S., LeVine, S. E., Richman, A., Keefer, C. Liederman, P. H., 
Brazelton. B. 2008. The Comparative Study of Parenting. In: LeVine, R., 
New, R. S. (eds.). Anthropology and Child Development. A  Cross-Cultural  
Reader. Oxford: Blackwell, 55–65.

Meadová, M. 2010. Pohlaví a  temperament u  tří primitivních společností. Praha: 
Sociologické nakladatelství (SLON).

Montgomery, H. 2009. An Introduction to Childhood. Anthropological Perspectives 
on Children´s Lives. Oxford: Willey-Blackwell.

Moore, L. C. 2012. Language Socialization and Repetition. In: Duranti, A., 
Ochs E., Schieffelin, B. B. (eds.). The Handbook of Language Socializatiion.  
Oxford: Blackwell, 209–226.

Ochs, E. 1988. Culture and language development. Language acquisition and language 
socialization in a Samoan village. Cambridge: Cambridge University Press.

Ochs, E., Schieffelin, B. B. 1984. Language acquisition and socialization. Three 
developmental stories and their implications. In: Schweder, R. A. a LeVi-
ne, R. A. (eds.). Culture theory: Essays on mind, self, and emotion. New York: 
Cambridge University Press, 276–322.

Paugh, A. L. 2012. Playing with Languages. Oxford, New York: Berghahn Books.
Réger, Z. 1999. Teasing in the linguistic socialization of Gypsy children  

in Hungary. Acta linguistica hungarica, 46(3–4), 289–316.
Saville-Troike, M. 2009. The Ethnography of Communication. An Introduction.  

Oxford: Blackwell.
Schieffelin, B. B. 1986. Teasing and shaming in Kaluli children´s interaction. 

In: Schieffelin, B. B., Ochs, E. (eds.). Language socialization across cultures. 
Cambridge: Cambridge University Press. 165–181.

Stewart, M. 1989. ‚True speech‘: song and the moral order of a Hungarian Vlach 
Gypsy community. Man, 24 (1), 79–102.

Stewart, M. 2005. Čas Cikánů. Brno, Olomouc: Barrister a Principal, Univerzita 
Palackého v Olomouci.

Tauber, E. 2004. Sinti Estraixaria children at school, or, how to preserve ‚the Sinti 
way of thinking‘. Romani Studies, 14 (1), 1–23.

Whiting, B. B., Whiting, J. W. M. 1975. Children of six cultures. A Psycho-Cultural 
Analysis. Cambridge, London: Harvard University Press.



  |  45Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny

| Sofiya Zahova1

Dětství v životopisných textech švédských 
Romů – tendence a proměny2

Abstract

The article discusses narratives about Romani childhood in several books 
published in Sweden by Roma or as a  result of cooperation between a  Romani 
personality and a professional writer, particularly the children literature writer 
Gunilla Lundgren. These works are mainly first-person narratives and are based  
on accounts of the Romani personality's own and his/her family life. The narrative 
is usually accompanied by visual material: photographs, pictures and graphics. Some 
of the main works written by or about Kalderash Roma will be discussed with view  
of childhood (re)presentations/accounts in them. The aim is to analyse tendencies 
and changes in the way these texts narrate Romani childhood over time. The works 
will be discussed in a  chronological perspective, with reflections on the impact  
of the historical and social context of Swedish and international Romani politics. 

Key words 

Sweden, Roms, Kalderash, children literature, life narrative, childhood

1 �Autorka je postdoktorandskou výzkumnou pracovnicí na Institutu cizích jazyků Vigdís Finnbogadóttir, 
Islandská univerzita. E-mail: zahova@hi.is 

2 �Tento článek vychází z výzkumu provedeného v rámci postdoktorského projektu Romane lila. The Entangled 
history of Romani publications and Romani idenity politics (Romane lila. Provázaná historie romských publikací 
a romské identitní politiky), podpořeného Islandským výzkumným fondem (Rannsóknasjóður) pod grantovým 
číslem 163079-052.



Romano džaniben 24 (2) | 201746  |

Úvod

Druhá polovina 20. století se často nazývá „zlatou érou“ švédské nakladatelské 
tradice. Bylo to období vzniku významných děl se sociální a politickou tématikou 
a současně se objevila literatura pro děti a mládež od světově proslulých autorů jako  
Astrid Lindgrenové, Svena Nordqvista nebo Barbro Lindgrenové. Ve stejném obdo-
bí je patrný dynamický rozvoj literatury psané Romy a romské publikační činnosti 
vůbec – oproti téměř úplné absenci Romy iniciovaných a organizovaných kulturních 
počinů ve švédském veřejném životě do té doby. Lze říci, že v současné době patří 
Švédsko k zemím s romskou publikační činností vysoké úrovně. Vydávají se zde pu-
blikace v různých dialektech romštiny, kterou hovoří tamní Romové, převážně díky 
podpoře Švédské národní školské rady (Sloverket) nebo místních magistrátů.

Hlavní náplní současné švédské prózy vydávané Romy nebo s jejich spoluprací 
jsou životní příběhy romských osobností v určitém žánrovém rozpětí. Autobiografic-
ké nebo částečně autobiografické prózy celkově převažují i v západoevropské romské 
produkci (Zahova 2014: 98–100). Jejich častým cílem je ústy romského vypravěče 
předložit a vyložit romský způsob života (French 2015). V tomto textu se zaměřím 
na několik vyprávění o romském dětství publikovaných ve Švédsku. Jde o texty buď 
napsané Romy samotnými, nebo vzniklé jako výsledek spolupráce romského vypra-
věče s profesionálním spisovatelem – ve švédském kontextu pak zvláště s autorkou 
literatury pro mládež Gunillou Lundgrenovou. Jsou převážně vyprávěny v ich-formě 
a vycházejí z vyprávění o životě romského autora a jeho rodiny. Vypravování obvyk-
le doprovází vizuální materiál: fotografie, obrázky a grafika. Vybraná zásadní díla –  
napsaná buď kalderašskými Romy nebo o nich – zde budu analyzovat s ohledem na  
jejich pojetí a (re)prezentaci dětství. Cílem je vysledovat, jaké v nich panují tendence 
a jak se mění v čase. Texty budou analyzovány v chronologické perspektivě a s ohle-
dem na historický a společenský kontext švédské a mezinárodní romské politiky.

1.1 Korpus literárních děl: teoretická východiska

Diskutovaná díla jsou vyprávěním o  životě romských osobností, která vznikala od   
raných sedmdesátých let 20. století. Přehled pojímám chronologicky, protože mi  
historický přístup připadá nejvhodnější vzhledem k  tomu, jak je romská literatu-
ra propojena s historickým a politickým vývojem v jednotlivých obdobích ve Švédsku 
i ve světě. Publikované texty, jak je u literárních publikací zvykem, nejsou autonomními 
díly. Proto je důležité nesnažit se souhrnně analyzovat samotná vypravování, nýbrž po-
stihnout tendence v nich obsažené, aniž bychom ztráceli ze zřetele kontext jejich vzniku.

První část se krátce věnuje cyklu knih o Katici romské spisovatelky Katariny 
Taikonové (vydanému v letech 1969 až 1980)3 a knize Maritza – en zigenarflicka 

3 V češtině vyšla v roce 1998 pod názvem Katici, ty to zvládneš. (Pozn. red.)



  |  47

(Cikánské děvčátko Marica; Lundgren, Tan-Mercowiç, Taikon 1972), na  kte-
ré je nahlíženo v  kontextu jejich vzniku v  sedmdesátých a  osmdesátých letech  
20. století a vypravování ve stylu kolektivního „já“ romské dívenky. Pak se zamě-
říme na memoáry Roma Aljoši Taikona, napsané v devadesátých letech ve spolu-
práci s Gunillou Lundgrenovou (Lundgren, Taikon 1998).4 Po nich následuje ana-
lýza grafického románu o Romce Sofii Taikonové a jejích osudech během dětství  
za 2. světové války (Lundgren, Taikon 2005; Lundgren, Taikon 2012). Poslední 
kapitola se týká dvou knih, které pojednávají o životě významných ženských osob-
ností: zaprvé romské aktivistky Nadji Taikonové (Mannerfelt, Eriksson 2003) 
a  zadruhé její vnučky Marie-Claude (Taikon-Melker, Eriksson 2010). Všichni 
zmiňovaní romští autoři patří do skupiny kalderašských Romů.5

Pro obecné postihnutí žánru všech zmíněných literárních děl se nejlépe hodí 
zastřešující kategorie „životopisná vyprávění“, vztahující se na různé druhy psaní 
o  sobě (Smith a Watson 2010: 4). Tato kategorie je dostatečně inkluzivní, aby 
zahrnula různé způsoby vzniku těchto děl (individuální autorství, kolaborativní 
autorství, muzejní výzkum i použití materiálu ze soukromých a veřejných archivů) 
a žánrovou pestrost (literatura pro mládež, paměti, grafický román, obrazová pu-
blikace atd.). S výjimkou Katici, jež se považuje za částečně autobiografické dílo 
vyprávěné v er-formě, vyprávějí tyto příběhy v 1. osobě singuláru o konkrétních 
romských osobnostech a především se zabývají pamětí.

Dalším typickým rysem těchto narativů je hlášení se k romské identitě. Do-
chází zde rovněž k provázanosti individuální a kolektivní paměti (romská komu-
nita, rozšířená romská rodina, Romové). Pro romské životopisné texty (ale i další 
literární žánry) je charakteristické, že 1. osoba singuláru (jsem Rom; jsem Cikán) 
se postupně transformuje do plurálu, který hovoří za kolektivní „my“ (my, Romo-
vé; Cikáni), čímž si vypravěč osobuje právo mluvit za všechny Romy (Toninato 
2014: 152; Zahova 2017: 381). Texty se často nesou v politickém a zobecňujícím 
duchu, protože soukromý osud je úzce spjat s kolektivním (viz časté obraty: „my, 
Romové“; „mezi námi Romy“, „každý Rom“ atd.). Tyto texty slouží jako „kroni-
ka etnické minulosti“, použijeme-li termín ze studia nacionalismu (Smith 1996: 
176) – vypráví o dávných časech a (re)prezentují romské identity jak pro romské, 
tak pro neromské publikum. Podle Sidonie Smithové a Julie Watsonové (2010: 
13) jsou životopisná vyprávění komplexní texty s chronologickou linií, které tak 
tvoří „dějiny“ opírající se o vlastní pohled na věc a zároveň argumentující proti 
vyprávěním jiných lidí (v případě Romů by to byly stereotypy o Romech přítomné 
ve společnosti v kontrastu k „pravému“ obrazu Romů v jejich vlastních příbězích) 
a zároveň přinášejí další informace o vlastní kultuře atp.

4 Ukázka z tohoto v češtině dosud nepublikovaného díla - viz nerecenzovaná část tohoto čísla RDž. (Pozn. red.)
5 �Kalderaši jsou zdaleka nejaktivnější ze všech romských skupin ve Švédsku co se týče publikování životopisů 

a životopisných vyprávění.

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201748  |

To nás vede k otázce reprezentace, identity a paměti. Tyto příběhy vyprávějí 
o konkrétních osobách, které vystupují pod svým vlastním jménem a už v samotném 
titulu se hlásí k Romům, čímž naznačují, že jejich životopisné vyprávění by mělo být 
považováno za typické pro každou romskou osobnost (Cikánské děvčátko Marica; 
Romka Marie-Claude; Aljoša, syn romského vajdy). Texty je pak možné interpreto-
vat jako soukromé vzpomínky, které jsou ve svém jádru společenské a kulturní, a jako 
takové přispívají k budování kolektivní paměti (Smith a Watson 2010: 25).

Většina těchto textů je výsledkem kolaborativního psaní (Smith a Watson 
2010: 178), na němž se podíleli alespoň dva různí lidé. Obvyklý postup je takový, 
že romský vypravěč/vypravěčka se pravidelně setkává s autorem a podrobně mu 
vypráví o svém životě, načež neromský autor tato vyprávění sepíše a romský vy-
pravěč mu k celému příběhu, jednotlivým historkám a pojmům dává zpětnou vaz-
bu. Na produkci ilustračních materiálů, které mají příběhu dodat na autenticitě,  
se podílí ilustrátor nebo fotograf. Bývají to fotomateriály ze soukromého archivu 
romského vypravěče nebo z historických archivů dobových fotografií Romů, které 
se nemusí nezbytně vztahovat přímo k vypravěči. Hlavním tématem mého textu 
jsou vyprávění o dětství přítomná ve  výše zmíněných titulech, a proto se jinak 
zajímavým tématem koprodukce a autenticity v tomto případě nebudu dále po-
drobněji zabývat.

Výše zmíněná díla je rovněž možné volně interpretovat ve světle dvou mezi-
národních vzájemně propojených společenských tendencí. Na jedné straně je to 
zvýšený zájem o produkci etnických biografií se zvláštním zaměřením na etnické 
menšiny a  ženské psaní –  texty nabourávající převládající myšlenkové postupy. 
Tento zájem vznikl v kontextu boje za občanská práva a  emancipačního hnutí 
v šedesátých letech 20. století (Bergland 1994: 67–68). Druhou tendencí je vznik 
a vývoj mezinárodního romského hnutí a nástup romské inteligence ze stejného 
období (Toninato 2014: 141–142). Romský aktivista a  spisovatel je totiž často 
tatáž osoba, protože romští aktivisté využívají psaní a publikační činnost ve svém 
veřejném působení, spolu s vedením kampaní za lidská práva, vzdělávacími a kul-
turními činnostmi a politickým angažmá (Zahova 2014: 60). V tomto směru lze 
psaní vnímat jako jeden ze způsobů, jak veřejně promluvit, zprostředkovat komu-
nikaci mezi romskou a neromskou kulturou, čelit majoritním předsudkům pro-
střednictvím romských příběhů vyprávěných samotnými Romy, čili podle všeho 
„pravdivých“ a „autentických“.

Vzhledem k tomu, že ani etnicita, ani vyprávění a ani paměť nejsou neměnné, 
ale spíš jsou s každou další generací definovány znovu a  jinak, bylo by vhodné 
vzít v úvahu generační proměny švédské romské produkce – tedy jak je dětství 
prezentováno a  jak se o něm vypráví v  závislosti na generaci, ke které ta která 
romská osobnost náleží. Co se týče genderových otázek, budu se jim věnovat 
především z hlediska genderových rolí a norem prezentovaných v analyzovaných 
životních příbězích. 



  |  49

1.2 Romská politika ve Švédsku a publikační činnost

V současné době žijí ve Švédsku následující romské/cikánské skupiny: travelleři 
(švédsky resande), Kaale (finští Romové), Kalderaši (kteří do Švédska začali při-
cházet koncem 19. století), Lovárové (přicházející do Švédska od konce pade-
sátých let 20. století) a různé další romské skupiny z Balkánu, které do Švédska 
migrovaly buď v šedesátých nebo devadesátých letech 20. století, a patří k nim 
např. Gurbeti, arlijští Romové, Xoraxane a další (Marta 1979; Liedholm, Lind-
berg 2010; Rodell Olgac 2013).

Do padesátých let 20. století se Cikáni/Romové nesměli nikde zdržovat déle 
než pár týdnů, neměli občanství a práva z něj vyplývající ani přístup ke vzdělání, 
na trh práce či k bydlení. Živili se tradičně coby měditepci, trhovci a kolotočáři, 
koňští handlíři, vykladači budoucnosti a hudebníci. První osoba romského půvo-
du, která otevřela lidskoprávní témata, byl kalderašský Rom Johan Dimitri Taikon 
(1879–1950), který ve třicátých letech písemně oslovil švédského krále ohledně ne-
dostatečného vzdělávání romských dětí (Rodel Olgac 2013: 199). V následujících 
desetiletích se na romských tábořištích angažovala náboženská organizace (Nadace 
pro cikánskou misi ve Švédsku), která vyučovala i v  tzv. letních školách. Rozvoj 
konceptu sociálního státu přinesl i  první aktivní kroky ze strany švédské vlády. 
Od padesátých do  sedmdesátých let si švédská vláda nechala vypracovat zprávy 
o  tzv. cikánských skupinách z  různých oblastí, které směřovaly k  inkluzi jejich 
členů na poli vzdělávání, bydlení, trhu práce a  sociálních jistot (SOU 1956: 43;  
Rothstein 1996). V  šedesátých a  sedmdesátých letech se také na Romy poprvé 
zaměřila i pozornost akademiků (Tillhagen 1965; Trankell, Trankell 1968; Marta 
1979). Kromě studia socioekonomické situace a  situace ve vzdělávání se rovněž 
rozvíjel zájem o jejich jazyk a kulturu. Na počátku šedesátých let také švédští bada-
telé ve spolupráci s Johanem Dimitri Taikonem publikovali výbor textů představu-
jící kalderašskou ústní slovesnost (Gjerdman, Ljungberg 1963).

Průkopnicí romské literatury ve Švédsku byla Katarina Taikonová (1932–1995), 
romská herečka, novinářka a aktivistka. Její díla vznikala v rámci masivní mediální 
kampaně na podporu rovnoprávnosti romských občanů Švédska, kterou sama inici-
ovala a již podpořili i další romští aktivisté (např. Katarinina sestra Rosa a synovec 
Hans Caldaras) a významné osobnosti švédského veřejného života (třeba Thomas 
Hammarberg, tehdejší bývalý komisař pro lidská práva v Radě Evropy). Skupina 
pořádala demonstrace, aby upozornila na problémy Romů a získala jak pozornost 
švédské vlády (tehdy vedené Olofem Palmem), tak i obecně široké veřejnosti.

V  sedmdesátých letech začala švédská vláda zavádět opatření na  podporu 
vzdělávání romských dětí a dospělých. Součástí této politiky byla i podpora pub-
likační činnosti romských autorů. Katarina Taikonová uveřejnila svou první knihu 
Zigenerska (Cikánka) v roce 1963 a od konce šedesátých let začala vydávat cyklus 
dětských knížek o Katici. Gunilla Lundgrenová (*1942), švédská autorka, jež v té 

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201750  |

době pracovala jako učitelka ve škole, kterou navštěvovala i romská děvčata, za-
čala s Romy pracovat rovněž na konci šedesátých let. Lundgrenová vycestovala 
do Velké Británie, kde navštívila místní romské komunity a setkala se s aktivisty 
Donaldem Kenrickem a Thomasem Actonem ve snaze načerpat zkušenosti a in-
spiraci pro práci s Romy a psaní pro romské publikum.

V té době se ve Švédsku objevilo několik publikací v romštině. V roce 1979 
vyšla brožurka pro výuku romštiny Amari šib (Náš jazyk; Scherp 1979), v  roce 
1982 následovalo její druhé vydání. Mezi romskojazyčnými publikacemi se obje-
vila i epická báseň ve dvanácti strofách O Tari thaj e Zèrfi (Tari a Zerfi) od lovár-
ského autora Władysława Jankowicz-Mikloše (1983) a  švédsko-romské vydání 
kalderašského folklóru Moniky a  Dragana Caldarasových (1983). V  devadesá-
tých letech byla pod názvem Amare Anglune Betivura (Naše první písmena) pu-
blikována další učebnice (Berta a  Kuzhikov 1996) a  dále dvě knihy, na  nichž 
s jejich romskými autory spolupracovala právě Gunilla Lundgrenová (Lundgren,  
Tan-Mercowiç 1991; Lundgren, Taikon 1998).

Švédsko patří k zemím, v nichž Romové požívají statusu národnostní menšiny 
(od roku 2000). Po ratifikaci Rámcové úmluvy o ochraně národnostních menšin 
v roce 2000 a Evropské charty regionálních a menšinových jazyků se Švédsko navíc 
přihlásilo explicitně k podpoře a ochraně romských jazyků (SOU 2010). Romani šib 
ve všech jeho dialektních varietách je ve Švédsku uznáván jako menšinový jazyk, což 
zaručuje jeho užívání na webových stránkách institucí a v pořadech veřejnoprávní 
televize a rozhlasu. Skolverket, Národní školská rada, vydala nebo podpořila vydání 
desítek knih a  vzdělávacích materiálů v  různých dialektech romštiny užívaných 
na švédském území. Během let se na vydávání romských publikací podílela také další 
švédská nakladatelství, významně např. Tranan, ERG förlag nebo Podium. Díky 
státní podpoře školních i mimoškolních materiálů počet romskojazyčných publikací 
od roku 2000 výrazně vzrostl, včetně obrázkových publikací doprovozených texty 
ve všech dialektech romštiny používaných ve Švédsku.

K hlavním romskojazyčným publikacím patří vzdělávací materiály pro děti, 
(auto)biografické knihy, sbírky romské lidové slovesnosti a překlady klasických děl 
švédské dětské literatury jako Pipi Dlouhá punčocha a Emil a zkažený zub od As-
trid Lindgrenové nebo cyklus Pettson a Fiškus Svena Nordquista. Všechny tyto 
knihy jsou vhodné pro široké publikum, ale specificky míří na děti a  studenty. 
Některé z nich byly zpracované i jako audioknihy (např. audioknihu Katici načetl 
Hans Caldaras).

2 Kolektivní „já“ romských dívek: Katici a Marica

Kalderašská Romka Katarina Taikonová (Katharina Maria Taikonová / Katarina 
Taikon-Langhammerová) byla průkopnicí jak na poli boje za práva Romů, tak co 
se týče psaní a publikování textů romských autorů ve Švédsku. Především to byla 



  |  51

aktivistka v oblasti občanských práv Romů žijících ve Švédsku. Taikonová zvidi-
telnila téma životních podmínek Romů skrze politickou a společenskou činnost, 
kampaň v médiích a s pomocí svých literárních děl. Uvědomila si, že stereotypní 
smýšlení majority nemá šanci změnit, pokud neosloví mladší publikum, a rozhod-
la se napsat brzy oblíbenou sérii dětských knížek, které jsou do značné míry zalo-
žené na jejích vlastních zkušenostech – coby romského dítěte z romského tábora, 
ale rovněž jako dívky, která strávila jistý čas v sirotčinci a dobře poznala švédskou 
společnost a  její přístup k Romům ve třicátých, čtyřicátých a padesátých letech 
20. století. Katarina Taikonová bývá nazývána „švédským Martinem Lutherem 
Kingem“ a v roce 2015 byl o jejím životě natočen i dokumentární film.

Její první kniha, Zigenerska, vypráví o  jejím vlastním životě a  poskytuje 
vhled do života Romů ve Švédsku a jejich postavení ve společnosti. Její třinácti
dílný cyklus částečně autobiografických knih o  dívce jménem Katici vycházel 
ve Švédsku postupně od roku 1969 do roku 19806. Příběh se stal předlohou pro 
cyklus časopisových komiksů a četné televizní a divadelní adaptace.

Kompozice jednotlivých epizod v cyklu Katici a celkový styl a humor souboru 
byly inspirovány švédskou školou literatury pro děti a mládež založenou na krátkých 
příbězích s  ilustracemi. Témata, kterých se v  cyklu dotýká, však přesahují dětský 
svět a romské dětství v nich není vykresleno nijak růžově. Ústřední postava Katici 
je romské děvčátko vyrůstající ve třicátých a čtyřicátých letech 20. století. Většina 
vyprávění se odehrává v jejím dětství a až několik posledních dílů popisuje její pu-
bertální léta.  Jedním z hlavních témat, se kterým se Katici potýká od raného dět-
ství, když se pohybuje mezi švédskými dětmi v sirotčinci a ve škole, je to, jak ji děti 
nálepkují, když odhalí její původ („Er fina Katitzi är ZIGENARE!“ – Taikon 2015: 
9). Setkání se světem dospělých nebyla o mnoho lepší, a dokonce i dítě vnímalo, 
jak instituce typu policie a úřadů, jakož i obyčejní Švédové, s Romy zachází. Život 
v  romském táboře je v knihách přibližován skrze každodenní činnosti odhalující 
i to, jak romské děti pomáhají doma a jak kruté jsou zimy v táboře. Katici kromě 
jiného vypráví o některých přelomových okamžicích v dějinách švédské kalderašské 
romské komunity, jako bylo založení první „pojízdné“ nebo „stanové“ školy v táboře 
v Skönda nebo získání prvních bytů v zástavbě v ulici Tanto ve Stockholmu. Prota-
gonistka nalézá útěchu ve společnosti své sestry a přátel z tábora, ale i v náručí své 
babičky, romsky mami (matka Katariny Taikonové zemřela, když byla batole).

Osmý a devátý díl cyklu, Katici ve škole (Taikon 2016) a Katici Z-1234 (Tai-
kon 2017), se dotýkají osudu Romů za 2. světové války. V prvním z nich je Katici 
zbita švédskými mladíky, kteří tvrdí, že švédské cikány čeká stejný osud jako ty 
německé. Ve druhém je celý cyklus o Katici završen příběhem Zoni, polské Rom-
ky, která přežila Auschwitz.

6 �Cyklus o Katici se od té doby dočkal mnohých reedic. Následující citace pocházejí z posledního švédského 
vydání celého cyklu.

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201752  |

V době, kdy šla první kniha z cyklu Katici do tisku, tedy na konci šedesátých 
let, začínala švédská spisovatelka Gunilla Lundgrenová pracovat s  Romy coby 
učitelka romských žáků. Do roku 2017 pak Lundgrenová spolupracovala na pří-
pravě patnácti knih mladších i starších romských vypravěčů, editorsky připravila 
dvě antologie světové romské literatury pro švédské čtenáře, zapojila se do nesčet-
ných akcí na podporu romské literatury a nepřestává pořádat literární čtení a spi-
sovatelské workshopy ve stockholmské čtvrti Rinkeby7. První kniha, kterou na-
psala spolu s náctiletými romskými děvčaty, Ninou Taikonovu a Ginou a Seniou 
Tan-Mercowičovými, se jmenovala Maritza – en zigenarflicka (Cikánské děvčátko 
Marica, 1972)8. Knihu lze chápat jako kolektivní „já“ romské dívky vyrůstající 
ve Stockholmu. Vychází ze životních příběhů spoluautorek, kterým v té době bylo 
14 a 15 let. Vypráví o kalderašské Romce Marice, narozené ve Španělsku a žijící 
ve Švédsku. Slovem i obrazem příběh přibližuje odchod kalderašských Romů ze 
Španělska a  jejich usídlení ve  Švédsku, romské kulturní normy jako například 
správné chování dětí a mladých a společenské vyžití a školní docházku romských 
dívek. Text a obrazová složka jsou stejně důležité – život Kalderašů v Barceloně 
a ve Stockholmu je v knize zdokumentován prostřednictvím dobových fotografií. 
Běžná rutina dívek, jako cesta do školy, je rovněž zachycena slovem i obrazem jako 
demonstrace jejich každodenního života. Radost z navštěvování školy a  trávení 
času s vrstevníky stojí v kontrastu k záporným postojům, kterým musí někdy če-
lit, vystižených souslovím jävla zigenare (zatracení cikáni) nebo větou De svenska 
barnen retade och kallar oss för zigenare (Švédské děti se nám posmívaly a nadávaly 
nám do cikánů).

Srovnání obou narativů ukazuje, že zatímco každodenní existence protago-
nistky Katici upozorňuje na řadu zásadních problémů, kterým Romové ve švéd-
ském sociálním státu čelili, jako byl kupříkladu omezený přístup ke vzdělání nebo 
bydlení a nerovnoprávné postavení, jádrem příběhu ve druhé knize jsou dějiny 
a  kultura romské komunity, ze které Marica pochází. Vyprávění o  Katici ve   
3. osobě, doplněné jednoduchými kresbami, předpokládá odstup mezi vypravěčem 
a protagonistou. Tento odstup v popisu Katicina života a střetů se švédskou majo-
ritní společností, které ona sama a ostatní Romové prožívají, přispívá k pocitu „ob-
jektivity“. Maricino vyprávění v ich-formě má za hlavní cíl dosáhnout vypravěčské 
autenticity, kterou podtrhují doprovodné fotografie. Jádrem narativu je především 
život romské dívky uprostřed její vlastní romské komunity. Zvláštní pozornost 
je věnována rodině, úctě ke  starším, dodržování etnokulturních pravidel, podle 

7 �Tato čtvrť se nachází v severní části Stockholmu a jejími obyvateli jsou především přistěhovalci a cizinci, 
včetně Romů. 

8 �O téměř dvacet let později spolu Gunilla Lundgrenová a jedna ze spoluatorek, Senia Tan-Mercowičová, 
tehdy už vdaná žena, napsaly pokračování Maritza – en zigenarflick pod názvem Zenia, en zigenarska 
(Cikánská žena Zenia). Stejně jako v Marice se v této knize po krátkém úvodním vypravování o předcích 
a migraci kalderašských Romů do Švédska vypravuje o životě Zeniy od puberty do let kolem čtyřicítky.



  |  53

kterých se romské dívky nesmí na veřejnosti pohybovat samy, na rozdíl od pra-
videl většinové společnosti té doby. Obě díla vykreslují silné rodinné vazby a vý-
znamné hodnoty, které se předávají z generace na generaci.

Z mnoha proslovů a rozhovorů s Katarinou Taikonovou a její blízkou rodi-
nou vyplývá, že psaní vnímala jako formu aktivismu, který dokáže změnit vládní 
politiku a obecně vnímání Romů. Coby romská autorka působila jako prostředník 
mezi Romy a Neromy (Toninato 2014: 164). Ústřední význam vztahů mezi Romy 
a Neromy činí z Katici typický příklad politického psaní s jasně formulovanými 
sociálními a politickými cíli (Toninato 2014: 133–143). V průkopnickém cyklu 
Katici jsou svým způsobem vytýčeny mnohé problémy a témata švédské romské 
politiky, které jsou platné dodnes.

Naopak kniha, kterou Gunilla Lundgrenová připravila s pomocí tří romských 
dívek a jejich životních osudů, měla za cíl budovat a dále přenášet kulturní pa-
měť v rámci stockholmských romských komunit, pro které byla španělská romská 
migrace v té době poměrně čerstvou událostí. Můžeme se dohadovat, zda zatím-
co cílovým čtenářem Katariny Taikonové byla spíše většinová společnost, kniha 
o Marice je míněná pro mládež z obou etnických skupin – ve snaze představit 
čtenáři každodenní život Romů, zvýšit povědomí o nich a snad i snížit stereotypy.

Tato dvě díla také zakládají dva odlišné trendy na romské vydavatelské scé-
ně ve Švédsku, co se týče cílového publika a záměru sledovaného autory. Cyklus 
Katici Katariny Taikonové je příkladem menšinové literatury ve  smyslu, jak ter-
mín zavedli Gilles Deleuze a Félix Guattari (Deleuze, Guattari 1986: 18–19): 
vypráví o skupině (co se týče reprezentace), má politický nádech a vznikl v rámci 
majoritní, tedy švédské, literární tradice ve švédštině. Proto tento cyklus na rozdíl 
od většiny literárních děl romských autorů vstoupil do většinového kánonu a stal 
se jedním z  klasických děl švédské dětské literatury. Podobně jako Pipi Dlou-
há Punčocha Astrid Lindgrenové nebo Podivuhodná cesta Nilse Holgerssona Švéd-
skem Selmy Lagerlöfové patří k základní četbě každého školou povinného dítě-
te v zemi. Příčiny takového úspěchu jsou velmi komplexní. Zaprvé za ním stála 
schopnost Taikonové vytvořit dílo menšinové literatury v duchu mainstreamové 
tradice v žánru, který je ve Švédsku velice populární, a získat jednoho z největších 
vydavatelů na trhu. Dále je třeba vzít v úvahu její kampaň a to, že coby veřejně 
známá osoba a bojovnice za lidská práva byla velice oblíbená u médií. A švédský 
sociální stát v té době svou politikou navíc podporoval různé romské programy 
a činnosti. 

Druhý trend v publikaci romské literatury představuje etnickou menšinovou 
literaturu, která je výsledkem spolupráce Romů a Neromů a  je jasně zaměřená 
na Romy (spolu s Neromy). Tento typ literatury často vychází v romštině u ma-
lých nekomerčních nakladatelství. Výsledné knihy vynikají autentičností, které je 
dosaženo prostřednictvím obrazového materiálu. Vyprávění se více věnují kultuře, 
historii a  identitě, a méně se zaobírají sociálními a politickými tématy.  Knihu 

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201754  |

Cikánské děvčátko Marica lze považovat za  základní kámen toho, co nazývám 
kolaborativní metodou práce Gunilly Lundgrenové s Romy. Tato metoda vede 
u švédských (romských) knih k určitému stylu vypravování, které lze charakte-
rizovat následovně: zaprvé se jedná o knihy, v nichž je protagonistovo vyprávění 
v 1. osobě singuláru bohatě provázeno dokumentárními fotografiemi a  ilustra-
cemi, takže text a obraz mají stejnou důležitost. Zadruhé je vyprávění založeno 
na autobiografii romské osobnosti a kombinuje současný život Romů s příběhy 
romských předků. A zatřetí jsou knihy vhodné pro dětského i dospělého čtená-
ře. Tento styl do značné míry ovlivnil ostatní romské autory a  romskou knižní 
produkci ve Švédsku. Gunilla Lundgrenová je spisovatelka, spoluautorka a tvůrčí 
motor stojící za mnoha švédskými romskými knihami, v nichž se vypráví o dětství 
a  jsou určeny romským dětem. Lundgrenová buď iniciovala nebo byla spoluau-
torkou autobiografických děl vypravovaných Aljošou Taikonem, Sofií Taikono-
vou, Ramonou Taikon-Melkerovou, Fredem Taikonem a Ramizem Ramadanim. 
Ve většině případů Lundgrenová spolupracuje s fotografy, kteří mají zkušenosti 
s prací s Romy, jako jsou například Lars Jakobson, Malcolm Jakobson, Amanda 
Erikssonová a Anna Erikssonová. To nás přivádí k významu osobního vkladu při 
vzniku těchto literárních děl. Musíme se ptát, jaká by byla romská literární scéna 
ve Švédsku, kdyby Gunilla Lundgrenová neměla zájem o vytváření životních pří-
běhů o Romech a s Romy v různých současných žánrech a kdyby nespolupraco-
vala s tolika romskými osobnostmi. Lze ji považovat za zakladatelku a hlavní při-
spěvatelku žánru ilustrovaných životních příběhů. Jako taková si získala úctu mezi 
romskými autory a  aktivisty a  je často vyhledávaná jako konzultantka i během 
příprav romských knih, na kterých se přímo nepodílí jako spoluautorka nebo edi-
torka. Coby profesionální spisovatelka Lundgrenová také důvěrně znala švédský 
nakladatelský prostor a postupy jednotlivých nakladatelství. Aniž bychom chtě-
li podceňovat další faktory, jako švédskou romskou politiku a dotační programy 
podporující vývoj tištěných a vzdělávacích materiálů v romštině, lze říci, že kdyby 
se v romské publikační činnosti neangažovala Lundgrenová, převládajícím typem 
romské literatury by se dozajista nestaly životní příběhy romských osobností, ale 
na scéně by pravděpodobně kralovala díla ústní slovesnosti a povídky.

3 Vypráví romský muž

Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon9 svůj životní příběh vyprávěl Gunille Lundgre-
nové, která ho zapsala a společně ho uveřejnili v roce 1998 pod švédským názvem 
Aljosha – zigenarhövdingens pojke. Následně vyšla dvojjazyčná kalderašsko-anglická 

9 �Připomeňme zde příspěvek v RDž: Ryvolová, Karolína. 2009. Z měditepce zdravotníkem (portrét Aljoši 
Taikona). Romano džaniben 16 (1), 183–193. Český překlad části vyprávění ze švédštiny přinášíme v další 
části tohoto čísla RDž - viz s. 139-155. (Pozn. red.)



  |  55

edice (Alyosha, the Son of a Gypsy Chief / Aljoša, syn romského vajdy; Lundgren, 
Taikon 1998 a 2003). Hlavní memoárová část sestává z devatenácti kapitol, které 
chronologicky vyprávějí o Aljošově životě, po nichž následuje druhá část obsahující 
pět lidových pohádek, zaznamenaných z vyprávění Johana Dimitera Taikona, otce 
Aljoši. Text doplňují fotografie, jednak z Aljošova soukromého archivu, jednak 
z archivních sbírek švédských muzeí, a kreslené ilustrace Amandy Erikssonové.

Velká část memoáru se soustřeďuje na  Aljošova dětská léta, ale vlastně je 
vyprávěním o životě a historii rodiny – především Aljošových rodičů a prarodičů, 
a o vyrůstání ve společnosti sourozenců. Kniha začíná krátkou anekdotou o na-
rození, ale vyprávění se záhy stáčí k postavě otce, k prarodičům a jejich původu, 
k historkám, kterými se proslavili, a k výdělečné činnosti rodiny (kapitoly Naše 
maringotka, Měditepectví a cínování, Lunapark). Velká část vzpomínek se tudíž 
týká původu a způsobu života jeho předků, protože to, kým jsme, definují naši 
předci. Jak říká Jean Pierre Liégeois:

„V  životě Romů/Cikánů a  travellerů se vše točí kolem rodiny. Rozšířená rodina 
je základní jednotka společenské struktury, sestávající z  nukleárních rodin; je to 
ekonomická jednotka, která vykonává práci a panuje v ní ekonomická solidarita; a je 
to také vzdělávací jednotka, která zajišťuje, že společenství se může dále reprodukovat 
a poskytovat bezpečí a ochranu jednotlivcům. […] Mezi jednotlivými generacemi 
nepanuje odstup, právě naopak, tvoří kontinuum, a dokonce neexistuje ani přehrada 
mezi světem dětí a světem dospělých; jsou v neustálém fyzickém i sociálním kontaktu.“ 
(Liégeois 1994: 71)

Aljoša skutečně o svém dětství nemluví jako o něčem, co by se odehrávalo odtr-
ženě od života jeho rodiny a všech Romů, mladých i starých, v komunitě. Ve svém 
vyprávění předestírá svoje romské dětství jako integrální součást života ve skupi-
ně, v níž se dítě musí od útlého věku učit, jak přispívat do rodinného rozpočtu. 
V rámci popisu Aljošovy rodiny a dětství se čtenář současně dozvídá o pravidlech 
a normách dodržovaných mezi Romy. Když mluví o  tom, jak jeho rodiče měli 
kromě něj ještě šest starších chlapců, Aljoša píše:

„Když začali [bratři] běhat, byli tátovi pořád v  patách, naučili se cínovat, 
opravovat auta a drátovat hrnce a obsluhovali kolotoče a stánky v lunaparku. Ruce 
z toho měli hrubé a špinavé.“ (Lundgren, Taikon 2003: 9)

Aljoša a jeho bratři jsou od raného dětství zapojení do výdělečných činností ro-
diny např. tím, že shánějí měditepecké a letovací zakázky a opravy u soukromých 
i veřejných klientů, obsluhují stánky a další provozovny v lunaparku, tančí a i jinak 
baví publikum. Přestože byl Aljoša trochu zvláštní kluk, který se raději zdržo-
val s matkou v domácnosti, je součástí přediva této ekonomické jednotky, v níž 
všichni – jak děti, tak dospělí – tvoří kolektivní bytost v sociálním i ekonomickém 
smyslu:

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201756  |

„Většinou vracely opravené a  vypulírované měděné nádobí ženy nebo děti 
z  rodiny. Někdy nám za  ně zaplatili penězi, jindy jsme dostali vejce, slepici, 
pytel brambor či rozbitý hrnec. Ten jsme opravili a  v  další vesnici prodali.“ 
(Lundgren, Taikon 2003: 27)

Když Aljoša rozebírá, jaká práce se očekávala od chlapců, mluví i o tom, jak jeho 
neobvyklost odmalička nabourávala genderové stereotypy uvnitř komunity. Připa-
dal si křehký, mužská práce týkající se měditepectví a letování ho nebavila, nerad 
hrál na basu, ale odjakživa se raději držel máminých sukní, pomáhal jí s úklidem 
domácnosti, doprovázel ji, když chodila po domech vykládat budoucnost, a v pu-
bertě už také sám věštil. To všechno byly činnosti vyhrazené v rodině ženám.

„Já jsem chtěl radši chodit za maminkou, ruce jsem měl drobné a měkké. Nesnášel 
jsem začouzené hrnce a rezavá auta. Říkali, že jsem maminčin mazánek. [...] Byl 
jsem ještě malý capart, ale už jsem uměl nahřát žehličku na kamnech a vyžehlit 
bratrům košile. Nosil jsem vodu, škrábal brambory, myl nádobí a zametal jsem 
ve stanu a v maringotkách. Ne že by mě to nebavilo, naopak se mi líbilo, když bylo 
všechno vypulírované a pěkné.“ (Lundgren, Taikon 2003: 11)

Jeho vyprávění odhaluje, jak byly romské děti podněcovány k  vlastní iniciativě 
a vynalézavosti: 

„ ‚Peníze se k tobě samy nepřikutálejí,‘ říkával táta. ‚Musíš si pro ně doběhnout.‘ “ 
 (Lundgren, Taikon 2003: 31)

Aljošovy vzpomínky na  dětství se rovněž dotýkají historických změn, kterými 
jeho rod prochází. Mluví o proměnách každodenního života, jako byl přechod 
od vozů a stanů k obytným přívěsům, zmenšování specifického ekonomického 
segmentu charakteristického pro kalderašské Romy s příchodem hliníku a ne-
rezové oceli, které nahradily měděné nádobí a  kotle, usídlení ve  Stockholmu 
a vzniku první „školy ve stanu“ po 2. světové válce – díky podnikavosti samotných 
Romů a navzdory neochotě úřadů, které žily v představě, že Cikáni jsou kočovní, 
volnomyšlenkářští a impulzivní lidé:

„Táta se snažil, abychom zapadli do švédské společnosti. Apeloval na úřady, poslance 
parlamentu a další politiky:
,Prosím, vy máte moc a naše děti potřebují vzdělání. Dejte nám bydlení a školy!‘
Můj bože, kolik hloupostí si táta musel od těch švédských panáků s univerzitními 
tituly vyposlechnout!
,Když vám dáme domy, co vaše nepokojná krev?‘
,Vy Cikáni ale snášíte zimu lépe než ostatní, že ano?‘
,Vy jste přeci tak impulzivní. Máte vůbec dostatek trpělivosti, abyste se naučili číst 
a psát?‘ “ (Lundgren, Taikon 2003: 83)



  |  57

Aljošovo vyprávění je rovněž protkané poznámkami ohledně konceptu 
cti a  zneuctění a  pravidel, která je upravují (např. nošení šátků u  vdaných 
žen; hygienická pravidla), a  rovněž osvojování si genderových rolí během 
dospívání: 

„Čím byla žena starší, tím víc mohla do  všeho mluvit. I  když poslední slovo 
v rodině míval vždycky muž. Starého, moudrého muže museli všichni poslouchat. 
Takový byl dědeček. Jeho vůli nikdo neodporoval.“ (Lundgren, Taikon 2003: 23)

Důležitou součástí romského dospívání je také vztah ke světu gažjů10 a distan-
cování se od něj. V Aljošově vyprávění figurují pacholci, tedy námezdní dělníci  
(le šlogi), zástupci úřadů jako jsou politici a poslanci (le bare) a policisté (o rajbara) 
a samozřejmě všichni ti gažje, se kterými Romové přicházeli do styku v rámci své 
obchodní činnosti ve vesnicích, městech a v lunaparku.

Na čem rodině velmi záleží, je dodržování romských zvyků a pravidel, kte-
ré se přenášejí a udržují jen uvnitř komunity. Udržování vztahů s gádži může 
skončit ztrátou „slušného romského chování“. Dobře vychované romské dítě 
nemá gádžovské manýry. Sociální kontrola a regulace je možná pouze uvnitř 
komunity. Také se mluví o  dichotomii a  udržování hranic, které zapovídají 
romským dětem stýkat se s ostatními, kteří nesdílejí stejná pravidla a normy 
jako Romové: „Tatínkovi dělalo největší starost, abychom se nedostali do špatné švédské 
společnosti a  nenaučili se tam neposlušnosti a  jiným nepravostem“ (Lundgren, Taikon 
2003: 31).

V romských životních příbězích se romský způsob života často popisuje způ-
sobem, který stojí v kontrastu ke stereotypům a mýtům tradovaným o Romech 
většinovou společností, například představa „špinavého Cikána“ versus specifická 
hygienická pravidla některých subetnických skupin Romů; představa „nespouta-
ného“ a „svobodného Cikána“ versus přísná pravidla společenského života v ro-
dině a v komunitě; představa „zbídačelého Cikána“ versus movité romské rodiny. 
Tyto postoje lze identifikovat i v Aljošově vypravování. Mluví o odstupu, který si 
drželi od námezdních dělníků, kteří nikdy nesměli překročit práh jejich obytného 
vozu a cestovat a nocovat mohli pouze v nákladních prostorech.

Aljoša rovněž popisuje rozdíly mezi švédským a romským dětstvím. Romští 
kluci a mladíci například museli dohlédnout, aby v deset večer už v areálu luna-
parku nebyly žádné švédské děti, protože děti nesměly po této hodině na veřejnost 
(Lundgren, Taikon 2003: 39). Zároveň ale on sám už v deseti letech bavil švédské 
publikum tancem na  pódiu, a  to do  pozdních nočních hodin. Když se objevil 
policista a chtěl jeho číslo ukončit jako nezákonnou dětskou práci, švédské publi-
kum, které ho chtělo vidět tančit, se sveřepě bránilo, a jeho matka tvrdila, že je mu 

10 Takto je výraz gažje zapisován v kalderašské části knihy.

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201758  |

čtrnáct, jen na to nevypadá. Policista to nakonec uzavírá s tím, že co se týče Romů, 
není třeba švédské zákony dodržovat tak striktně: 

„Nechám toho kluka tančit. Snad to vadit nebude, stejně není Švéd.“ 
(Lundgren, Taikon 2003: 49)

Povědomí o rozdílu mezi romskými a švédskými dětmi nakonec Aljoša vyjádřil 
i v úvaze, ve které se mísí závist vůči švédským dětem, které žijí v pohodlí v pěkně 
vyzdobených naklizených domech, a pýchy na pocit bezpečí, kterým ho naplňuje 
jeho široká rodina a spousta bratrů:

„Na švédské děti jsem hleděl závistivě. Žily v úplně jiném světě. Ale nemají život 
moc sešněrovaný? říkal jsem si. Nenudí se? V mém světě se tančilo a panovala tam 
svoboda. A moji starší bratři! To se ví, že si mě dobírali, ale zároveň mě milovali 
a rozmazlovali mě.“ (Lundgren, Taikon 2003: 53)

Významná část Aljošova životního příběhu je věnována jeho starším příbuzným 
a minulosti jeho rozšířené rodiny. V tomto ohledu není Aljošovo vyprávění tolik 
příběhem chlapeckého já, ale rozbíhá se do souboru vyprávění o osobnosti a pova-
ze jeho starších příbuzných. Jeho vyprávění o dětství tak do značné míry předsta-
vuje společenskou historii kalderašských Romů, jak žili ve třicátých až čtyřicátých 
letech 20. století ve Švédsku, jak kočovali po celé zemi ve skupině čtyřiceti lidí 
vedené jeho dědečkem, jak žili ve stanech a později v obytných vozech, jak vy-
jednávali s majiteli pozemků o místu k utáboření, jak si vyprávěli příběhy, v zimě 
trpěli chladem a na závěr dne jedli sytá a  chutná jídla. Romové byli v  té době 
převážně ekonomicky nezávislí a obživu si zajišťovali měditepectvím, provozová-
ním lunaparků, handlováním s koňmi, výkladem budoucnosti a hudební a estrád-
ní produkcí. Po zemi se pohybovalo několik rodin a skupin, které se pravidelně 
vracely na ta samá tábořiště, převážně na jihu Švédska (Demetri, Dimiter-Taikon, 
Rodell Olgac 2010).

Velká část příběhů z Aljošova dětství také dále odhaluje jeho etnicitu a pra-
vidla, podle kterých by měl člověk v romské komunitě vyrůstat – genderové role, 
dělbu práce, zaměstnání, pocit sounáležitosti s romským společenstvím na rozdíl 
od toho neromského, úctu ke starším, zvyky a víru. V tomto ohledu se příliš neliší 
od životních příběhů jiných Romů (French 2015: 74–85).

Až donedávna byla Aljošova kniha vzácnou ukázkou výpovědi Roma-muže 
na švédské romské knižní scéně, která je téměř výhradně opanovaná ženami. Další 
muži, kteří od té doby vydali své paměti, jsou Hans Caldaras (2002), švédský romský 
zpěvák, herec a aktivista, synovec Katariny Taikonové; a Fred Taikon (2017), syno-
vec Aljoši Taikona, romský aktivista a redaktor romského časopisu Romani Glinda.



  |  59

4 Příchod holocaustu jako tématu na scénu. Sofia Z-4515

Téma holocaustu, upozorňující na utrpení Romů během 2. světové války, se roz-
víjelo ruku v  ruce s  romským etnoemancipačním hnutím. Švédsko si za  války  
zachovalo neutralitu, takže švédští Romové nebyli válkou zasaženi přímo, v litera-
tuře se však i toto téma objevilo.

Poprvé se o Romech jako obětech 2. světové války psalo v devátém dílu cyklu 
Katici od Katariny Taikonové, uveřejněném pod titulem Katici Z-1234 (Taikon 
2017). Vše začíná, když si Katici všimne plačící ženy, jedné z padesáti Romů žijí-
cích v táboře na ulici Tanto. Zoni, polská Romka, která válku prožila v Německu, 
pak vypráví Katici svůj příběh. Váhá, zda má o  svém osudu mluvit, ale když ji 
Katici ujistí, že „pokud vy jste to byla schopná přežít, pak já bych měla být schopná si 
to vyslechnout“ (Taikon 2017: 23–32), začne vzpomínat, jak se postupně zacházelo 
s její rodinou v Německu a jak byli odvlečeni do Auschwitzu. Později se jí poda-
řilo uprchnout do Švédska. Katici jí chce vyjádřit svou podporu a rozhodne se,  
že i ona chce mít na ruce vytetované zetko.

Životní příběh, podle kterého později vznikl grafický román Sofia Z-4515 
autorek Gunilly Lundgrenové a  Sofie Taikonové, je tentýž. Sofia se dostala 
do Švédska po válce jako uprchlice poté, co jako jediná z celé své šestičlenné rodi-
ny přežila věznění ve dvou nacistických lágrech. Ve Švédsku se jí ujali kalderašští 
Romové a později se do jedné kalderašské rodiny přivdala. Na závěr života se roz-
hodla, že chce svůj životní příběh, v němž chtěla především hovořit o svém osudu 
coby čísla Z-4515 ve dvou nacistických táborech, zaznamenat s pomocí Gunilly 
Lundgrenové.

Když vypukla 2. světová válka, Sofia byla osmileté romské děvčátko, které se 
svou rodinou žilo v Polsku. Většina grafického románu se tudíž soustředí na její 
dětská léta. V první části knihy se prostřednictvím ročních období a pravidelných 
činností s  nimi souvisejících vypráví o  životě polských Romů. Příběh se odvíjí 
chronologicky a  zahrnuje celý Sofiin život, ale ústřední část se věnuje jejím 
vzpomínkám na léta strávená v Auschwitzu a Ravensbrücku a na to, co bylo po-
tom. Na závěr mluví o životě vdané ženy. Zápletka se sice vyvíjí chronologicky, ale 
vše je zarámováno současností, v níž se Sofiin vnouček nepřestává své babičky ptát 
na číslo, které má babička vytetované na ruce. Sofie svou knihou usiluje především 
o to, předat vnukovi svoje vzpomínky, uvědomuje si jeho právo znát a pamatovat 
si, co se stalo jeho předkům, a to jí pomáhá překonat obavy, aby ho tak smutnými 
a tragickými událostmi, tou „příšernou historií“, jak ji Sofie nazývá, příliš nezatížila 
(Lundgren, Taikon 2012: 5).  

Sofiino vyprávění o dětství začíná obrázkem její tváře a dlouhého copu: 

„Když jsem byla malá, žila jsem v Polsku. Každý říkal, že jsem roztomilá. Měla 
jsem tak dlouhé copy, že jsem si na nich mohla sedět.“ (tamtéž)

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201760  |

Jedna z  dalších ilustrací vyobrazuje celou rodinu. Je na ní Sofia s  rodiči (Papa 
a Mama) a její tři sourozenci: bratr Josef, starší sestra Anna a mladší sestra Kris-
tina, její miláček. V textu pod obrázkem se píše: 

„Byli jsme obyčejná polská rodina. Cítila jsem se v bezpečí.“ (Lundgren, Taikon 
2012: 7)

Vyprávění o dětství je vlastně popisem romského způsobu života a kultury a vě-
nují se mu první čtyři strany románu. Sofie vypráví o problémech, se kterými se 
potýkali za krutých zim, a jak v létě kočovali po celém Polsku, tábořili a potkávali 
se s dalšími Romy. Její matka vykládala budoucnost a otec handloval s koňmi, 
zatímco hlavním úkolem dětí bylo obstarat domácnost. Sofia se musela postarat 
o svou nejmladší sestřičku, nosit vodu a dříví. Romská výchova Sofii taky pomoh-
la uvědomit si, že nejsou jako běžná polská rodina, jak se domnívala dřív. Mluví 
o tom, že někteří lidé ji vyháněli, protože byla Cikánka, mluvila romsky a necho-
dila do školy (Lundgren, Taikon 2012: 8).

Sofiin život se radikálně změnil v zimě roku 1942, kdy jejich rodinu přišli 
prošetřit vojáci, následně byla celá rodina uvězněna a později je na korbách nákla-
ďáků poslali do nacistických táborů. Na jaře roku 1943 přijíždí Sofia a její rodina 
do Auschwitz-Birkenau. Od té chvíle má čtenář pocit, že bezpečné a strukturované 
dětství skončilo a nahradilo je vyprávění dospělého (které se příliš neliší od ostat-
ních pamětí přeživších holocaustu). Jsou to vzpomínky na šok a bleskurychlé za-
řazení do chodu tábora, na život ve vězeňských barácích, všeobecnou vyčerpávající 
práci, prodej rodinného majetku za trochu jídla navíc, násilí z rukou kápů, noční 
znásilňování žen a dívek vojáky, ponižující stříhání dlouhých vlasů, pochodová-
ní, tetování čísel, bití a snahu ochránit ostatní členy rodiny. Všechno utrpení je 
shrnuto v popisku k obrázku, na němž se romská žena hrabe v odpadcích: „Každý 
den v  Auschwitz byl stejný. Budíček, nástup. Dřina a  spánek. Permanentní hlad“ 
(Lundgren, Taikon 2012: 17). Okamžiky, které si Sofia pamatuje jako obzvlášť 
traumatizující, jsou vyvedeny černobíle.

Když vzpomíná na život s rodinou v Auschwitz, mluví Sofia ještě z dětské 
perspektivy – otec ji chránil, cítila se být součástí rodiny, v noci ji schovávali před 
německými vojáky apod. Sofia ale o svou rodinu přichází, když ji přemístí do tá-
bora v  Ravensbrücku. Je zajímavé, že když hovoří o  Ravensbrücku, už o  sobě 
nemluví jako o dítěti. Jediné děti, které figurují v této části vyprávění, jsou malí 
osiřelí chlapci v experimentální nemocnici doktora Mengeleho. Výtvarně je tato 
změna pojata proměnou v mladou vyčerpanou ženu, která ztratila víru, ale dostává 
se jí útěchy od ostatních žen v táboře.

Podle Mitchella G. Reyese (2010) je paměť způsob, jak předat lidskou minulost 
a podělit se o ni. Paměť je fenomén vznikající ze vzájemného vztahu subjektů, praxe, 
při níž subjekt na jedné straně reflektuje svou minulost a na straně druhé si ji při-
pomíná kvůli druhému subjektu. Sofia Taikonová zdůrazňuje, že hlavním důvodem 



  |  61

pro zapsání a uveřejnění jejího příběhu bylo přání předat jej vnukovi, a tudíž obecně 
mladším generacím (Lundgren, Taikon 2012: 5). Podobně argumentují i další rom-
ští přeživší holocaustu, kteří rovněž zveřejnili své paměti, například Otto Rosenberg 
nebo Ceija Stojka – zmiňují potřebu vyprávět o holocaustu, aby se o něm dozvěděly 
další generace (Grobbel 2003: 150; French 2015: 27, 135). Současně je na  tento 
grafický román možné nahlížet jako na romskou mutaci slavné knihy Maus od Arta 
Spiegelmana, jak co se týče obsahu (výpověď o holocaustu), tak formy.

S důrazem na připomínání historie romského holocaustu začali pracovat romští 
aktivisté, a stala se tak ústředním komponentem budování společné romské národní 
identity a pocitu vzájemné sounáležitosti. V osmdesátých letech 20. století někteří 
romští aktivisté prosazovali obraz Cikánů/Romů jako „věčných obětí“ po celé tr-
vání jejich historie (Marushiakova a Popov 2005) a ve stejné době se tento obraz 
také stal námětem autobiografických příběhů Romů a Sintů v německy hovořících 
zemích (Grobbel 2003; Blandford 2013). V devadesátých letech se pak setkáváme 
s vyprávěními o osudu Romů během 2. světové války šířených v dětských knihách 
a učebnicích, určených romským dětem (Zahova 2014: 68–70). Zároveň se toto 
téma nepřestává traktovat i v dílech romských autorů, kteří sami již patří ke genera-
cím vyrůstajícím po skončení druhé světové války (French 2015: 204–205).

5 Tři generace žen z rodu Taikonových vyprávějí

Vyprávění v 1. osobě a o sobě dominuje dvěma obrazovým publikacím, ve kterých 
lze sledovat pouto, které váže tři generace romských osobností z  jedné rodiny. 
Nadja Taikonová vyprávěla svůj příběh Karine Mannerfeltové, která ho zpracovala 
v knize Tjejen från Tanto / É šei anda o Tanto (Dívka ze čtvrti Tanto, 2003). O ně-
kolik let později napsala dcera Nadji Taikonové (Ramona Taikon-Melkerová) 
jinou obrázkovou knížku o  své neteři a  Nadjině vnučce, Marie-Claude – jekh 
řomaní šej / Marie-Claude - en romsk tjej (Marie-Claude – romská dívka, 2010). 
Obě knihy provázejí fotografie Anny Erikssonové. K zadní předsádce publikace 
Marie-Claude – romská dívka je také přiloženo CD s audioverzí knihy.

Nadjino vyprávění o dětství obsažené v kapitole „Muri bari familia ando Tan-
tolunden“ (Moje velká rodina ve čtvrti Tantolunden) je vlastně příběhem celé její 
rodiny žijící v  části Stockholmu, kde bylo Romům přidělováno bydlení. Nad-
ja vypráví s  pomocí fotografií, opatřených komentáři nebo obklopených další-
mi snímky – z  jejího soukromého archivu, z archivu jejího bratra Freda Taiko-
na a z  fondů stockholmských archivů dokumentujících život Romů. V textu je  
v  1. osobě singuláru představena čtvrť Tanto a  všechny rodiny, které v  ní žijí,  
devět dětí z Nadjiny rodiny a místní bídné životní podmínky. Vzpomínky na dět-
ství balancují na pomezí Nadjina osobního příběhu (života s tetou) a příběhu celé 
rodiny (usídlené v Tantu).

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201762  |

„But neámorea bešásas andé jekh than andé jekh baró kaštonó kher ando 
Tantolunden. Godelá rom kaí nas le than ando kher, bešénas andé pénge vurdoná. 
Pénge vurdóná thodiné paša o  kher. Vi amendé sas vurdón. Andé godó bešásas, 
kana phirásas pe le gavá pe o milaí.“ (Mannerfelt, Eriksson 2003: 25)

(Řada příbuzných bydlela ve  velkém dřevěném domě v  Tantolundenu. Ti 
Romové, kteří už se nevešli do domu, bydleli v maringotkách. Ty maringotky 
byly zaparkované nedaleko domu. My jsme taky měli maringotku. Používali 
jsme ji v létě, když jsme cestovali po venkově.) 

Vypráví také o otcově práci letovače a o životě rodiny v letních měsících:

„Pe o milái phirélas murí dei thai muró dad le glátensa krugóm andé Svedo, tsérensa 
thai vurdónesa. Amé phirásas tivoliasa [...] Murí dei drabarélas.“ (Mannerfelt, 
Eriksson 2003: 16)

(V  létě moji rodiče s dětmi jezdili po Švédsku se stany a maringotkami. 
Jezdili jsme s lunaparkem. [...] Babička vykládala budoucnost.) 

Nadja ovšem netrávila s rodiči a sourozenci celé dětství, protože někdy pobývala 
s  otcovou bezdětnou sestrou Voleou, která měla za  manžela Švéda. Když byla 
u nich, připadala si Nadja jako princezna, protože chodila každý den do  školy, 
na rozdíl od života ve velké rodině:

„Kheré, kaí murí dei thai muró dad, či žavas sváko djes andé é škola. Koté sámas 
iniá gláti. Pharó sas murí deiake te lel sama pala sa le gláti thai von kerénas. Voi 
tholas la gadá thai grižilás ó kher. Vi andé ó foro žalas te drabarel. Mùsai sas lake 
te čidel lové aménde.“ (Mannerfelt, Eriksson 2003: 12) 

(U mámy s  tátou jsem nechodila do školy každý den. Bylo nás devět dětí. 
Pro mámu to nebylo snadné, postarat se o všechny děti, i když už nějakou 
práci zastaly. Prala a uklízela. A taky chodila do města vykládat budoucnost. 
Musela na nás vydělat peníze.) 

Nadja poměrně často zdůrazňuje, v jak neutěšených podmínkách žili, což přimělo 
její rodiče, aby ji načas svěřili do ústavní péče. Později se téma romského dětství 
objevuje znovu. Je to ve chvíli, kdy Nadja mluví o svých vlastních dětech a vnou-
čatech. Nadjinu pomoc s výchovou vnoučat kniha prezentuje slovem i s pomocí 
fotografií. V textu Nadja vysvětluje, že za neochotou romských rodičů posílat své 
dcery od určitého okamžiku do školy je obava, aby se nepřiučily gádžovským způ-
sobům (Mannerfelt a Eriksson 2003: 48–49). Vyprávění věnuje mimořádnou po-
zornost nutnosti vychovávat romské dítě v romské domácnosti, kde se naučí rom-
ským způsobům a pravidlům toho, co je správné a nepřípustné, osvojí si koncept 



  |  63

hanby a co se považuje za ostudné (lažav). Proto si k sobě vzala svého vnuka, když 
se její dcera rozvedla s romským manželem a vzala si Švéda.

„Amé phenásas, ke  mai mišto avéla léske te bešél andé jekh romanó kher,  
te sitiól le romané módora. Vunívar perélpe, ke le sákri len sama pala o pérvo 
nepóto vai nepáta. Amé dikhás ke ažutiserás le terné, te na perél leńge preá but 
bučí, ke von si terné hai nai sikadé te len sama pa jekh gláta.“ (Mannerfelt, 
Eriksson 2003: 71)

(My říkáme, že žít v  romské domácnosti a přiučit se tu romským zvykům 
je pro něj dobré. Někdy je prostě potřeba, aby se tchýně postaraly o prvního 
vnuka nebo vnučku. Snažíme se našim mladým pomoct, aby toho na  ně 
nebylo moc, protože jsou mladí a nevědí, jak se o dítě starat.) 

Zatímco Nadja svému vlastnímu dětství ve své knize věnovala pouze první kapitolu, 
Marie-Claude se ve svém příběhu napsaném v 1. osobě singuláru nezaobírá ničím 
jiným než právě svým dětstvím coby devítileté holčičky s vášní pro karate. Na první 
stránce knihy se dozvídáme, že je Romka a žije s rodiči a bratrem ve Stockholmu. 
Text přináší popis jejího v indickém stylu zařízeného pokojíku, povídá se o babičce 
Nadje, která se o ni stará, o jejích hodinách romského tance, dlouze a podrobně se 
věnuje návštěvám hodin karate a stockholmskému lunaparku a také tomu, jak přes 
léto vypomáhá rodině v přívěsu s rychlým občerstvením. Její romský původ se v kni-
ze často zdůrazňuje, například když se poprvé mluví o jejích tanečních schopnostech 
(Muří mami e Nadja sičardás man te kheláv řomanés, kána símas tísta cinoři – Moje 
babička Nadja mě naučila tančit, jak tančí Romové, když jsem byla ještě úplně ma-
ličká); když se mluví o jejím učiteli tance (vo či del duma pes a godó řomanó dialékto sar 
mánde, núma sa gadjá mištó ačaráv les – nemluví tím samým dialektem romštiny jako 
já, ale stejně mu dobře rozumím) anebo když se mluví obecně o tom, jak věci dělají 
Romové (kána khelés řomanés – když tančíš jako Romové).

Vyprávění ukazuje, že dívka vyrůstá s povědomím o rodinné historii, protože ba-
bička s ní sdílí svoje vzpomínky a myšlenky. V textu se srovnává dětství Marie-Claude 
se životem romských dětí v minulosti. V knize o Marie-Claude je přetištěna i fotogra-
fie uveřejněná v knížce o její babičce Nadje, na níž je Nadja s dcerou Ramonou v zimě 
v dřevěné chatě ve velmi polních podmínkách. Vysvětluje se zde, že Marie-Claude 
jako dítě o dřívějším životě Romů a jejich dětí slyšela a že ví, že se úplně změnil.

„Kána muři mamí e Nadja sas terní, bešénas but řom ánde le vurdoná. Voj phenélas 
mange, ke šil sas thaj naj dragóso. Kána muří bibí e Ramona arakhádili, traínas 
ánde jekh řomaní bar. Von bešénas ánde jekh prósto kaštunó kherořó, kaj muřó pápo 
anzardás. E mamí músaj te mekél la Ramona ánde jekhé glaténgo kher, ánda godjá, 
ke prja šil sas te bešén jekhé bebetésa koté. Vi but hírci sas koté. E mamí phenélas 
kanagódi, ke šaj aváv baxtalí, ke či akakhádilem pe láki vrjáma. 

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201764  |

– Me sim raduimé, ke  muřé nepótsi si len gadjá lašo trájo, phenélas muří mamí 
vunívar.“ (Taikon-Melker, Eriksson 2010: 61) 

(Když byla moje babička Nadja mladá, mnoho Romů žilo v maringotkách. 
Vyprávěla mi, že v nich byla zima a nebylo to moc pohodlné. Když se narodila 
teta Ramona, žili v romské čtvrti. Bydleli v prosté malé chatě ze dřeva, kterou 
postavil děda. Babička musela nechat Ramonu v dětském domově, protože 
pro miminko byla v  domě moc velká zima. Také tam byla spousta krys. 
Babička někdy říká, že mám být šťastná, že jsem tehdy nebyla na světě.
– Jsem ráda, že moje vnoučata mají tak pěkný život, říká občas moje babička.) 

Obrazy z dřívějších dob se srovnávají s dětstvím Marie-Claude, plným radosti 
a zábavy ve škole i ve volném čase, na hodinách karate nebo během letních rodin-
ných cest po Švédsku. Když zrovna nevypomáhá v rodinném podniku s rychlým 
občerstvením, užívá si děvče lunaparku.

Z vyprávění je také patrné, jak roste její povědomí o vlastní etnicitě a o sym-
bolech romského národa v  duchu myšlenek Mezinárodního romského hnutí. 
Vprostřed knihy je několik stránek věnováno pojednání o romském jazyce, vlajce, 
národu a jeho původu a o utrpení Romů během 2. světové války. Z textu vyplývá, 
že o ústředních historických narativech romského hnutí (Hancock 2013) se do-
zvídá od své tety, širší rodiny a v romském centru ve Stockholmu. Ví o indickém 
původu Romů, ví o tom, že její kalderašští předci přišli z Ruska, že existují další 
subetnické romské skupiny, zná romskou vlajku. Ich-forma, v níž se příběh Ma-
rie-Claude odvíjí, reflektuje romský osud skrze její první setkání s historií Romů 
za druhé světové války. 1. osoba singuláru působí daleko emotivněji než neosobní 
er-forma. O tragické historii Romů (nekežime historia) se nedozvěděla z knihy ani 
od učitele, nýbrž od tety Ramony během společné návštěvy muzea:

„Muři bibi e Ramona phendás mange, ke  áme le řom si amén jekh nekežimé 
história. Voj kamélas te sičuváv maj but pa godó, thaj voj las man pésa kaí jekh 
muzéo, te dikhás pe patréci pa le řom thaj patréci pa o dújto lumiáko marimós. Amé 
lam pe aménde amaré maj šukár gadá, kána gelám koté. 
Koté sas patréci pe gláti, kaj sas sa gadjá terné sar mánde. Von areslé phandadé 
ánde le kámpuri thaj či dine len te xan. Thaj gadjá pe vurmería merénas but. Me 
nakežísájlem, kána dávas man gíndo pe lénde. Me či ačarávas, sóstar von kerdé 
godjá le řoménsa. Amé či sam nasúl manúš.“ (Taikon-Melker, Eriksson 2010: 
32–33)

(Teta Ramona mi řekla, že my Romové máme tragickou historii. Chtěla 
mi toho ukázat víc, a tak mě vzala s sebou do muzea, abychom se podívaly 
na  fotografie Romů a  fotografie z 2. světové války. Na  tu návštěvu jsme si 
vzaly své nejkrásnější oblečení. 
Byly tam snímky dětí mého věku. Byly uvězněné v táborech a nedostávaly 



  |  65

najíst. A kvůli tomu řada z nich časem zemřela. Když jsem o nich přemýšlela, 
bylo mi hrozně smutno. Nedokázala jsem pochopit, proč tohle Romům 
udělali. Nejsme špatní lidé.)

Tento úryvek je zajímavý a  významný hned z  několika důvodů, provázaných 
s budováním romské identity soustředěné kolem osudu Romů za druhé světové války 
a obzvlášť s těmi jeho aspekty, které podle Slawomira Kapralského plní komunikační 
a připomínací roli (Kapralski 1997: 276). Návštěva muzea zde figuruje jako klíčový, 
až rituální moment, protože děvče i  její teta se oblékly do  svých nejlepších šatů, 
které se obvykle nosí na významné oslavy a události. Dívka se ztotožňuje s dětmi 
na  fotografiích zaprvé proto, že byly stejného věku jako ona, a  zadruhé proto,  
že byly uvězněny pouze kvůli svému romskému původu. V obrazové části lze vidět 
panely z expozice popisující nacistické lágry a Mengeleho pokusy na lidech a také 
snímek dvou dívek z  táborů, ale v  textu samém se neobjevují žádné počty obětí 
ani pojmy jako Porrajmos, nacismus apod. Osobní reflexe devítileté dívenky, která 
dochází k závěru, že nedokáže pochopit, proč se toto Romům stalo, dodává vyprá-
vění na naléhavosti. Její pohled na věc se mění, když z 1. osoby singuláru přechází  
do 1. osoby plurálu v zobecňující obhajobě všech Romů – „nejsme špatní lidé“.

Obě knihy vznikly ve stejné tradici ilustrovaného životního příběhu, ale mezi 
popisy romského dětství, tak jak jej prezentují, jsou zásadní rozdíly. První kniha 
je lineárním životním příběhem, jehož cílovým publikem je široká veřejnost, děti 
i dospělí. Vypráví o osudech Nadji a historky z dětství se odehrávají na prvních 
stránkách knihy. Druhá kniha je vyprávěním devítileté holčičky Marie-Claude 
v 1. osobě v přítomném čase s odkazy na nedávnou minulost a dějiny Romů. Obě 
knihy se točí kolem hlavní protagonistky a obě odkazují na její romský původ.

Nadjino vypravování o dětství se soustřeďuje na širší příběh její rodiny, za-
městnání rodičů a  způsob života v  rozšířené rodině a  romské komunitě v ulici 
Tanto, a  zdůrazňuje odlišnost romských a  švédských dětí (švédské děti chodi-
ly do  školy pravidelně, zatímco romské ne; romské děti byly chudé a dostáva-
ly obnošené šatstvo od církve; romské děti se svými rodinami kočovaly). Příběh  
Marie-Claude na druhé straně naznačuje, že ta už prožívá běžné dětství dívenky, 
která chodí do školy a užívá si širokou škálu volnočasových aktivit. Její romský 
původ nijak neovlivňuje její dětská léta.

Další zásadní rozdíl tkví v klíčovém vypravování o romské identitě. Marie-C-
laude je kromě uvedených věcí také pyšná na svůj romský původ. Je vychovávána 
ve vzpomínkách na rodinu a předky, které zná z vyprávění babičky, a o historii 
Romů v Evropě slýchá od své tety. Představitelé Nadjiny generace (narozené v me-
ziválečných letech nebo těsně po druhé světové válce) o svém raném dětství ho-
voří skrze vyprávění o širší rodině a romskou historii představují prostřednictvím 
dokumentárních fotografií přímých předků a  současníků. V nedávno uveřejně-
ných dětských příbězích lze naopak sledovat vysoce individualizovaná vyprávění, 

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201766  |

která pojímají romské dějiny a romský národ obecně, s odkazem na velké příběhy 
současného romského hnutí, tedy indický původ Romů a jejich historickou vik-
timizaci, která vyvrcholila během druhé světové války. Zatímco Nadjina generace 
(k níž patří i Aljoša Taikon a Fred Taikon) se identifikuje s rozšířenou rodinou, 
generace narozená v osmdesátých a devadesátých letech 20. století se ztotožňuje 
s romským národem celého světa.

6 Závěr

Ve vyprávění o dětství tak, jak je prezentováno v životních příbězích švédských 
Romů, lze vysledovat a popsat několik tendencí. Zaprvé je patrný obecný trend 
postupující individualizace a personalizace. Zatímco první romské publikace při-
nášejí příběh kolektivního já romské dívky (Katici, Marica), později se setkává-
me se skutečnými příběhy existujících osobností, propojenými s dokumentárními 
fotografiemi (Aljoša, Nadja), v nichž je příběh dětského já součástí vzpomínání 
na romskou komunitu a rodinu, ve které vypravěč/-ka vyrostli. Nakonec přichází 
vysoce individualizované vyprávění romského dítěte (Marie-Claude), které má 
„běžné“ dětství, ale je hrdé na své romské kořeny a  je vychováváno v odkazech 
na  romskou historii. Tento vývoj se zdá odviset od  generace autora (data jeho 
narození), a nikoli od roku vydání dané publikace. Paměti autorů, kteří vyrůstali 
uprostřed 20. století, přinášejí osobní příběhy vyprávěné skrze příběhy o rozšířené 
rodině a  její konkrétní historii. Na druhou stranu v dětské literatuře popisující 
osoby narozené ke konci 20. století lze vidět posun k vysoce individualizovanému 
vyprávění, které pojímá romskou historii a  romský národ v obecných intencích 
za užití velkých příběhů současného mezinárodního romského hnutí. 

Přestože téma utrpení Romů za 2. světové války se objevilo už v raném cyklu 
knih Katici, následkem zvyšování povědomí o těchto událostech v kontextu švéd-
ské a mezinárodní romské politiky lze vysledovat kontinuální přítomnost tohoto 
tématu i v nedávno vydaných publikacích pro romské děti.

Spisovatelka Gunilla Lundgrenová a  fotografka Anna Erikssonová rovněž 
přispěly k  tvorbě specifického obsahového a vizuálního stylu vyprávění o dětství 
švédských Romů za použití dokumentárních materiálů ze soukromých a veřejných 
archivů, které mají memoárům dodat na věrohodnosti. Role Lundgrenové v zavedení 
obrazových publikací jako převažujícího typu literatury psané či spolupsané Romy 
dále poukazuje na význam osobního vkladu lidí podílejících se na přípravě publikace.

Všechny životní příběhy popisující vypravěčovo dětství obsahují vyprávění 
o  rodinném životě, předcích, práci, kterou vykonávali, zvycích spojených s  růz-
nými obdobími roku a  rodinného života, duchovním světě a náboženství. Dále 
je zde přítomný přenos kulturních norem a povědomí o rodinné historii spolu se 
zobecňujícími narativy o Romech jako jednom společenství.

Přeložila Karolína Ryvolová



  |  67

Literatura

Berta, M., Kuzhikov, D. 1996. Amare Anglune Betivura. Stockholm: Skolverket / 
Vorta Drom. 

Bergland, B. A. 1994. Representing Ethnicity in Autobiography: Narratives of 
Opposition. The Yearbook of English Studies, 24, Ethnicity and Representa-
tion in American Literature, 67–93.  

Blandford, J. 2013. Remnants of Auschwitz – Romani Narratives and the Aesthetics 
of Holocaust. The Holocaust in History and Memory 6, 107–116.

Caldaras, M., Caldaras, D. 1983. Zigenarmor berättar: traditionella zigenska sagor 
återberättade på svenska och romani. Stockholm: Fabel.

Caldaras, H. 2002. I betraktarens ögon. Stockholm: Prisma. 
Deleuze, G., Guattari, F. 1986. Kafka: Towards a Minority Literature. Minneapolis 

& London: University of Minnesota Press.
Demetri, M., Dimiter-Taikon, A., Rodell Olgaç, C. 2010. Kelderashgruppens 

historia och kulturarv i  Sverige: en intervjustudie för Delegationen för rom-
ska frågor. Dostupné z: http://arkiv.minoritet.se/romadelegationen/www.
romadelegationen.se/dynamaster/file_archive/100408/88da0316e43ce-
0c7e4d8f03b47bceff3/KELDERASHGR_HISTORIA_2010–03–31.pdf 
[cit. 2017–11–10].

Demetri, M., Dimiter-Taikon, A. 2002. Pay zuvindo. Romane sityarimata haj di-
vano – Romska ordspråk och talesätt. Stockholm: Skolverket.

French, L. 2015. Roma Voices in the German-Speaking World (New Directions  
in German Studies). Bloomsbury Academic.

Gjerdman, O., Ljungberg, E. 1963. The language of the Swedish coppersmith gipsy 
Johan Dimitri Taikon: grammar, texts, vocabulary and English word-index. 
Uppsala: A.-B. Lundequistska Bokhandeln.

Grobbel, M. 2003. Contemporary Romany Autobiography as Performance.  
The German Quarterly, 76 (2), 140–154.

Hancock, I. 2013. We are the Romani People: Ame Sam e Rromane Džene. Hatfield: 
University of Hertfordshire Press. 

Jakowicz, W. 1983. O Tari thaj e Zerfi. Stockholm: Skolöverstyrelsen.
Kapralski, S. 1997. Identity building and the Holocaust: Roma political  

nationalism. Nationalities Papers, 25 (2), 269–283. 
Liedholm, M., Lindberg, G. 2010. Romska barn i skolor. Dostupné z: http://www.

minoritet.se/4377 [cit. 2017–11–10].
Liégeois, J-P. 1994. Roma, Gypsies, Travellers. Strasbourg: Council of Europe.
Lundgren, G., Tan-Mercowiç, S., Tan-Mercowiç, G., Taikon, N. 1972. Maritza – 

en Zigenarflicka. Stockholm: AWE/Gebes. [photo: Lars Jacobson]
Lundgren, G., Tan-Mercowiç, Z. 1991. Zenia, en Zigenerska. Stockholm: Alfabe-

ta. [photo: Malcolm Jacobson]

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201768  |

Lundgren, G., Taikon, A. D. 1998. Aljosha – Zigenarhövdingens pojke.. Stockholm: 
Bonnier/Carlsen. [Illustations: Amanda Eriksson]

Lundgren, G., Taikon, A. 2003. From Coppersmith to Nurse: Alyosha the Son  
of a  Gypsy Chief, translated by Donald Kenrick. Centre de Recherches 
Tsiganes / University of Hertfordshire Press.

Lundgren, G., Taikon, S. 2005. Sofia Z–4515. Stockholm: Tranan/Podium.
Lundgren, G., Taikon, S. 2012. SOFIA Z 4515, translated to English by Janna 

Eliot. London: Mantra Lingua Ltd, Global House London. 
Mannerfelt, K., Eriksson, A. 2003. Nadja Taikon. Tjejen från Tanto. É šei anda 

Tanto. Stockholm: LL-förlaget.
Marta, C. 1979. A group of Lovara gypsies settle down in Sweden: An analysis of their 

acculturation. Stockholm: LiberFörlag/Allmänna förl.
Marushiakova, E., Popov, V. 2005. The Roma – a  Nation without a  State? 

Historical Background and Contemporary Tendencies. In: Burszta,  
W., Kamusella, T., Wojciechowski, S. (eds.). Nationalismus Across the Globe: 
An overview of the nationalism of state-endowed and stateless nations. Poznan: 
School of Humanities and Journalism, 433–455.

Montesino, N. 2012. Social disability: Roma and refugees in Swedish welfare. 
International Journal of Migration, Health and Social Care, 8 (3), 134–145.

Reyes, G. M. 2010. Memory and Alterity: The Case for an Analytic of Difference. 
Philosophy and Rhetoric, 43 (3), 222–252.

Rodell Olgaç, C. 2013. Education of Roma in Sweden – an interplay between 
policy and practice. In: Hornberg, S., Brüggemann, C. (Hrsg.). Die Bil-
dungssituation von Roma in Europa. Studien zur International und Inter-
kulturell Vergleichenden Erziehungswissenschaft 16. Münster: Waxmann, 
197–213.

Rothstein, B. 1996. The social democratic state: The Swedish model and the bureaucratic 
problem of social reforms. Pittsburgh, PA: University of Pittsburgh Press.

Scherp, L. 1979. Amari śib. Stockholm: Skolöverstyrelsen.
Skolverket. 2007. Romer i  skolan. En fördjupad studie. Rapport 292. Stockholm: 

Skolverket.
Smith, S., Watson J. 2010. Reading Autobiography: A Guide for Interpreting Life 

Narratives. 2nd  edition. Minneapolis: University of Minnesota Press.
SOU 1956: 43. Zigernarfrågan. Betänkande avgivet av 1954 års zigenarutredning. 

Socialdepartementet.
SOU 2010. Romers rätt – en strategi för romer i Sverige. Stockholm: Fritze. Do

stupné z: www.minoritet.se/4375 [cit. 2017–11–10].
Taikon, F. 2017. Barnen på Tanto. Tantoindianerna / Le gláti po Tanto. Le tantoin-

diánura. Stockholm: ERG förlag.
Taikon, K. 1963. Zigenerska. Stockholm: Wahlström & Widstrand.
Taikon, K. 2015. Katitzi och Swing. 1–2. Stockholm: Natur och Kultur. 



  |  69

Taikon, K. 2016. Katitzi och Lump & Katitzi i skolan. 7–8. Stockholm: Natur och 
Kultur. 

Taikon, K. 2017. Katitzi Z-1234. Stockholm: Natur och Kultur.
Taikon-Melker, R., Eriksson, A. 2010. Marie-Claude – Jekh řomani šej /  

Marie-Claude – en romsk tjej. Stockholm: ERG förlag.
Tillhagen, C.-H. 1965. Zigenarna i Sverige. Stockholm: Natur och Kultur.
Toninato, P. 2014. Romani writing: literacy, literature and identity politics. Taylor 

& Francis.
Trankell, I., Trankell, A. 1968. Problems of the Swedish Gypsies. Scandinavian 

Journal of Educational Research, 12 (1), 141–214.
Zahova, S. 2014. History of Romani Literature with Multimedia on Romani Kids´ 

Publications. Sofia: Paradigma.
Zahova, S. 2017. ‘The Romani people’ narratives in books for Roma children.  

In: Kyuchukov, H., New, W. (eds.). Languages of Resistance: Ian Hancock´s con-
tribution to Romani Studies. Munich: Lincom Academic Publisher, 374–389.

Sofiya Zahova | Dětství v životopisných textech švédských Romů – tendence a proměny



Romano džaniben 24 (2) | 201770  |



  |  71Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny

| Jan Červenka1

Prvky cizích pravopisů v pravopisu 
severocentrální romštiny – proměny v teorii 
a ediční praxi od počátku systematického 
pravopisu do přelomu osmdesátých 
a devadesátých let 20. století2

Abstract

The article traces the evolution of one of the orthographic principles for North–
Central Romani in Czechia: marking of code-switching in Romani with the use 
of the orthographic system of the source language (Czech). The length of the period 
under estimation is determined by the publication of two texts prepared in the time 
of so-called perestroica but published only after 1989. The author comes to following 
periodization: the researched principle was first published not earlier than 1991 but 
it has been present in Romani as written in Czechoslovakia since the introduction 
of the orthographic system in the early 1970s. In the times of Svaz Cikánů–Romů 
(Union of Gypsies-Roms, 1969-1973), there was an explosive development of 
Romani journalism which brought a lot of code-switching into the texts. In the times 
of forced decline of Romani ethno-emancipation movement (1974-1989), social 
themes completely disappear from the texts published in Romani but that is also why 
Romani language published in that time becomes purist, although there is no support 
for Romani nationalism. Code-switching comes back into the texts with the revival 
of social themes only in the very last period of the communist regime and in the texts 
published after the fall of communism.

Key words 

Romani language, orthography, code–switching, history

1 �Autor je odborným asistentem na Semináři romistiky Katedry středoevropských studií FF UK, v letech 
2005–2016 byl vedoucím Semináře. E-mail: jan.cervenka@ff.cuni.cz

2 �Tento text vznikl v rámci Programu rozvoje vědních oblastí na Univerzitě Karlově č. P10 – Lingvistika, 
podprogram Romové v synchronní i diachronní perspektivě.



Romano džaniben 24 (2) | 201772  |

0 Úvod

Cílem tohoto článku je zmapovat dynamiku vývoje principu, který je v  zápisu  
severocentrální romštiny3 alespoň latentně přítomen již od počátku pravopisu – 
totiž principu zápisu produktů jazykového kontaktu využívajícího pravopisných 
systémů zdrojových jazyků. Budu sledovat proměnlivost pojetí jazykového mate-
riálu, pro který byl sledovaný pravopisný princip doporučován či aplikován, dále 
mě bude zajímat konkrétní podoba jeho postulace a budu sledovat i míru konzis-
tence v jeho užívání. Rovněž budu sledovat míru závaznosti případných doporu-
čení ze strany standardizátora, a míru deklarace těchto pravopisných prvků jako 
skutečného principu.

Přítomný článek se soustředí na  období od  vzniku systematického pravo-
pisu pro severocentrální romštinu v  Československu v  roce 1970 do  publikace 
dvou přelomových textů vznikajících na sklonku komunistického režimu v době  
tzv. přestavby a otištěných brzy po změně režimu.

Výchozí hypotézou bylo, že v souladu s historií celého pravopisu severocen-
trální romštiny měl zápis přepínání kódu pomocí pravopisu majoritních jazyků 
na počátku charakter doporučení (jako je tomu později – viz Hübschmannová, 
Šebková, Žigová 1991: 612), později se vyjevuje jako pravopisný princip a nej-
později ze všech čtyř principů4 je nakonec postulován nebo pojmenován jako sa-
mostatný princip – etymologický – až v Pravidlech (Hübschmannová et al. 2006), 
ovšem s redukovanou potenciální aplikací způsobenou jazykově puristickými ten-
dencemi. Jeho aplikace pak od devadesátých let diferuje vzhledem k typu textů dle 
funkce a uživatelských skupin. Tato výchozí hypotéza se ovšem v průběhu práce 
na  textu zpřesňovala. Užitečným se ukázalo podchytit veškeré texty dotýkající 
se teoreticky pravopisu severocentrální romštiny, a pro počáteční období i  veš-
keré texty publikované v tomto jazyce. Dále se ukázalo vhodným sledovat jako 
rozšiřující téma celkovou práci autorů či editorů s jazykovým kontaktem. V řadě 
případů se totiž vedle sebe vyskytují kontaktové prvky v  různé míře kombinu-
jící přepínání kódu a adaptaci. Navíc míra morfologické a pravopisné adaptace 
v daném textu ukazuje způsob a důslednost ediční práce s  jazykovým kontak-
tem, případně i  míru připuštění jazykového kontaktu jako takového do  psané 
romštiny. Pojetí jazykového kontaktu v  jednotlivých textech sleduji rovněž 

3 �Severocentrální romština je dominantním dialektem na území Česka a Slovenska. Pouze těchto území 
se týká sledovaná pravopisná problematika. Tímto dialektem se sice rovněž mluví v Užhorodské oblasti 
na Ukrajině a v jižním Polsku, ale jak jsem již upozornil dříve (Červenka 2014: 57), ortografické ambice 
se vždy týkaly pouze české a slovenské varianty. Na Ukrajině se v tomto dialektu začíná publikovat teprve 
v době finalizace tohoto článku v roce 2017, a to s použitím vlastního systému zápisu v cyrilici, a v Polsku 
se již delší dobu používají systémy založené na polském pravopisu, které podle mých dosavadních informací 
rovněž nemají ambice standardizovaného pravopisu daného dialektu.

4 Viz oddíl 0.3 tohoto článku.



  |  73

na variacích deklarovaného či používaného souboru grafémů, zejména na expli-
citním zařazování či vyřazování hlásek signalizujících kontakt s češtinou, jako jsou  
ě, ř, y, x a q. To vše nutně vedlo k omezení závěru sledovaného období na přelom 
osmdesátých a devadesátých let 20. století.

0.1 Romština jako kontaktní jazyk

Romština je již od svého vzniku jazykem s velkým vlivem jazykového kontaktu. 
Je samozřejmě úkolem do budoucnosti pro autora či další badatele uvedené tvr-
zení plně verifikovat, zde jen odkažme na bohatou literaturu (např. Matras 1995), 
připomeňme asymetrický bilingvismus mluvčích romštiny s majoritními jazyky, 
běžné přepínání do těchto jazyků i v hovoru rodilých mluvčích romštiny a čas-
té přejímání: zajímavé je například nazývání kovářského náčiní poměrně ranými 
přejímkami, jako je svirin („kladivo“ – přejímka z řečtiny).5 Jako silně kontaktní 
jazyk se romština od začátku musí vyrovnávat s nejrůznějšími prvky kontaktních 
jazyků.6 Na různé typy produktů kontaktu v současné mluvené romštině pouka-
zuji ve svém starším textu (Červenka 2006b). Typickými produkty přepnutí kódu 
jsou například počítané předměty po (přejatých) číslovkách jako sedem rokov, sto 
korún7 (tamtéž: 92), vyskytují se však i delší spojení: za slovenského štátu, z tretie-
ho pokolenia, folklórny festival vo Východnej (tamtéž: 101).8 Problematiku zápisu 
přepínání v psané romštině jsem mapoval již ve své diplomové práci (Červenka 
1996: 50–52). S rozvojem psané romštiny přibývá problém, jak zejména nápad-
nější produkty jazykového kontaktu zachycovat písmem, a to nejvíce v případech, 
kdy dochází k úplnému střídání kódu bez adaptace do romštiny.

Jako kontaktní jazyky severocentrální romštiny se ve sledovaných textech vy-
skytovaly téměř výhradně čeština a slovenština, respektive jejich dialekty. Principi-
álně jde ovšem o zápis prvků kteréhokoli jazyka kromě romštiny.

5 �Kovářství totiž patří mezi tradiční předevropská povolání Romů, a např. na slovenském území si Romové 
drželi až do 20. století i vlastní postupy, jako např. kování vsedě. Dalo by se tedy očekávat, že si zachovají 
i tradiční terminologii, když už ne pro výrobky, alespoň pro náčiní, o němž nemuseli komunikovat 
v majoritních jazycích. A pokud už terminologii nahradily přejímky, dalo by se očekávat, že budou až 
z pozdějších kontaktních jazyků, např. slovenštiny.

6 �Za pozornost stojí např. zvláštní mechanismy morfologické adaptace, které zhruba od poloviny kontaktu romštiny 
s řečtinou odlišují morfologii nově přejatých jmen i sloves od původních a od dřívějších přejímek. Elšík a Matras 
(2006: 72) pro tyto skupiny zavedli Elšíkovy termíny oikoklitická a xenoklitická slova. Teoretické řešení samotného 
jazykového kontaktu romštiny s ostatními jazyky je však zcela mimo rámec mého textu, který se zabývá jen jeho 
zápisem v psané severocentrální romštině od vzniku pravopisu SCR (Svazu Cikánů–Romů).

7 �Jelikož v celém mém textu hrají roli citace různých typů zápisu přepínání kódu, v nichž někdy jsou a někdy 
naopak nejsou použity na různých místech uvozovky, vyhrazuji si právo oproti úzu tohoto časopisu používat 
sám pro citaci kurzivu namísto uvozovek.

8 �Dalším nepřímým dokladem uvedené teze o silném vlivu kontaktu na romštinu bude i tento článek.

Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny



Romano džaniben 24 (2) | 201774  |

0.2 Historie standardizace pravopisu severocentrální romštiny

V  přítomném textu nebude příliš problematizována otázka standardizovanosti 
romštiny ani pojetí samotného pojmu „standardizace“. Tím se podrobněji zabý-
vám v  jiném textu (Červenka 2014: 64–68).9 Přiblížím však dosavadní pozná-
ní o historii pravopisu severocentrální romštiny, kterou shrnuje uvedený článek 
(tamtéž: 57–62). 

Ačkoli severocentrální romština byla nějakými způsoby zapisována už před 
rokem 1971, za počátek skutečného pravopisu aspirujícího na standardní systém 
přesahující horizont jednoho autora je třeba považovat až pravopisné zásady Sva-
zu Cikánů–Romů (dále jen pravopis SCR):10 

V  roce 1971 vychází v  časopisu Svazu Cikánů–Romů Románo ľil série příloh 
o romštině a hned na jejím počátku jsou publikována první pravopisná pravidla 
pro severocentrální dialekt romštiny (Hübschmannová, 1971)11. Pravidla byla dle 
všech dostupných svědectví přijata Jazykovědnou komisí Svazu Cikánů–Romů. 
Existence samotné jazykovědné komise a přijetí pravidel jsou dle dosavadního stavu 
bádání doloženy kupodivu pouze v textech hlavní postavy tohoto procesu, Mileny 
Hübschmannové […], a to navzdory faktu, že k samotnému Svazu Cikánů–Romů 
je známo již poměrně mnoho archivního materiálu. Vznik komise není rovněž 
nikde přesně datován, můžeme ovšem soudit na dobu mezi roky 1969, kdy byl Svaz 
založen, a 1971, kdy byly její výsledky publikovány. (Červenka 2014: 57–58) 

Po přijetí zásad následovalo poměrně dlouhé období, kdy navzdory několika změ-
nám jazykově-politické situace nedocházelo k významnějším aktům týkajících se 
standardizace. Text (tamtéž: 59) upozorňuje na menší míru závaznosti a  syste-
matičnosti prvních pravidel, v zásadě šlo o stručnou charakteristiku pravopisných 
zásad používaných ve svazovém časopise, ale dodává: 

Je třeba přiznat, že tvrzení o  formálně platném a  strukturně dopracovaném 
standardu v  uvedeném období nemusejí být zcela mylná. Uplatníme-li méně 
formalistické hledisko, než jsem dosud zastával, můžeme dospět i ke  stanovisku, 
že dosavadní úprava stačila v  obou smyslech: Hlavní zásady pravopisu byly 
vyhlášeny již v  roce 1971 a  v  písemné praxi byly odchylky od  nich způsobeny 
spíše a  častěji chybami uživatelů než nejasnostmi v  samotných pravidlech […]. 
Proto nevznikla tak silná potřeba je dopracovat. Zvolený pravopis byl zároveň 
prezentován jako pravidla Svazu Cikánů–Romů […] a nezaznamenal jsem ani 

  9 Tam, kde to je účelné, budu ovšem i v tomto článku konfrontovat postulovaná pravidla s ediční praxí.
10 �Vzhledem k možné záměně zkratek pro Svaz Cikánů–Romů a severocentrální romštinu budu důsledně 

výrazem pravopis SCR označovat „pravopis Svazu Cikánů–Romů“, zatímco pro spojení „pravopis 
severocentrální romštiny“ budu používat výraz nezkrácený.

11 V přítomném textu jde o pramen Hübschmannová 1971a.



  |  75

v romských, ani v majoritních kruzích diskusi týkající se jeho legitimity. Rovněž 
jsem nezaznamenal vědomou snahu psát dle jiných zásad, s výjimkou některých 
solitérních experimentů. (Červenka 2014: 60) 

Upozornil jsem též i na mírné variace v rámci pravopisných zásad vyskytující se již 
v uvedeném období (Červenka 2014: 60):

Zajímavé přitom je, že pravopisná pravidla, tak jak byla postupně publikována, 
a také jak jsou používána v písemné a ediční praxi samotné hlavní autorky a jejích 
přímých žáků, se v průběhu sledované doby mění, vyvíjejí a variují (konkrétní 
doklady srov. např. Červenka, 2006b: 60–61)12, a  nikdy to nemá podklad 
ve  skutečné rekodifikaci nebo publikovaném návrhu změn. Určitou výjimkou je 
přiznání modifikace pravidel v závěru textu Hübschmannové a Šebkové (2003: 
97): „Byli bychom rádi, kdyby předložená pravidla, vypracovaná lingvistickou 
komisí Svazu Cikánů–Romů (a do jisté míry modifikovaná)13 mohla být oporou 
na této cestě.“

V červnu 2008 dochází k předělu: ve Slovenské republice je slavnostně vyhlášena 
standardizace severocentrální romštiny doprovázená knižní publikací pravidel vro-
čených 2006 (Hübschmannová et al. 2006). Nová pravidla lze charakterizovat takto:

Přelomem, zejména ovšem v  symbolické rovině, je vydání Pravidel romského 
pravopisu na  Slovensku. Do  základních zásad zápisu romštiny, platných 
od  roku 1971, druhá standardizace nezasahuje. Klade však […] daleko větší 
důraz na  systémovou ucelenost po  vzoru pravidel majoritních jazyků a  rovněž 
na oficiální deklaraci. Odlišný je také způsob, kterým vznikla, zejména intenzivní 
stupňovitá spolupráce českých romistů a  slovenské romské inteligence. Zajímavé 
je, že v Pravidlech samotných přitom nenajdeme přiznání aspirace na  oficiální 
platnost i v České republice. (Červenka 2014: 62)

Pro dnešní téma je klíčové přiblížit i principy, na kterých je pravopis severocent-
rální romštiny založen. Není náhodou, že odkazy, které použiji, byly publikovány 
až po sledovaném období – jak totiž v tomto textu ukážu, systematické podchyce-
ní pravidel na základě principů se datuje až do devadesátých let.14

12 V přítomném textu jde ovšem o pramen Červenka 2006a.
13 Zvýraznil Červenka 2014.
14 �Všechny čtyři principy, které přiznává knižní vydání pravidel (Hübschmannová et al. 2006: 19–20) se 

v popisu pravidel například objevují až krátce před standardizací (konkrétně Červenka 2006a). Do té doby 
buď nebyly zmiňovány vůbec, nebo byly uváděny pouze dva až tři.

Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny



Romano džaniben 24 (2) | 201776  |

0.3 Principy pravopisu severocentrální romštiny

Zmíněné čtyři principy jsou v pravopisu severocentrální romštiny nějakým způ-
sobem přítomny od začátku systematického zápisu,15 přehledně se ovšem objevují 
až v Pravidlech, podle kterých je přiblížím (Hübschmannová et al. 2006: 19–20)16:

a) Princip fonematický17 spočívá hlavně v zápisu fonémů a je v severocen
trální romštině základním principem.

b) Princip morfematický18 ho modifikuje zejména v případě zápisu hlásek 
na konci slova, případně na morfematických švech, kde se zapisují znělé i aspiro-
vané hlásky, ač se vyslovují jejich neznělé a neaspirované protějšky.

c) Princip etymologický je vyhrazen jen pro ty části romských textů, kte-
ré jsou produktem jazykového kontaktu s cizím jazykem, ale nejsou standardně 
adaptovány. Ty pak využívají pravopisu zdrojového jazyka. Na rozdíl od prvních 
dvou – dominantních – principů se pojetí třetího principu během existence pra-
vopisu mění, a část tohoto vývoje je námětem mého problematizujícího textu,19 
proto ho na tomto místě nemohu představit jednoznačněji.

d) Interdialektní princip20 modifikuje zápis severocentrální romštiny 
v případě, že se liší subdialektní varianty hlásek. Pravidlo doporučuje při zápisu 
zachovávat původnější nebo většinové hláskové varianty, navzdory dialektním 
modifikacím v  mluvené řeči autora. Dynamiku a  variace tohoto principu jsem 
již popsal jinde (Červenka 2006a), pro účely tohoto článku tedy ponechme 
pouze jako příklad zápis dialektních variant ď/dž21: původní protiklad zmíněných 
fonémů splynul v  dialektech severocentrální romštiny na  Spiši a  Šariši na  dž, 
zatímco v dialektu na severním Záhoří na ď. Pravopisná pravidla však doporučují 
ď a dž vždy rozlišovat.

15 �Ponechme pro tento účel stranou deklaratorní rovinu pravidel a variace pojetí jednotlivých principů, o tom 
srv. např. Červenka 2006a: 60–63, kde je geneze příslušné pasáže reflektována.

16 Srv. též Červenka 2006a: 61–62.
17 �Můžeme se častěji setkat s označením fonologický, a bohužel i nepříliš správným označením fonetický 

(k tomu srv. např. diskusi Červenka 2006a: 60–61).
18 Setkáme se i s označením analogický nebo gramatický.
19 �Dokonce jeho vydělení jako samostatného principu a pojmenování pochází právě až z roku 2006, tedy 

z doby, kterou již v tomto textu nesleduji.
20 �Princip je s některými variacemi přítomen v pravopise od začátku, ale jako samostatný princip byl takto 

poprvé pojmenován v mé diplomové práci (1996: 55). Upozorňuji rovněž, že Andrš (2003: 39) chápe pojem 
jinak a úže: interdialektismy jsou pro něj původnější výrazy z dialektů odlišných od slovenské romštiny.

21 K diskusi právě tohoto protikladu srv. též Červenka 2003.



  |  77

0.4 Periodizace pravopisu použitá v tomto textu

Novinkou oproti citovaným textům (zejména Červenka 2014 a Červenka 2006a) 
bude v  přítomném článku jednak posunutí začátku pravopisu do  roku 1970 – 
a hlavně další dva periodizační předěly, a sice jednak roky 1973/74 a jednak obdo-
bí kolem roku 1989, kterým tento článek ukončuji. K novým předělům mě vedou 
zejména dva důvody: 

1) Jednak je to zpřesnění pohledu na sociolingvistickou situaci psané rom-
štiny, zejména její rozvoj včetně možnosti rozvoje publicistického stylu, který je 
přerušen zrušením Svazu Cikánů–Romů v roce 197322 a vrací se v předvečer pádu 
komunismu v Česku i na Slovensku. V období devadesátých let, které do přítom-
né analýzy již nezahrnuji, ale které bezprostředně následuje, dochází k ještě výraz-
nějšímu rozvoji, než byl možný v letech 1970–1973. Dochází navíc i k povýšení 
romštiny v Československu na  jazyk národnostní menšiny. Rovněž je po tomto 
předělu významnou změnou rozvoj psané romštiny mimo ediční péči hlavní au-
torky pravopisných pravidel, Mileny Hübschmannové (ve  své diplomové práci 
– Červenka 1996 – dokonce analyzuji výhradně takové texty z let 1991–1995). 

2) Další důvod zavedení periodizačního předělu kolem roku 1989 souvisí 
s nepotvrzením jedné z mých výchozích hypotéz pro období před tímto novým 
předělem: zápis prvků cizích jazyků cizími pravopisy je totiž teprve na začátku 
devadesátých let 20. století poprvé nějakým způsobem teoreticky řešen.

V tomto článku, jehož záběr sahá do období kolem roku 1989, sice odděluji 
postulaci pravopisných zásad od ediční praxe, avšak jde často o totožné publikace 
(ta samá publikace obsahuje popis pravopisných zásad, následovaný texty), a rov-
něž skoro všechny známé publikované texty mohla nějak ovlivnit hlavní autorka 
pravidel, Milena Hübschmannová.23 Nyní budu sledovat deklaraci a aplikaci pra-
vopisných zásad pro sledovaný jev v  jednotlivých publikacích ve  třech různých 
obdobích. Více, než by úzce pojaté téma vyžadovalo, si budu rovněž všímat jevů, 
které přepínání kódu spíše jen připomínají, abych ukázal, jak se psaná romština 
v počátečních fázích pravopisu s plody jazykového kontaktu vypořádávala. Zejmé-
na si budu všímat všech případů prvků českého pravopisu pro zápis morfologicky 

22 �Upozorňuji, že o periodizační předěl půjde velmi pravděpodobně jen pro účely tohoto článku – politické 
a související sociolingvistické změny totiž zasahují zejména výskyt přepínání kódu v samotných textech, 
a proto zasahují i sledovaný pravopisný princip, zatímco v jiných aspektech není mezi pravopisem užívaným 
v roce 1973 a 1974 žádný rozdíl. Z jiných hledisek bychom mohli naopak uvažovat o předělu třeba 
v roce 1971, kdy je explicitně pojmenována a v praxi zavedena jediná změna prozrazující možné diskuse 
pravopisné komise SCR, a sice konec označování kvantity či přízvuku.

23 �Obě publikace Šunen Romale (1988, 1989) dle tiráže připravila redakční rada, jejíž byla Hübschmannová 
řadovou členkou, v Ľilu (1986) je dokonce uvedena jen jako autorka některých textů, a nikoli členka 
redakčního týmu, avšak nebývalá konzistence pravopisných zásad v romských textech, jaké by konkrétní 
uvedení redaktoři nebyli schopni (mnozí z nich romštinu ovládali jen zběžně nebo vůbec) prozrazuje, že texty 
prošly pečlivou redakcí právě Hübschmannové. Výjimkou zůstávají dle mého soudu některé texty Románo ľilu.

Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny



Romano džaniben 24 (2) | 201778  |

řádných přejímek. To totiž nejen přímo odpovídá zvolenému tématu, protože 
jde o prvky cizího pravopisu v zápisu severocentrální romštiny (byť dejme tomu 
„nenáležité“), a  zároveň vlastně jde rovněž o  přepínání kódu – tentokrát kódu 
pravopisného.

Mou ambicí je analyzovat ze sledovaného období veškeré – byť okrajové – 
zmínky o pravopise a rovněž veškeré texty publikované v romštině, a v nich za-
znamenat všechny projevy přepínání kódu jazykového či pravopisného, případně 
jevy hraniční. 

1 Období Románo ľilu (1970–1973)

Různé variety severocentrální romštiny byly zapisovány již před rokem 1970, a to 
nejen neromskými badateli (např. Ješina 1889; Lípa 1963), ale i rodilými mluvčí-
mi (např. Daniel 194424), a jejich způsoby zápisu měly své mnohdy propracované 
systémy. Za počátek pravopisu pro severocentrální romštinu však budu v souladu 
s tradicí považovat až začátek sedmdesátých let 20. století, kdy navzdory původ-
ně skromné deklaraci (Hübschmannová 1971a)25 začala kontinuita skutečného 
pravopisu, tedy systému přesahujícího jednoúčelový zápis a aspirujícího na funkci 
zápisového standardu a rozšíření na všechny komunikáty v daném dialektu. Také 
právě až u tohoto pravopisu jsme svědky prolínání kodifikace a ediční praxe a roz-
šíření mezi pisateli, kteří ani s původními autory nebyli v kontaktu. Tradice tohoto 
pravopisu se navzdory modifikacím udržela dodnes.

Základním zdrojem pro první období je časopis Svazu Cikánů–Romů Románo 
ľil (1970–1973), v odkazech označován zkratkou Rľ.

1.1 Postulace

Principy pravopisu jsou vyloženy v  první z  příloh věnovaných romštině 
(Hübschmannová 1971a26: -/3). Jediné dva principy, na nichž je pravopis založen, 
jsou zde vysvětleny následovně:

1. co největší shoda napsaného slova se slovem vysloveným
2. využití vhodných pravidel známých Romům z češtiny a slovenštiny

24 �Objevení několika textů Antonína Daniela (kromě citovaného je to i Daniel 1947) a potvrzení jeho autorství 
(přesněji ovšem spoluautorství, viz Mann 1941) překladu Skutků apoštolských chápu jako odpověď na svou 
otázku (Červenka 2014: 57), zda vůbec existují rozsáhlejší texty psané rodilými mluvčími do roku 1971.

25 �Jak ovšem v tomto textu ukážu, mnohé texty užívající zjevně tento pravopis se objevují již od začátku roku 1970.
26 �Postulaci pravopisu cituji analogicky ke svému předchozímu textu (Červenka 2014: 57) takto, veškeré 

ostatní texty jako Románo ľil (resp. Rľ).



  |  79

Morfologický princip je pak řešen na s. 4 jako znělé/neznělé hlásky.
Majoritní pravopis není v této části postulován vůbec, a ani v následujících tex-

tech nenarazíme na zápis výraznějších prvků češtiny či jiného neromského jazyka.27

1.2 Ediční praxe

Zůstaneme-li u citované série příloh věnovaných romštině, které tvoří s představe-
ním pravopisu určitý celek, zjistíme, že prvků majoritního pravopisu je v přílohách 
naprosté minimum:28 jedním z nich je zápis morfologicky adaptovaného propria se 
zdvojenou souhláskou, např.  O Gottos giľável andr´e29 televiza30 (III. lekce III/5, Rľ 
4/1971). Propria ovšem tvoří skupinu s poněkud zvláštní pravopisnou povahou, a to 
nejen v romštině – více o tom např. Červenka 1996: 48–50, 99–111, čili ani po letech 
vývoje romského pravopisu nelze říci, že by náležitým tvarem jednoznačně bylo *Go-
tos31. Za další takový prvek lze považovat zápis slova predsedas (pl. predsedi) ve výkladu 
gramatiky substantiv (II. lekce II/6, Rľ 3/1971). Už z deklinace ovšem vidíme, že jde 
opět o morfologicky náležitou přejímku, při jejímž zápisu je ovšem kontroverzně re-
flektována morfologie slova ve zdrojovém jazyce – to ovšem souvisí i s problematikou 
reflexe původního pravopisu přejatých předpon, která vytváří v severocentrální rom-
štině svým způsobem výjimku ze všech principů dodnes, takže opět je možné se přít 
o náležitý tvar *precedas. Nejblíže přepínání jazykového kódu je oslovení Súdružko 
učiteľko! (III. lekce III/1, Rľ 4/1971). Domnívám se ovšem, že navzdory použití grafé-
mu ž a dlouhého u (které jsou bezesporu přepnutím pravopisného kódu, pokud bude-
me ú interpretovat jako označení kvantity a nikoli jako přechodnou konvenci značení 
přízvuku, který by snad ve východoslovenském dialektu romštiny měl být na penul-
timě) bychom mohli spojení alternativně interpretovat jako spojení dvou romských 
vokativů původem z  východoslovenských nářečí slovenštiny.32 Pokud bychom tuto 

27 �Hledáme-li alespoň příbuznou tematiku v sérii příloh věnovaných romštině, které se v Románo ľilu 
nacházejí u čísel 2–5/1971, pak v příloze čísla 3/1971, čili ve 2. lekci, jsou na str. II/4–6 přibližovány 
přejímky – výhradně ovšem přejímky adaptované, s romským pravopisem.

28 �Hübschmannová (která je dle způsobu práce s jazykem, terminologie, strukturace textu zjevně autorkou 
celého cyklu příloh) se v maximální míře snaží i o zápis přejímek romským fonologickým pravopisem  
(srv. umivarka, nožňički – obojí III. lekce III/1 v Rľ 4/1971).

29 �Sic! V rané době pravopisu se ještě hledělo na systematičnost a výjimka s nepsaním apostrofu ve spojení předložky 
a členu vznikla pod tlakem praxe později (dosvědčuje to i Hübschmannová, Šebková 2003: 87–88). Rovněž jsme 
v ročníku 1971 svědky čárek nad samohláskami, které ovšem nezachycují kvantitu, nýbrž přízvuk, a používají se 
explicitně jen na přechodné období v prvních čtyřech lekcích romštiny: srv. Hübschmannová 1971a: -/5.

30 �= Gott zpívá v televizi. Poznámka: Ačkoli se v lingvistické praxi uvádějí překlady v uvozovkách, já budu 
používat rovnítko. Důvodem je stejně jako v případě kurzivy fakt, že citované texty občas používají 
na označení přepnutí kódu právě uvozovky.

31 �V souladu s lingvistickou praxí označuji v celém textu hvězdičkami před tvarem nedoložené, hypotetické 
tvary, v kontextu tohoto článku jde většinou o tvary, které dle pravopisu považuji za náležité.

32 �Zatímco spisovná slovenština, z níž se zdá pocházet varianta súdružk-, nemá vokativ, čeština 
a východoslovenské dialekty slovenštiny ho mají a v obou případech končí ve femininu singuláru na –o, 
východoslovenské dialekty romštiny tedy tento vokativ pro přejímky tradičně používají.

Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny



Romano džaniben 24 (2) | 201780  |

hypotézu přijali a chtěli zrekonstruovat náležitý tvar, řešili bychom asi rozpor mezi 
„českým“ tvrdým t a „východoslovenským“ měkkým ľ  a vsadili spíše na slovakizova-
nou variantu. Náležitý tvar by tedy mohl vypadat *sudruško učiťeľko. Otázkou ovšem 
stejně zůstává, nakolik je zapsaný tvar výsledkem kontaminace majoritním jazykem, 
a nakolik kontaminace majoritním pravopisem.

Přepínání jazykového ani pravopisného kódu tedy není v první publikaci pra-
videl vůbec řešeno a v přímo souvisejících textech (4 lekce v přílohách) se kromě 
několika málo okrajových případů nevyskytuje. Tyto případy navíc znamenají nej-
spíše pouze přepínání kódu pravopisného, a nikoli jazykového.

Daleko pestřejší je ovšem obraz romštiny používané v letech 1970–73 v tex-
tech přímo v časopise. Zajímavé je, že dle mé starší analýzy (Červenka 1996: 50) 
se zvláštnosti či odchylky související s kontaktem v romských textech v Románo 
ľilu ani nevyskytují. Zřejmě jsem měl tehdy v ruce jen některá čísla – příslušná 
pasáž bohužel není zcela jasná: nekompletní vzorek romských měsíčníků a čtvrtlet-
níků (Červenka 1996: 15) může znamenat některá čísla, nebo také některé ča-
sopisy. V  bibliografickém přehledu je uvedeno pouze Románo ľil – čtvrtletník, 
Praha 1969–73 [sic] (Červenka 1996: 125). Porovnám-li ovšem svá zjištění od-
chylek a zvláštností z roku 1996 a rešerše pro tento článek, je prakticky vyloučeno,  
že bych tehdy zkoumal všechna čísla časopisu. 

Nyní se tedy detailněji zaměřím na veškerý romský text (nejen články, ale 
i pouhé názvy či hesla apod.) publikovaný ve vlastním časopise.33 

Krátká jednovětá poselství a  nadpisy (Rľ 1970/1: 2–4) jsou spíše pokusy 
o  zápis autorova dialektu romštiny za  pomoci českého pravopisu.34 Zárodečný 
stav „pravopisu SCR“ však vykazuje již první díl seriálu Tery Fabiánové „Zadáno 
pro Teru“35 (Rľ 1970/1: 33).36 Některé pasáže prozrazují kontakt s pravopisný-
mi zásadami později publikovaného pravopisu. Lze usuzovat na  redakční vliv 
Hübschmannové, která musela již tehdy mít koncipovány zásady pravopisu, které 
později prosadila jako Pravidla SCR. Zápisem majoritním pravopisem je přinej-
menším kontaminován výraz šagy (= kroky, *šagi, tamtéž). Ze způsobu zapojení 
do věty37 jde pravděpodobně o přejímku zapsanou výjimečně38 nenáležitě s y, spíše 
než o přepnutí jazykového kódu. 

33 Tedy již bez příloh analyzovaných výše.
34 �I když zajímavá je vedle zápisů typu láči, búti (*lačhi, = dobrá, *buťi = práce) hyperkorektní chyba 

bachtaliphen (*bachtaľipen, = štěstí), tamtéž: 2.
35 �Názvy článků jsou (jako obvykle na stránkách RDž) uvedeny v uvozovkách a názvy publikací v kurzivě. 

(Pozn. red.).
36 �Jako nezaložené na pravdě se tedy ukazuje tvrzení Hübschmannové (1995: 193), že romština se v časopise 

objevuje až od třetího čísla.
37 �Naďal pal leste trin šagy pále (= nejde za ním o tři kroky pozadu).
38 �Srv. například plurál školi (tamtéž).



  |  81

Již druhé číslo časopisu plně používá pravopisné zásady obvyklé v pozdějších 
edičních počinech Hübschmannové po  publikaci pravidel, z  hlediska přepínání 
kódu je ovšem zajímavá až pasáž ve  zmíněném seriálu Fabiánové ve  třetím čísle. 
Tématem je autorčina diskuse se spolupracovníky – Neromy – o  pojmenování 
Romů. Přestože je parafrázován rozhovor s Čechy v češtině, je důsledně prezentován 
v romštině, pouze inkriminovaná slova jsou logicky uvedena v originále, a děje se tak 
v uvozovkách: „cigán“, „cigánka“ /„ciganka39“, „Cikán“ (Rľ 1970/3: 32). Způsob zapoje- 
ní do textu a morfologické (ne)adaptace, jakož i uzavření výrazů do uvozovek – z toho 
všeho by bylo lze dovodit, že tentokrát jsme skutečně svědky zápisu přepnutí kódu 
a také snahy o oddělení tohoto přepnutí. Podobně je tomu na konci tohoto textu 
(tamtéž: 33) ve větě Amen na sam „cigáňi“ amen sam Roma (= My nejsme „cigáni“, 
my jsme Romové). Zde je dokonce výraz majoritního původu, od nějž se autorka 
distancuje, psán sice v uvozovkách, ale měkčení by ukazovalo na romský pravopis. 
Čili zde může mít použití uvozovek spíše význam pisatelčina odstupu, než signalizaci 
přepnutí kódu. Přepnutí kódu je však zřejmě v pasáži „So ty ciganko adaj keres …“  
(= „Co ty cigánko tu děláš…“, tamtéž: 32). Na  přepnutí by odkazovalo i  české 
zájmeno ty místo romského *tu, ovšem hláska a ve slově ciganka je zapsána krátce.

Další výskyt přepínání kódu můžeme zaznamenat až v  textu Romaňi 
čhib phendi [sic] avri (= Romština vyjádřená /popsaná /zbavená tajemství40,  
Rľ  1972/2: 29) je podepsán M. H. / O. P., což s nejvyšší pravděpodobností znamená 
Milenu Hübschmannovou a redaktora Ondreje Peštu.41 Vzhledem k tématu se 
autoři přepínání kódu zcela nemohli vyhnout, jde ovšem jen o  vlastní jména. 
Zaznamenávám zde podobu, ve které jsou v různých kontextech uváděna: Egyptos, 
Gypsy, „Gypsy“, „Cikán“, Athinganoi, „Egyptianos“, Byzantia, o Štefan Valy. Z výpisu 
vidíme, že u proprií z cizích jazyků je velká tolerance k písmenu y a dvojhláskám 
ia a  oi a zápis se až blíží „citátovému“ či „etymologickému“ pravopisu, avšak je 
zde přitom dodržováno relativně nové pravidlo o nepsaní dlouhých samohlásek: 
i jméno Vályi je zapsáno krátce (a se zjednodušenou koncovkou), čili vlastně jako 
přejímka. Zjevně majoritním pravopisem je naopak český výraz Cikán, uvedený 
i v uvozovkách. Jediným sporným místem, které se netýká proprií, je zápis přejímky 
existinel (*eksistinel /egzitinel, tamtéž). Písmeno x ovšem v daném období nebylo 
explicitně vyloučeno z romské abecedy.42

39 �Tato varianta je jak na s. 32 (rovněž v uvozovkách), tak na s. 33 (bez uvozovek) a ukazovala by v těchto 
kontextech na posunutí od přepnutí kódu směrem k přejímce. Může ovšem rovněž znamenat obyčejnou 
nedůslednost, zejména proto, že v dané době se ještě běžně zachycují kvantity /přízvuky.

40 �Ani z kontextu článku není zcela jasné.
41 �Dlouhý interval souvisí jen částečně s druhem textů, které mezitím v romštině vyšly. Od 4. čísla ročníku 

1970 totiž v časopise výrazně ubývá textu v romštině (nepočítáme-li analyzované přílohy, které se romštině 
věnují speciálně), a právě druhé číslo ročníku 1972 znamená určitý návrat romštiny.

42 �Během let pojetí romské abecedy variuje v teorii i praxi. Srv. např. podobu taksikaris u Jána Červeňáka 
(Hübschmannová 1990: 18).

Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny



Romano džaniben 24 (2) | 201782  |

Třetí číslo ročníku 1972 obsahuje text s redakční výzvou k posílání romských 
textů, který obsahuje prvky přepínání kódu zejména ve výčtu žánrů, jež mají čte-
náři posílat (Rľ 1972/3: 28): Čhinen amenge […] so pes tumenge varekana ačhiľas 
(prihody), paľis paramisa, basnički, pherasa, vtipi romane… (= Pište nám … co se 
vám někdy stalo [příhody], potom pohádky, básničky, žerty, vtipy romské…). Vi-
díme, že u vysvětlujícího majoritního slova „příhody“ (které je vytčeno do závorky 
jako neromské) je snaha použít ho jako přejímku, a použitý znak y je spíše výsled-
kem nedůsledného pravopisného poromšťování morfologicky řádných přejímek, 
podobně jako vtipi a basnički43. Zajímavá je z tohoto hlediska i obdobná pasáž jek 
cikni „brožura“ (knižnica44), (= jedna malá brožura [knížečka], tamtéž).

Čtvrté číslo obsahuje dvojjazyčný článek Ondřeje Pešty Zgeľom man rusikone 
Romenca (= Setkání se sovětskými Romy45, romská verze: Rľ 1972/4: 11–13). 
V článku není čisté přepínání kódu, ale propria přeci jen vedou autora k hraničním 
jevům jak v jazyce, tak v pravopise: Sovietsko Svazos, Miro peršo foros ehas pre Ukrajina 
Ovruč (= Mým prvním městem byla ukrajinská Ovruč, tamtéž: 11), Andro cikno 
foros Chojňiki […] Chojňikende (= v městečku Chojniky [… v Chojnikách]), Bielo 
Rus (tamtéž: 12), ehas o režiseris Sličenko (= byl režisér Sličenko), ďivadlos „Romen“ 
(tamtéž: 13). Určitým hraničním jevem je i pasáž but prizvuki a nareči (= mnoho 
přízvuků a nářečí, tamtéž: 12). Článek MH (= Mileny Hübschmannové, tamtéž: 22) 
prezentuje v citační formě oficiálnější dvojslovnou podobu jména, což je v podstatě 
přepnutí kódu: Prindžarďom le Lajkos, Lajko Čerenkov leskero nav, (= poznala jsem 
Lajka, Lajko Čerenkov se jmenuje, tamtéž). V textu M. Hübschmannové o Vánocích 
(Rľ 1972/546: 27) se přepnutí kódu vyskytuje v ne zcela primárním kontextu, který 
je ale v romských textech častý, a to jako vysvětlivky slov, u nichž se očekává menší 
znalost: chanas […] ambrol (hrušky47). 

V  dvojjazyčném článku představujícím zásady správné školní docházky  
(Rľ 1973/1: 7) nacházíme v romském textu opět české vysvětlivky v závorce 
k neologismům (tedy opět ne čisté přepínání kódu). Jsou logicky psány ma-
joritním pravopisem: sikľardži [sic] (škola), maškarutňi (školní družina), [va-
kerava le sikľardeha] the avre manušenca (SRPŠ)48. Politický text redaktora 
Pešty (tamtéž: 25) i  text Františka Demetera o  schůzi (tamtéž: 26–27) už 
díky svému zaměření do kontaktu vstupují a kombinaci s prvky majoritní řeči 

43 �Tato slova by měla být zapsána buď jako přepnutí kódu vtipy, básničky nebo důsledně fonologizována 
v rámci pravopisu romského jako fťipi (nebo alespoň vťipi) a basňički.

44 Sic!
45 �Takto zní český název. Doslovný překlad je: Sešel jsem se s ruskými Romy. Právě z důvodu takovýchto 

odchylek jinak ve svém článku používám většinou své vlastní překlady.
46 Vyšlo pravděpodobně mírně opožděně, neboť obsahuje aktualitu z ledna 1973.
47 [Sic!] = jedli hrušky.
48 = [budu mluvit s učitelem] a ostatními lidmi (SRPŠ).



  |  83

musejí zachycovat. Jde o poslední texty v severocentrální romštině na politické 
téma na příštích 17 let, a to je jistě jeden z důvodů, proč – jak ukážu v dalším 
textu – prvky majoritních jazyků v psané romštině po nich mizí. Ke konkrét-
ní podobě: Pešta jednak neadaptuje plně české slovo, přičemž krátký zápis 
značí spíš příklon k romskému pravopisu (Ehin amen jekhetaňi rovnopravnost, 
*rovnopravnosťa, = Máme stejnou/jednotnou rovnoprávnost, tamtéž: 25), po-
doba adjektiva Sovjetsko (tamtéž) kombinuje fonetický zápis s  j s  respektem 
k původní morfologii přejímky (-ts-), což je ovšem u proprií častá a mnohdy 
nutná záležitost (nesetkáváme se dodnes příliš mnoho u takto zažitých proprií 
s důsledně fonologizovaným zápisem přejímky: *Sovjecko). Pozoruhodný je 
zápis přejímky ekzistinlas, který respektuje neexistenci grafému x v romském 
pravopise, avšak tuto skupinu přepisuje kombinací neznělé a  znělé souhlás-
ky, která se takto nevyslovuje. Podobné prvky nejsou jen produkty spěchu či 
nedostatečného vzdělání, jsou produktem neustáleného a do důsledku nevy-
řešeného systému zacházení psané romštiny s produkty jazykového kontaktu 
v širším slova smyslu, tedy nejen přepínání kódu, ale všech nuancí standardní 
podoby přejímek do romštiny – a to nejen pravopisné, ale i jazykové. Některé 
problémy, zejména s  proprii, se pak v  psané romštině vracejí dodnes. Další 
dvě pasáže jsou již na hranici přejímání a přepínání kódu: zatímco sousloví 
visoke školi (tamtéž) můžeme chápat jako produkt známého jevu oikoklitizace 
xenoklitických adjektiv49 (i naprosto standardně zapsaný), spojení ehin amen 
krajske, okresni a miestske vibora (= máme krajské, okresní a městské výbory, 
tamtéž) už ukazuje silné střídání, či spíše propojení kódů mluvených i psa-
ných, které by dle mého názoru nebylo výstižné popsat ani jako alternační, 
ani jako sérii vsuvek.50 Spíše než střídání kódů bych tento jev nazval mikroal-
ternace či oscilace kódů. Ani tento pojem však ještě nevyjádří vícerozměrnost 
kombinace, kdy například jediné klíčové slovo, které morfologicky nelze in-
terpretovat jako romské (okresni) je psáno s tendencí k romskému pravopisu, 

49 �Jde o pronikání oikoklitických koncovek, typických pro deklinaci „původních“ adjektiv, do deklinace 
nových přejímek, pro které je typická deklinace xenoklitická. Pod tímto názvem uvedený jev poprvé ve své 
monografii popisuji já (Červenka 2006b: 43), Beníšek (2017: 173–175) ho (ač bez pojmenování) popisuje 
zevrubněji. Uvedu příklad: xenoklitické adjektivum žeľeno (m.) žeľeno (f.) žeľena (m.+f. pl.), žeľenon- (obl.) 
se v současnosti často užívá jako oikoklitické: žeľeno (m.) žeľeňi (f.) žeľene (m.+f. pl.), žeľen- (obl.). Příklad 
citovaný v textu by dle xenoklitické deklinace měl znít *visoka školi.

50 �Vsuvkový a alternační typ přepnutí kódu budu v textu rozlišovat dle Muyskena (2000:  4ad.), který aplikuje 
různé definice produktů střídání kódu od Auera (celé rozdělení i pojmy cituji dle Sloboda 2006: 105). 
Vsuvkou rozumím vložení části textu z jiného jazyka do promluvy v jazyce komunikátu, čili to, co jsem 
v dřívějších textech nazýval citátovými slovy nebo citátovými spojeními (Červenka 1996: 60 ad.). Budu tak 
označovat výrazy, které romština z nějakých důvodů přejímá, přičemž je zřejmé, že řečový akt je plánován 
jako romský. Vsuvka přitom může mít i gramatickou strukturu zdrojového jazyka, ale je zde výraznější 
hranice – přejímán je jen logický celek. Alternací pak rozumím přepnutí promluvy do jiného jazyka. Sice 
je opět možný návrat kódu, ale dle větší míry libovůle. Jinými slovy komunikačně funkční přechod z jednoho 
jazyka do druhého bez strukturně předurčeného (a tedy předpokládatelného) návratu k původnímu jazyku (takto 
Auera parafrázuje Sloboda 2006: 105).

Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny



Romano džaniben 24 (2) | 201784  |

ovšem nedotaženou (náležitý zápis by byl *okresňi, je ovšem otázkou, zda měl 
autor na mysli výslovnost zjevně české koncovky i s kvantitou). Plurály kraj-
ske a miestske mají zřejmě koncovky –e pod vlivem zdrojového jazyka (místo 
*krajska, *miestska) – češtiny, ale romské morfologii se přímo nevzpírají, a ne-
máme-li k dispozici tvar sg. f., nelze jednoznačně rozlišit, zda jde o zmíněnou 
oikoklitizaci, nebo o (v plurálu homonymní) koncovky české, jako je příklad 
*okresňi. Osobně bych se přikláněl k názoru, že jde spíše o koncovky české, 
protože představa celého paradigmatu v romštině s kmenovou hláskou k (m.: 
*krajsko, f.: *krajski, pl.: *krajske) v době, kdy ještě oikoklitizace xenoklitických 
adjektiv nebyla zdaleka tolik na postupu, jako je tomu v současnosti, mi ne-
přijde příliš ústrojná. Abych ještě zpřesnil svou hypotézu: Nejspíše došlo při 
spěšném řešení těžkého úkolu přizpůsobení strukturní nomenklatury SCR 
romštině ke  kontaminaci obou možných důvodů. Dalším zajímavým a  dost 
řídkým jevem z  hlediska studovaného tématu je zápis přepnutí kódu jazy-
kového bez přepínání kódu pravopisného: celé spojení *na věčné/ večné časy,  
gramaticky i lexikálně bezpochyby české/ slovenské, je zapsáno v romské po-
době včetně použití ioty místo ypsilonu: na večne časi (tamtéž). Možná po-
dobným případem je v  citátových uvozovkách uvedené šaj študinel „dalkove“ 
raťutňi škola (= může studovat dálkově večerní školu/ může studovat „dálko-
vé“, večerní školu, tamtéž). V Demeterově článku o schůzi jsou případy přepí-
nání plně organického: například zapojení zkratky českého složeného názvu, 
která se ovšem používala jako název i  v  češtině (pal o  OPBH = z  OPBH51, 
tamtéž: 26). Rovněž uvedení plného oficiálního jména jako predikátu je plně 
tradiční: Meno lake Květa Halušková (= jmenuje se Květa Halušková, tamtéž). 
Výsledkem jazykového i pravopisného přepnutí kódu, rovněž ovšem souvise-
jící s propriem, je výraz pre Praha 2 – Vinohrady (= v Praze 2 – Vinohradech, 
tamtéž). Další příklad začíná stejným způsobem – přejímkou složeného názvu 
městského obvodu, ale končí typickým příkladem přepnutí kódu: Pale (*Pal e) 
Praha 2 dine penge zavaskos52 hoj kerna brigadi, sar the pre aver obvodi hijaba, 
„Za Prahu krásnější“53 (= Z Prahy 2 si dali závazek, že budou dělat brigády, jako 
na jiných obvodech, zdarma, „Za Prahu krásnější“, tamtéž). 

51 Obvodní podnik bytového hospodářství.
52 �Zaujme i tentokrát systémový zápis přejímky, bez respektu k původnímu pravopisu, což pro mluvčího 

romštiny vzdělaného v českém pravopise znamená často větší problém.
53 �Znovu upozorňuji, že už v raných dobách psané severocentrální romštiny se nesystematicky objevuje 

přirozená snaha oddělit jinojazyčné pasáže, zejména ty morfosyntakticky nápadné a s odlišným pravopisem, 
graficky od romského textu, nejčastěji uvozovkami. Tuto tendenci jsem pozoroval i v době masivního 
návratu kontaktu do psané romštiny v devadesátých letech (Červenka 1996: 50–51).



  |  85

1.3 Shrnutí

Shrneme-li dosavadní poznatky, první období rozvoje pravopisu severocentrální 
romštiny je třeba datovat již do roku 1970, a nikoli 1971 nebo 1972, jak se vysky-
tuje ve veškeré dosavadní literatuře, protože pravopis je používán už od roku 1970 
s jedinou následnou změnou, tedy nejméně rok před deklarací.54 Nepotvrdila se 
ani výchozí hypotéza o explicitní deklaraci zápisu změny kódu prvky majoritního 
jazyka – ten není v daném období nikde55 zmíněn ani jako doporučení. Samotné 
přepínání kódu se však v textech z let 1970–73 vyskytuje poměrně bohatě. Pisa-
telé a redaktoři volí nejrůznější přístupy k produktům jazykového kontaktu, a to 
jak v samotném jazyce, tak jeho zápisu. Intuitivně se prosazuje zápis majoritním 
pravopisem u proprií (což ovšem není pravidlem) a u větších celků, které by bylo 
i obtížné zapsat. Stoprocentní je tedy výskyt u alternačního typu přepínání, ze-
jména u citátu výroků Neromů v češtině. Používání zápisu majoritním pravopisem 
samozřejmě koreluje s připuštěním přepínání kódu do samotného jazyka – jinými 
slovy, závisí na tom, zda nejsou právě třeba celistvé promluvy přeloženy do rom-
štiny. Kromě toho, že romština se teprve v nové doméně začíná prosazovat, lze 
ve  sledovaném období hojný výskyt přepínání jazykového i pravopisného kódu 
vysvětlit zejména možností vyjadřovat se v  romštině k aktuálním otázkám, což 
vyplyne v konfrontaci s pozdějším obdobím.

2 Období 1974–1989

V období následujícím po zrušení Svazu Cikánů-Romů vychází překvapivě mno-
ho textu v romštině, zejména díky úsilí Mileny Hübschmannové. Překvapivý je 
i obraz této romštiny z hlediska sledovaného problému.

54 �Tuto tezi hodlám rozvést a doložit v chystaném samostatném článku na téma dějin pravopisu. Potřebuji ji 
však uvést již zde, aby dávala logiku dataci celého období. Romština je totiž zapisována přímo v materiálech 
SCR již v roce 1969, ale to jsou skutečně pouze intuitivní zápisy. Ovšem začínat naopak rokem 1971, který 
je v dosavadní literatuře uváděn jako začátek pravopisu severocentrální romštiny, by bylo naprosto v rozporu 
s mými zjištěními, pořízenými pro tento článek.

55 �Kromě citovaného Románo ľilu vzniká v daném období ještě text „Jak psát romštinu“ (Hübschmannová 
1971b, cyklostyl, kolem roku 1971). Text, se kterým jsem pracoval v diplomové práci (Červenka 1996), měl 
charakter návodu pro pisatele. V době psaní tohoto článku je nedostupný, zřejmě se nachází v nezpracované 
pozůstalosti Mileny Hübschmannové, od které jsem ho měl v roce 1996 půjčený. Dle toho, že u něj v roce 
1996 nereflektuji řešení sledovaného problému, lze usoudit, že se v něm žádná taková zmínka nevyskytuje. 
Pravdou ovšem zůstává, že detailním přiblížením a konfrontací jednotlivých výkladů pravopisu jsem se 
v práci nezabýval.

Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny



Romano džaniben 24 (2) | 201786  |

2.1 Postulace

V uvedeném období je v teoretické rovině pravopis jako takový řešen minimálně 
(podobně jako v období prvním), a nikde není ani zmínka o příslušném pravidle 
týkajícím se přepínání.56 

2.2 Ediční praxe

Až překvapující je nízká přítomnost výsledků přepínání kódu, ať už jazykového, 
nebo pravopisného, v publikovaných textech v romštině. Za uvedené období bylo 
publikováno nepoměrně více romského textu než v období předchozím, přesto 
jsou celé rozsáhlé publikace57 beze známek přepínání.

I  v  publikacích, v  nichž jsem stopy přepínání kódu zaznamenal, jsou tyto 
prvky, na rozdíl od předchozího období, v naprosté menšině, proto pro zajímavost 
uvádím počty stran publikací. Zdůrazňuji, že přepínání kódu nebo hraniční jevy 
v těchto registruji všechny – a z celého tohoto oddílu je vidět, že jde řádově o jed-
notky případů na řádově stovkách stran textu:

V učebnici romštiny publikované v roce 1976 (celkově má učebnice 79 stran) 
je zvláštní jen podoba slova třida (Hübschmannová 1976: 51, 53). Slovo je psáno 
v souladu s pravopisnými pravidly bez kvantity, ovšem s hláskou ř – která zde, 
na rozdíl od některých jiných textů,58 není explicitně z abecedy vyloučena – píše 
se zde pouze o měkčení hlásek pomocí háčku (tamtéž: 3) a explicitně je oproti 
češtině vyloučeno pouze y a ě (v návaznosti na měkčení konsonant). U slova tři-
da jde tedy zcela jistě (dle intencí knihy) o řádnou přejímku přijímající hlásku ř 
do jazykové i pravopisné normy. 

56 �Hübschmannová (1974: 3–4) v rámci metodické poznámky řeší stručně výslovnost spolu s pravopisem 
nejen bez pojmenování principů, ale i bez jejich charakteristiky, a ani ve výkladu roztroušeném na stranách 
5–120 nenaznačí nic, co by sledovanou problematiku připomínalo. Přepínání rovněž nezmiňuje ani 
v dalším textu (Hübschmannová 1976), a to nejen v pasážích o výslovnosti a pravopisu (tamtéž: 2–4), ale 
ani v žádných poznámkách k dalšímu výkladovému textu (tamtéž: 5–49). Později (Hübschmannová 1979a) 
se sice věnuje bilingvismu, ovšem popisuje jej jen sociolingvisticky jako jazykovou situaci Romů, a tématu 
jazykového kontaktu se ze strukturního hlediska opět nevěnuje pozornost.

57 �Hübschmannová (1974: 5–120), Hübschmannová (1979b, 57 stran dvojjazyčně), Hübschmannová 
(1985, 49 stran dvojjazyčně), Šunen Romale (1988, 27 stran dvojjazyčně), Šunen Romale (1989, 30 stran 
dvojjazyčně).

58 �Šebková, Žlnayová (1998: 10). Zajímavé přitom je, že publikace stejných autorek vznikající zároveň s tímto 
textem v příslušné pasáži (Šebková, Žlnayová 1999: 12 a ve slovenské verzi pak Šebková, Žlnayová 2002: 10) 
písmeno ř do romské abecedy nezahrnují, ale ani ho neuvádějí mezi písmeny, která se v romské abecedě 
oproti majoritní nevyskytují, což je ve slovenské verzi vzhledem k zjednodušením, kterého se autorky 
z praktických důvodů dopustily (vychádzalo sa z pravidelných zvyklostí slovenčiny, tamtéž: 10) konzistentní, 
v české verzi ovšem jde o určitou nekonzistenci. Podobně ovšem ve slovenské verzi vypadávají z výčtu hlásek 
zahrnutých i nezahrnutých v abecedě slovenská písmena ä, ô, ŕ a ĺ, v obou jazycích pak q, w a x, uváděné 
správně v Nástinu (Šebková, Žlnayová 1998: 10).



  |  87

Ľil (1986, celkově 63 stran) má jediný případ přepnutí na s. 57. Jde o vtip 
založený na dvojjazyčnosti: Chlapec mluví česky a říká teťko (= nyní), na což 
mu matka odpovídá Savi me som tuke ťetka? Sem me som daj tuke! (= Jaká jsem 
pro tebe tetka? Vždyť jsem tvoje matka!) Za symptomatické považuji, že slovo 
teťko je psáno dokonce foneticky, takže vyznívá spíše jako parafráze nezná-
mého výrazu (jako by parafrázovalo perspektivu matky) – a vlastně formálně 
romským pravopisem. 

Ve  výboru romského ústního folkloru (Hübschmannová 1987; celkově  
100 stran dvojjazyčného textu, čili 50 stran čistě romského) by jediným náznakem 
přepnutí kódu mohlo být slovo Gracija (tamtéž: 34). Jde o latinismus a používá ho 
farář (místo placení Romovi za práci). Rom mu pak tuto vychytralost stejným slo-
vem vrátí. Slovo je ovšem psáno foneticky (či romským pravopisem) s j, asi rovněž 
jako fonetický zápis do té doby adresátovi neznámého a jazykově nepochopeného 
cizího výrazu: Rom se dokonce ptá, co to má být. Jde tedy svým způsobem o ana-
logii výše zmíněného výrazu teťko.

2.3 Shrnutí

Shrneme-li poznatky o druhém období rozvoje romského pravopisu, rovněž se 
nepotvrdila výchozí hypotéza. Zápis změny kódu prvky majoritního jazyka nejen 
není opět nikde teoreticky deklarován, ale ani zmíněn jako doporučení. Dalším 
překvapením je, že samotné změny kódu spočívající v přepnutí jazykového kódu 
zachyceném přepnutím kódu pravopisného se navzdory pečlivému pročtení všech 
textů publikovaných v  romštině v  letech 1974-1989 nedají nalézt, ačkoli bylo 
v uvedeném období publikováno nesrovnatelně více textu v romštině než v prv-
ním období.59 Způsobily to zřejmě dva faktory: 

1) Vzhledem k omezeným publikačním možnostem měla všechny publikace 
v editorské péči hlavní autorka pravidel, Milena Hübschmannová, která si zároveň 
zakládala na tom, že vše potřebné lze vyjádřit romsky. Navzdory taktickým postu-
pům v období normalizace jako je označování romských publikací coby metodic-
ké materiály, texty na pomoc při práci s Romy atd. (srv. Šunen Romale 1988, Šunen 
Romale 1989) přistupovala k romštině jako k plně se emancipujícímu nebo eman-
cipace schopnému jazyku. Zajímavá je v  této souvislosti i  velká péče o celkové 
uzavření do romského jazykového prostředí bez přepínání: viz zmíněné příklady 
teťko i gracija psané foneticky, nebo dialogy s Neromy plně přeložené do romštiny, 
na místech, na jakých by v dalším období (srv. třeba Hübschmannová 1990) byla 
využita dvojjazyčnost.

59 Minimálně o řád víc.

Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny



Romano džaniben 24 (2) | 201788  |

2) Dále nebyl v  uvedeném období z  ideologických důvodů žádný prostor 
pro romskou publicistiku, což je stylová vrstva, která se nevyhne silnějším 
kontaktovým prvkům – to jsme ostatně viděli v předchozím období a uvidíme to 
i v období následujícím. V období 1973–1989 je publikovaná romština i z takticko-
politických důvodů pojímána navenek jen jako jazyk osobní komunikace a literatury 
(převážně folklorizující), a vzdálení aktuálnímu životu pak paradoxně umožňuje 
puristické přístupy, které bychom asociovali spíše s romskou emancipací.

Situace přepínání kódu v publikované romštině v období normalizace tedy 
paradoxně připomíná nejvíce tu část romských publikací z období po roce 2006, 
které souvisejí s národně a puristicky pojatou akreditací a standardizací romštiny 
na Slovensku (2008). Naopak se liší od situace období let 1970–73 a 1990–2006.

3 Přelomové publikace (1988–)1990–91

Přesná datace zlomu mezi druhým a  třetím obdobím je poněkud diskutabilní. 
Situace se mění někdy mezi lety 1989 (nebo dokonce 1988?), 1990 a 1991. Co se 
týče pravopisné postulace, či aspoň reflexe sledovaného problému, ta je paradoxně 
publikována až v roce 1991 v romsko-českém slovníku (Hübschmannová, Šebko-
vá, Žigová 1991: 612), ovšem slovník vznikal už v osmdesátých letech 20. století.60 
Podobně vznikaly již před rokem 1989 některé porevoluční publikace jako Kale 
ruži (Hübschmannová 1990)61 nebo třeba první číslo časopisu Lačho lav.

Je jasné, že se v  období kolem roku 1989 mění v několika směrech (a  asi 
i z různých příčin) situace psané romštiny, a významným mezníkem je navzdory 
výše řečenému i změna režimu.62

Problematický se z hlediska periodizace může zdát i fakt, že touto krátkou periodou 
kolem roku 1989 přítomný text ukončuji. Kromě legitimního hlediska rozsahu článku 
v odborném periodiku mě ke stanovení uvedeného předělu vedou následující důvody: 

1) V  uvedených publikacích se na  jedné straně (opět) uvolňují tematické 
a stylové možnosti psané romštiny a do romštiny (opět) vstupuje přepínání kódu, 
ovšem na druhé straně jde ještě o uvolnění „v rámci možností“, jak bude ukázáno 
v analýze sborníku Kale ruži.

60 �Autorky dokonce píší, že […] měly v roce 1984 v podstatě hotovou první verzi […] (Hübschmannová, 
Šebková, Žigová 1991: 8).

61 �Dle Hübschmannové (1996: 4) byl sborník připravován už dva roky před sametovou revolucí.
62 �Po „sametové revoluci“ nastává rychlý rozvoj romských médií a spolu s ním i prudký rozvoj tematický, 

zejména v publicistice přibývají typická jazykově kontaktní témata: například názvy institucí a organizací, 
nebo parafráze či citace stereotypních výroků majority o Romech. Zároveň se začíná rozvíjet obor romistika 
a celkově přibývají možnosti rozvoje bádání, přepisy nahrávek – v mluvené řeči přitom má tradici právě 
sledované přepínání kódu. Začínají vznikat i nahrávky memorátů pro pozdější publikaci „Po židoch cigáni“. 
Svědectví Romů ze Slovenska 1939-1945 (Hübschmannová, ed., 2005). To vše pak přináší prudký rozvoj 
zápisu přepínání kódu, předznamenaný právě už v tomto přelomovém období.



  |  89

2) dalším důvodem je fakt, že ještě nedochází ke  spontánnímu zacházení 
s produkty jazykového kontaktu různými typy uživatelů a pro různé funkce, jako 
je tomu v období následujícím po uvedeném zlomu; texty (například jak životo-
pisné, tak literární texty ve sborníku Kale ruži) má stále totiž na starosti hlavní 
hybatelka romského pravopisu Milena Hübschmannová.

3.1 Postulace

V Romsko-českém a česko-romském slovníku (Hübschmannová, Šebková, Žigová 1991)
se pravopisný návod nachází (typicky pro všechny publikace pravidel před sloven-
skou oficiální publikací – viz Hübschmannová et al. 2006)63 ve společném oddí-
lu „Pravopis a  výslovnost“ (Hübschmannová, Šebková, Žigová 1991: 611-612) 
a problematika pravopisná a výslovnostní je v něm ne zcela systematicky propo-
jena. Co se týče našeho hlavního tématu, slovník obsahuje úplně první explicitní 
reflexi zápisu přepínání kódu v severocentrální romštině: Citujeme-li v romštině 
české slovo, název nebo širší slovní útvar neopatřené romskými koncovkami, užíváme 
český pravopis: miro dad chudňa vyznamenání za vynikající práci (můj otec dostal 
vyznamenání za vynikající práci) 64 (tamtéž: 612). 

Všimněme si poměrně striktního vyčlenění jazykového materiálu, na který 
je pravidlo aplikováno. Podobně systémově o hranicích přejímky a přepnutí kódu 
uvažuji později ve své diplomové práci (Červenka 1996: 60-61; Červenka 1997: 
51-52), ovšem pasáž ve slovníku obsahuje pouze výrazný příklad přepnutí kódu, 
a hraniční příklady typu del rozvod (viz Červenka 1996: 61; Červenka 1997: 52) 
neřeší.

Slovník předepisuje (či doporučuje) pouze prosté střídání pravopisných sys-
témů, tedy žádné další oddělování různých kódů (například uvozovkami nebo 
typem písma) tu není uvažováno.65 

3.2 Ediční praxe

Jak už jsem upozornil, určitým mezníkem je pro další období romského pravopisu 
dvojjazyčný sborník literárních textů a neméně důležitých autorských medailonů 
(Hübschmannová 1990), připravovaný už možná dva roky před změnou režimu 
(viz citaci výše). Čili tvrdit, že přepínání kódu se do  tištěné romštiny vrací až 

63 �S výjimkou textu Hübschmannová, Šebková (2003) a dvou verzí jednoho mého textu (Červenka 1996, 1997).
64 �Tučně jako všechny příklady zvýraznily autorky. Do kurzivy dal autor článku. (Znovu na tomto místě 

připomínám, že jelikož v mých citátech často hraje roli užití či neužití uvozovek, používám sám 
na označování citátů kurzivu).

65 �Připomínám, že tučným písmem je sázen celý příklad, tedy romská i česká část, jde ostatně o typografickou 
logiku celého slovníku: tučně jsou sázeny všechny příklady, v závorce standardem a bez uvozovek jejich 
české překlady.

Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny



Romano džaniben 24 (2) | 201790  |

s obnovením publicistického žánru po novém uvolnění poměrů, by bylo lákavé, 
avšak nepřesné. Ani předmluva k uvedené publikaci totiž nereflektuje porevoluční 
situaci (zjevně nebyla měněna) a vlastní slova autorů66 o sobě prozrazují mnohdy 
zanícení pro romství, ovšem jde pouze o pozitivní deklarace bez řešení politic-
ko-publicistických témat. Již v tomto sborníku je však masivní výskyt přepínání 
kódu. Interpretaci tohoto jevu si ponechávám na později, i když už jsem ji něko-
likrát předjal v předchozím textu.

Používání češtiny v  romštině má v  jednotlivých medailonech autorů 
různé podoby.67 Častá jsou propria včetně názvů složených z obecných jmen, 
která by teoreticky šla přeložit: Červeňák (tamtéž: 18) použije neadapto-
vané jméno autora (Pačinel pes mange Fráňa Šrámek68), Giňa (tamtéž: 26) 
název skupiny (Zathoďom kapela Rytmus 8469), ale i  instituce (Bičhaďom len 
Plzňate andro Západočeské nakladatelství70), ač se jinak snaží používat co nej-
více romštinu, a tenduje k používání přejímek jen jako vysvětlující paralely: 
Sikhľiľom avri biľardeske (tavičiske)71 (tamtéž). Celou podobu majoritního 
názvu a sídla podniku používá Jan Horváth (tamtéž: 42) Kerav andre fabrika 
paš o strojos – KIN, Bílovec72.

Helena Horváthová (tamtéž: 46, 48) dokonce i v  situaci, kdy zavádí nesa-
mozřejmý pojem majoritního původu, k  němuž používá uvozovky, děje se tak 
v  jazykově i  pravopisně poromštěné podobě: „sťena“ andro obivakos (= „stěnu“ 
v obýváku, tamtéž: 46). Distanční uvozovky („integrimen“73, tamtéž: 48) u autorky 
přecházejí do  uvozovek spíše citačních s  přepínáním: bo hino „cikán“74, „Cikáni 
se poprali, cikáni mají zákaz“ (tamtéž: 48, druhý příklad je ovšem už skutečným 

66 �Dovolím si je pro zjednodušení citovat pod hlavičkou publikace (Hübschmannová 1990). Ve sborníku jsou 
zastoupeny texty následujících autorů: Elemír Baláž a Olga Vnadová (s. 8), Ján Červeňák (s. 18), Andrej 
Giňa (s. 26, 28 – text je zrcadlově sázený v romštině a češtině, cituji jen verze v romštině), Jan Horváth  
(s. 42), Helena Horváthová (s. 46, 48), Anna Koptová (s. 56), Ilona Lacková (s. 64, 66), Emílie Nosková (s. 76), 
Vlado Oláh (s. 84, 86), Helena (Demeterová) le Rapačiskeri čhaj (s. 96), Margita Reiznerová (s. 106). České 
překlady citátů uvedené v tomto článku jsou moje, jen tam, kde to stojí za konfrontaci, připojuji i českou 
verzi z publikace.

67 �Navzdory zjevné editorské spolupráci a péči Mileny Hübschmannové jsou u jednotlivých autorů rozdíly 
právě v zachycování jazykově kontaktových prvků. Je zjevné, že editorka přinejmenším pracovala se stylově 
odlišnými vlastními texty autorů, které plně neunifikovala. Aniž bych zpětně soudil, nakolik je různý stupeň 
připouštění kontaktu do textů dán stylem jednotlivých autorů a nakolik vůlí Hübschmannové či výsledkem 
nějakého kompromisu, popisuji texty jako texty autorské – tak, jak jsou podepsány. Jako editorčin popisuji 
jen jeden nepodepsaný text.

68 = Líbí se mi Fráňa Šrámek.
69 = Založil jsem kapelu Rytmus 84.
70 = Poslal jsem je do Západočeského nakladatelství.
71 = Vyučil jsem se tavičem.
72 �= Pracuji v továrně u stroje – KIN, Bílovec. (Originální česká verze: Pracuji v továrně KIN, Bílovec, dělám 

u stroje., tamtéž).
73 = „integrovaný“, (v české verzi bez uvozovek, tamtéž: 47).
74 = protože je „cikán“.



  |  91

citátem). Zajímavá je i pasáž […] kajso čirlatuno uťerakos u opre sas avrisido: „Žijme 
spolu v upřímnosti, bůh nás nikdy neopustí“75 (tamtéž). Zde jde v zásadě opět o citát, 
autorka vzkazuje Čechům, že myšlenku viděla v české domácnosti jako výšivku.

Koptová (tamtéž: 56) hovoří i  o  své neromské práci řádnými přejímkami 
i neologismy. Kód přepíná jen na dvou místech: při zapojení zkratky majoritního 
názvu phirďom avri uči škola, FFUK Braťislavate (vychodila jsem vysokou školu, 
FFUK v Bratislavě) a tam, kde cituje, co jim s bratrem řekli Neromové: „Prečo sa 
rozprávate po cigánsky? Vy nechcete, aby z vás vyrástli ľudia?“

Elena Lacková je portrétována nejprve nepodepsaným textem – zjevně 
od  editorky Hübschmannové (tamtéž: 64). Za  pozornost z  tohoto medailonu 
stojí zejména podoby promovinďa pre Karlova universita Prahate, „vzdělávání do-
spělých“76, kombinující majoritní jazykovou a  pravopisně konzervativní podobu 
Karlova universita s romským výrazem Prahate, přičemž následující název oboru 
má na  rozdíl od  názvu univerzity, s  nímž sdílí jazykové i  pravopisné zakotve-
ní v  češtině, citační uvozovky. Zajímavý je i  částečně – ovšem pouze částečně 
– pravopisně romizovaný název soutěže: Andro rozhlasis chudňa baro ašariben pro 
Prix Bohemija77 (tamtéž). Vlastní portrét Lackové (tamtéž: 64, 66) je daleko více 
oproštěn od jazykového kontaktu, dle mého soudu je to i výsledkem ediční spo-
lupráce Hübschmannové. Jen na konci textu (tamtéž: 66) je tu přítomen produkt 
kontaktu, ovšem spíše kontaktu než přepínání a s  jasným distančním signálem, 
podpořeným uvozovkami: savi „cigančina“ amenge kerel bibacht78. Oláh (tamtéž: 
84) připouští přepínání a  různé formy pravopisné adaptace. V  lokativu Banska 
Štiavnicate (= v Bánské Štiavnici) není adaptován adjektivní komponent (ovšem 
v souladu s romským pravopisem v něm není značena kvantita) a v řádném rom-
ském lokativu substantivního komponentu není měkčeno ť. V pasáži phirás pre 
filosoficko fakulta pre Universita P. J. Šafárika Kašate… (= chodil jsem na filozofic-
kou fakultu na Univerzitě P. J. Šafárika v Košicích…) je svým způsobem syste-
maticky použita vsuvkovým způsobem slovenská jazyková i pravopisná podoba 
pro oficiální název univerzity, název fakulty je poměrně logicky jakožto obecnější 
název vyjádřen romsky, ovšem konzervativnější podoba filosoficko už odporuje fo-
nologickému charakteru romského pravopisu, tvar je tedy opět hybridní. Logická 
je přejímka celého názvu organizace i s majoritním pravopisem ve spojení Aka-
na kerav andro Svaz protipožární ochrany (= Nyní pracuji ve Svazu protipožární 
ochrany). Mimo oficiální názvy se Oláh úspěšně snaží pojmy majoritního půvo-
du romizovat jazykově i pravopisně: E betonovo, chimicko, transistorovo civilizacija  

75 = takový starodávný ručník a na něm bylo vyšito: „Žijme spolu v upřímnosti, bůh nás nikdy neopustí.“
76 = promovala na Karlově univerzitě v Praze, „vzdělávání dospělých“.
77 = V rozhlase dostala velkou cenu na Prix Bohemia.
78 �= jaká „cikánština“ nám způsobuje neštěstí. Pro přesnost: v překladu (tamtéž: 67) zní česká paralela které 

„cikánské“ vlastnosti nám škodí.

Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny



Romano džaniben 24 (2) | 201792  |

(= betonová, chemická, tranzistorová civilizace, tamtéž: 86). Ovšem přejímání 
konzervativního pravopisu latinismů vede k odchylkám od fonologického prin-
cipu, a to někdy dokonce i tam, kde jde o snahu dekomponovat v souladu s pra-
vidly zápisu romštiny grafémy nepřijaté do romské abecedy: egsistinel (= existuje, 
tamtéž).

Demeterová (tamtéž: 96) používá z češtiny jen zkratku – název podniku (ker-
las andre ČKD79 a dále jasný citát, i náležitě oddělený uvozovkami: o gadže furt 
amenge phenenas: „nemluvte tou vaší hantýrkou!“80).

Margita Reiznerová (tamtéž: 106) zapisuje jméno s kvantitou, ač se snaží ho 
zejména v nenominativní podobě romizovat81: la Terka Fabiánovatar, e Tera Fabi-
ánová (= od Terky Fabiánové, Tera Fabiánová, tamtéž).

A jak je to s prvky přepínání kódu ve vlastních literárních textech?
Na  rozdíl od  předchozího období romských publikací se tyto kontaktové 

prvky poměrně často vyskytují. Text Elemíra Baláže psaný spolu s dcerou Olgou 
Vnadovou a publikovaný pod názvem Sar dživipen džalas (= Jak život šel, tamtéž: 
10–19) je ostatně rozvinutým vlastním životopisem. Je tedy tematicky – a tedy 
i strukturně – podobný citovaným životopisným medailonkům. Výsledkem pře-
pínání jsou výrazy (tamtéž: 12): Na vičinenas man „cikán“ (= neříkali mi „cikán“), 
na kamen te bešel „cigánenca“ (= nechtějí bydlet s „cigány“). Zajímavé je na nich „čes-
ké“ dlouhé á navzdory romské deklinaci. Na s. 14 jsou pak v uvozovkách citovány 
dvě celé repliky z rozhovoru s Čechy v češtině, samozřejmě zapsané plně českým 
pravopisem. Na s. 16 pak narážíme na případy vsuvkového typu přepínání, který 
je zřejmě nejblíže mnou sledované tematice, a dokonce mám hypotézu, že se staly 
jedním z impulzů první deklarace zápisu přepínání kódu v paralelně vznikajícím 
slovníku (Hübschmannová, Šebková, Žigová 1991: 612), kde jistě ne náhodou je 
uveden příklad strukturně velmi podobný. V  Balážově textu (Hübschmannová 
1990: 16) je na příslušné straně pasáž o autorových veřejných funkcích a oceně-
ních. Jsou popisovány českým pravopisem, stejným typem písma a označeny vždy 
uvozovkami82: komisija „pro veřejný pořádek“ […] komisija pro „přečiny a přestup-
ky83“ […] Andre miri buťi, kaj kerav, chudňom „Čestné uznání za práci“ (1975 berš) 

79 = pracoval v ČKD.
80 = Neromové nám pořád říkali: „nemluvte tou vaší hantýrkou!“
81 �Jak pravopisně, tak morfologicky, což se obojí daří částečně.
82 �Z důvodu přesné citace pasáží používajících na některých místech uvozovky opět musím celé pasáže jako 

citát označit kurzivou, a nikoli uvozovkami, ač jsou v originále tištěny standardem. Je to dle mého názoru 
přeci jen přehlednější než používat jednoduché uvozovky a celé pasáže dávat do standardních uvozovek.

83 �Sic! V prvním případě je skutečně předložka „pro“ součástí českého názvu, ve druhém formálně ne, 
a vzhledem k možné interferenci s romským pro (= na) si ani netroufám tvrdit, že jde jen o nedůslednost či 
chybu.

84 �= Ve svém zaměstnání, kde dělám, jsem dostal „Čestné uznání za práci“ (1975 rok) a „zasloužilý pracovník“ 
(1977 rok). Pro srovnání doslovně česká verze v publikaci: V podniku jsem dostal čestné uznání za dobrou práci 
(v roce 1975) a „zasloužilého pracovníka“ (v roce 1977) (tamtéž: 17).



  |  93

the „zasloužilý pracovník“ (1977 berš).84 
Z hlediska kontaktu je zajímavý i text Jána Červeňáka pod názvem E čhuri 

pre men (tamtéž: 20–24). V textu se vyskytují ne zcela poromštěné (ať už jazyko-
vě, nebo pravopisně) zeměpisné názvy: Budějovicko (= Budějovická), při použité 
morfologické adaptaci je nutno tvar interpretovat jako romský, tudíž by náležitý 
tvar měl mít podobu *Buďejovicko, tamtéž: 20), opakovaně „Jižní město“ (tamtéž: 
20, 22). Nedůsledně je pravopisně poromštěno proprium Kobylisi (*Kobylisy /Ko-
bilisi, tamtéž: 24) Jediným dalším prvkem přepínání je spojení motoris VB (= auto 
VB, tedy Veřejné bezpečnosti, tamtéž: 24). 

3.3 Shrnutí

Zápis přepínání kódu je tedy i v tomto přelomovém období prokazatelně pub-
likován dříve než samotné pravidlo. Není však vyloučeno, že se právě paralelní 
práce na sborníku stala impulzem k první publikaci zmíněného pravidla. Je třeba 
si uvědomit i  fakt, že sledovaná zásada je svým způsobem přirozená. Citátová 
spojení z jiného jazyka se totiž vyskytují ve všech psaných jazycích, a pokud se vy-
sloveně nesignalizuje jejich neznámost nebo zvuková stránka, používají se i jejich 
původní pravopisy. Proto se také v psané romštině pravidlo používalo již v letech 
1970–73 bez nutnosti jeho artikulace. Na druhé straně pro romštinu je přepínání 
kódu integrálnější součástí než v majoritních jazycích (srov. Matras 1995). Problé-
my, nejasnosti a variace se zápisem přepínání se vyskytovaly nejen v počátečním 
období, ale jak ukazuje analýza sborníku Kale ruži, tak i v době, kdy bylo pravidlo 
artikulováno, a v publikaci, kde měla všechny texty v ediční péči hlavní autorka 
pravidel. A  je možno říci, že navzdory pozdějším přesnějším artikulacím není 
zápis kontaktových jevů zcela vyřešen dodnes.

4 Závěr

Zápis přepnutí kódu pravopisem jazyka, do  něhož se přepíná, je poměrně  
logické a intuitivní řešení,85 které je, domnívám se, společné všem psaným jazy-
kům. Otázka, nakolik ho integrovat jako princip či alespoň doporučení v pravi-
dlech pravopisu, v sobě od začátku možná spíše obsahuje otázku, nakolik kontakt-
ní podobu psané romštiny jsme ochotni respektovat. Nebo možná ještě přesněji 
jakou míru cizosti přisuzujeme prvkům cizích jazyků v romském textu. A právě 
přístup k přepínání kódu se během existence pravopisu severocentrální romštiny 
několikrát výrazně mění. Sledování zvoleného pravopisného principu a  pečlivé 

85 �Nemám ani doklady, že by se někdo pokoušel výraznější přepnutí kódu zapisovat romským pravopisem. 
Jednou z relativně malého počtu výjimek je případ sousloví na večne časi (Rľ 1973/1: 25), zachycený v tomto 
článku. Naopak poměrně obvyklé jsou případy obrácené – v řádně nebo alespoň částečně adaptované 
přejímce, tedy slovu již romském, používat prvky majoritního pravopisu (srv. Červenka 1996: 50–52).

Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny



Romano džaniben 24 (2) | 201794  |

studium prvních pramenů mě přivedlo k zpřesnění samotné periodizace vývoje 
romského pravopisu, kterou jsem poprvé naznačil v textu Červenka 2014. V něm 
jsem pracoval pouze s periodizačními předěly v letech 1971 a 2008, tedy s peri-
odami 1971–2008 a od 2008 dodnes. V přítomném článku kladu první období 
do let 1970–1973. Pravopis se totiž začíná používat již v roce 1970, a ne až 1971 
– tedy ještě před deklarací, která ho víceméně jen stvrzuje. Zároveň je v těchto 
letech tento typ jazykového kontaktu integrální součástí psané romštiny. V roce 
1974 pak začíná druhé, puristické období,86 v němž je uvažována a praktiková-
na romština bez přepnutí kódu. Tak tomu bude rovněž ve  významné části ko-
difikační i ediční praxe související se standardizací na Slovensku v roce 2008.87 
Rovněž na základě mého výzkumu přibývá další periodizační předěl, a sice léta 
(1988) 1990–1991. V něm je sledovaný princip jednak poprvé zmíněn teoreticky, 
a v souvislosti s opětovným rozšířením funkcí psané romštiny se vrací i praktic-
ky. Domnívám se, že už samotné stále se vracející řešení sledovaného problému 
jako problému pravopisného ukazuje specifickou situaci romštiny jako jazyka vý-
znamně kontaktnějšího, než jsou třeba středoevropské jazyky majoritní. Tuto tezi 
můj výzkum dokládá už tím, že většina analyzovaných textů byla publikována 
dvojjazyčně, a zatímco romské texty obsahují přepínání kódu hojně,88 jejich české 
protějšky se bez něj obejdou.

Celý problém je zajímavý i tím, že u všech účastníků (pisatelů, editorů i čte-
nářů) jde o přepínání do důvěrněji známého systému, na němž se učili číst a psát 
(a  to i když mají jako mateřštinu romštinu). Čili typologicky jde o  jiný případ 
než je např. přepínání do němčiny, francouzštiny, latiny či angličtiny v češtině pro 
uživatele s českým vzděláním.

Vzhledem k povaze sledované problematiky jsou tedy po celou dobu existen-
ce pravopisu proměny týkající se zápisu přepínání kódu buď technického rázu,89 
nebo přímo odpovídají ochotě přepnutí kódu vůbec do  komunikátu pojmout. 
Nejde tedy vlastně nikdy o spor, zda pravopisně poromšťovat výraznější vsuvky 
typu vyznamenání za vynikající práci, či dokonce alternace typu celé české věty. 
Nejasnosti se způsobem zápisu vznikají pouze u hybridních jevů na hranici pře-
jímky a menší vsuvky, a často se v nich kombinuje nejistota v adaptaci jazykové 
a pravopisné.

86 Což předjímají přílohy Románo ľilu z roku 1971 věnované romštině.
87 �Sledovaný princip bude (poněkud paradoxně) poprvé pojmenován a zařazen jako jeden z principů 

romského pravopisu právě až v souvislosti se slovenskou standardizací v roce 2008, která ho téměř 
eliminuje.

88 �V některých případech je důvodem nezavedenost adekvátních pojmů v romštině, jindy ovšem záměrná 
reflexe kontaktu – užívání výrazně „majoritních“ pojmů, distanc od parafrázovaných názorů majority, nebo 
prostě třeba signalizace majoritního charakteru nějaké instituce.

89 �Ve sledovaném období zejména občasné intuitivní používaní uvozovek, v pozdějších dobách třeba změna 
typu písma ze standardního na kurzivní a naopak.



  |  95

V  letech 1970–91 nebyla sledovaná problematika nijak teoreticky řešena, 
prvním pravopisným návodem je až doporučení v pravopisně – gramatické části 
slovníku (Hübschmannová, Šebková, Žigová 1991: 612), který ovšem už vzni-
kal koncem osmdesátých let, paralelně se sborníkem Kale ruži (Hübschmannová 
1990), vyšlým rovněž až po  změně režimu. Zápisy přepínání kódu nepřibývají 
v tomto přelomovém období postupně, ale již v citovaném sborníku se vyskytují 
poměrně často. Jedním z důvodů může být i uvolňování poměrů v socialistickém 
Československu za doby tzv. přestavby a z toho plynoucí vracení se tématu reál-
ného života konkrétních současných Romů – jak ve vlastních životopisech autorů, 
tak v námětech. 

V souvislosti s tím lze – jak v článku opakovaně ukazuji – sledovat zajíma-
vý paradoxní jev: čím méně (auto)cenzurovaná je autorova celková výpověď, tím 
méně jde o pouhé vyabstrahované romství v klasicky folklorním smyslu. Zobraze-
ní života Romů, který se vždy odehrává v majoritním kontextu, pak přináší stopy 
jazykového kontaktu, se kterými se zápis romštiny musí vypořádat. Život reálných 
Romů v reálném světě vždy asocioval nějaký konflikt či problém, byť byl pojímán 
pozitivně (např. Rom dostal od majoritních = komunistických orgánů vyzname-
nání, což je sice známka integrace, ale i znak její nesamozřejmosti). Navíc aspirace 
na postižení celé škály domén v romštině by asociovala aspirace na národní život 
Romů jako národnostní menšiny, což bylo v přímém protikladu s tehdejší státní 
politikou, a to protikladu nápadnějším, než byly jazykově čisté publikace folklor-
ního charakteru. Takže v publikacích z let 1974–89 je romství prezentováno pouze 
jako fenomén kulturní,90 a to paradoxně umožňuje používat romštinu v podstatě 
v puristické podobě. Romský jazykový nacionalismus91 se tedy uplatňuje snadněji 
v době, která je pro romský nacionalismus politicky nejméně příznivá, a projevuje 
se v míře, která se vrací až v publikacích svázaných s akreditací a standardizací 
romštiny na Slovensku v roce 2008. Tento paradox je dovršen tím, že ve zmíněné 
době navzdory nepříznivé situaci vyšlo minimálně o řád více textu v romštině než 
v prvním období, ačkoli druhé období je jen zhruba čtyřikrát delší než první.92

90 Ve smyslu lidového umění.
91 Zde zúženě ve smyslu purismu.
92 �Rád bych velice poděkoval Mgr. Miladě Závodské, Ph.D. z Muzea romské kultury za trpělivé konzultace 

během celé přípravy článku.

Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny



Romano džaniben 24 (2) | 201796  |

Literatura

Andrš, Z. 2003. „Stará“ a „nová“ slova ve slovenské romštině. In: Andrš, Z. (ed.). 
Jekhetanutňa čhibaha… /Společným jazykem… Brno: Společenství Romů 
na Moravě, 37–40.

Beníšek, M. 2017. Eastern Uzh varieties of North Central Romani. Dizertační prá-
ce. Praha: Univerzita Karlova, Filozofická fakulta.

Červenka, J. 1996. Písemná podoba slovenské romštiny. Diplomová práce (Mgr.). 
Praha: Univerzita Karlova, Filozofická fakulta, Indologický ústav.

Červenka, J. 1997. Problematika písemné podoby slovenské romštiny. Romano 
džaniben, 4 (1-2), 48-54.

Červenka, J. 2003. Teoretický a  praktický rozbor vybraného pravopisného jevu 
ve  „slovenské“ romštině: zápis protikladu ď/dž a  ť/č. In: Andrš, Z. (ed.). 
Jekhetanutňa čhibaha… /Společným jazykem… Brno: Společenství Romů 
na Moravě, 41–46.

Červenka, J. 2006a. Interdialektní prvky v  pravopisu severocentrální romštiny 
jako čtvrtý princip romského pravopisu. In: Červenka J. (ed.). Jekhetňarďa 
čhibaha /Sjednoceným jazykem. Brno, Praha: Signeta, 59–66.

Červenka, J. 2006b. Dialektní specifika severocentrální romštiny ve středoslovenských 
oblastech Kysuce, Liptov a Turiec. Praha: Signeta. 

Červenka, J. 2014. Standardizace romštiny na území bývalého Československa. 
Acta universitatis Carolinae – Philologica 3 /Slavica Pragensia, XLII, 55–70.

Daniel, A. 1944 (pozn.: psáno 1933). On the Gypsies of Oslavany: A Record of 
his Own People. Journal of the Gypsy Lore Society 3. série, 23 (3-4), 71–91.

Daniel, A. 1947. Two Romani Folk-tales. Journal of the Gypsy Lore Society 3. série, 
26 (1–2), 24–36.

Elšík, V., Matras, Y. 2006. Markedness and Language Change: The Romani Sample. 
Berlin, New York: Mouton de Gruyter.

[Hübschmannová, M.] 1971a. Úvodní lekce. Rľ č. 2, příloha: 2–5. 
Hübschmannová, M. 1971b. Jak psát romštinu. Cyklostyl (datace přibližná).
Hübschmannová, M. 1974. Základy romštiny. Praha: Academia (pod titulem uve-

deno 1973, v tiráži 1974).
Hübschmannová, M. 1976. Cikánština. Metodický materiál pro učitele cikánských 

dětí. Ústí nad Labem: Krajský pedagogický ústav. 
Hübschmannová, M. 1979a. Bilingualism among the Slovak Rom. International 

Journal of the Sociology of Language, 19, 33–49.
Hübschmannová, M. (ed.). 1979b. Romské písně, sborník romské poezie. Romane giľa, 

genďi romaňa poeziatar. České překlady Milena Hübschmannová, Vladimír 
Sloup. Praha: Obvodní kulturní dům v Praze 8, Mělník – Neratovice: OPS. 

Hübschmannová, M. (ed.). 1985. Dobré slovo je jako chleba. Romská přísloví.93 Pra-
ha: Kulturní dům hlavního města Prahy. 



  |  97

Hübschmannová, M. (ed.). 1987. Čeho je na světě nejvíc? So hin pro svetos jekhbu-
ter? Praha: Kulturní dům hlavního města Prahy a Ústřední kulturní dům 
železničářů. 

Hübschmannová, M. (ed.). 1990. Kale ruži. Hradec Králové: Krajské kulturní 
středisko v Hradci Králové. 

Hübschmannová, M. 1995. Trial and Error in Written Romani. In: Matras, Y. 
(ed.). Romani in Contact. Amsterdam /Philadelphia: John Benjamins  
Publishing Company. 

Hübschmannová, M. (ed.). 2005. „Po židoch cigáni“. Svědectví Romů ze Slovenska 
1939–1945. 1. díl (1939 – srpen 1944). Praha: Triáda. 

Hübschmannová, M., Šebková, H., Žigová, A. 1991. Romsko-český a česko-romský 
kapesní slovník. Praha: Státní pedagogické nakladatelství. 

Hübschmannová, M., Šebková, H. 2003. Pravopis romštiny. In: Andrš, Z. (ed.). 
Jekhetanutňa čhibaha… /Společným jazykem… Brno: Společenství Romů 
na Moravě, 57-97.

Hübschmannová, M. et al. 2006. Pravidlá rómskeho pravopisu (s  pravopisným 
a gramatickým slovníkom).94 (Kolektív autorov: Hübschmannová, M., Čer-
venka, J., Koptová, A., Gašparová, E., Adam, G., Adamová, I., Adamová, 
E., Zeman, V., Šandorová, V., Lukáčová, I., Hero, J., Kokyová, M.). Brati-
slava: Štátny pedagogický ústav. 

Ješina, J. 1889. Slovník česko – cikánský a  cikánsko – český, jakož i  cikánsko – české 
pohádky a povídky. Kutná Hora: Knihkupectví Karla Šolce.

Lípa, J. 1963. Příručka cikánštiny. Praha: Státní pedagogické nakladatelství.
Ľil 1986. List-Ľil. Časopis v češtině a romštině, (1). Sokolov: Místní organizace 

SSM č. 1 v Sokolově. 
Mann, S. A. 1941. The Acts of Apostles in Moravian Romani. Journal of the Gypsy 

Lore Society. 3. série, 20 (2), 90–92.
Matras, Y. (ed.). 1995. Romani in Contact: The history, structure and sociology  

of a language. Amsterdam /Philadelphia: John Benjamin`s Publishing Company.
Muysken, P.  2000. Bilingual Speech: A  Typology of Code-Mixing. Cambridge:  

Cambridge University Press. 
Románo ľil (časopis, 1970-1973).
Sloboda, M. 2006. Užívání češtiny a slovenštiny u Slováků v ČR a jazykové po-

stoje majority (ve výsledcích dotazníkového výzkumu). In: Nábělková, M., 
Pátková, J. (eds.). Česko-slovenská súčasnosť a česká slovakistika: Zborník prác 
k  10. výročiu pražskej univerzitnej slovakistiky. Praha: Univerzita Karlova 
v Praze – Filozofická fakulta, 102–130.

93 Takto ověřeno: Název navzdory různým pozdějším citacím skutečně jen česky.
94 Uvedeno do praxe 2008.

Jan Červenka | Prvky cizích pravopisů v pravopisu severocentrální romštiny



Romano džaniben 24 (2) | 201798  |

Šebková, H., Žlnayová, E. 1998. Nástin gramatiky slovenské romštiny (pro pedago-
gické účely). Ústí nad Labem: Univerzita Jana Evangelisty Purkyně. 

Šebková, H., Žlnayová, E. 1999. Romaňi čhib – učebnice slovenské romštiny. Praha: 
Fortuna.

Šebková, H., Žlnayová, E. 2002. Romaňi čhib – učebnica rómčiny (severocentrálny 
dialekt). Košice – Praha: Bohemia kontakt + Fortuna. 

Šunen Romale. 198895. Šunen Romale… Poslyšte Romové… Praha: Kulturní dům 
hl. m. Prahy, Krajské kulturní středisko. 

Šunen Romale. 1989. Šunen Romale… Poslyšte Romové…č. 2. Praha: Pražské 
kulturní středisko.96 

95 Takto ověřeno: Vročení navzdory některým pozdějším citacím skutečně 1988.
96 Takto ověřeno: Navzdory některým pozdějším citacím skutečně vročeno 1989 a vydavatel skutečně PKS.



Nerecenzovaná část



100  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  101

| Elena Marushiakova a Veselin Popov

Pamiatke Nikolaja Bessonova

25. novembra 2017 Valerija Janyševa, herečka z divadla Romen a sólistka skupiny 
Svenko, oznámila, že zomrel jej otec Nikolaj Bessonov, známy umelecký maliar, 
spisovateľ, romista, neúnavný zberateľ, výskumník a popularizátor rómskej kultúry 
a dejín. Po oznámení začali prichádzať mnohopočetné vyjadrenia sústrasti od ko-
legov, priateľov a známych, rómskych aktivistov, intelektuálov, hercov, hudobníkov, 
aj od obyčajných ľudí. Úprimné slová sústrasti prichádzali z celého postsovietskeho 
priestoru, a  aj z mnohých iných krajín: „Smútime... nemáme slov, Romale, Niko-
laj Bessonov, urobil tak veľa pre našich ľudí!!! Taká bolesť, taká strata pre všetkých 
Rómov“ (Diana Saveljeva); „Je to veľmi veľká strata pre cely rómsky národ. Zomrel 
umelec, spisovateľ, historik rómskeho ľudu a náš priateľ Nikolaj Bessonov. Smútim 
a  plačem“ (Irena Morozova); „obrovská strata pre všetkých nás“ (Alex Dulkevič, 
Janko Mayer, Radmila Vološaninova); „večná pamiatka nášmu, neopakovateľnému, 
legende“ (Patrina Šarkozy); „Za celý svoj tvorivý život Kolja urobil toľko pre nás,  
že naňho budú dlho spomínať! Vďaka mu za to. Vďaka za naše priateľstvo. Nech bude 
požehnaná jeho pamiatka!“ (Nadja Belugina); „veľká strata veľkého človeka“ (Nataša 
Udovikova Bjelenberg); „To je obrovská strata nielen pre rodinu Nikolaja, nielen pre 
rómske štúdiá, ale pre všetkých Rómov v post-sovietskom priestore – stratili talento-
vaného, nadšeného a úzkostlivého výskumníka a úprimného priateľa“ (Andrej Jaki-
mov); „Celý Uzbekistan, všetky cigánske spoločenstvá smútia spolu s vami“ (Ibrahim 
Hosimov); „Dnes v rómskom múzeu sme zapálili zaňho sviečky“ (Sergej Andreev, 
Kostroma); „úprimná sústrasť od Rómov Lovárov z Charkova“ (Peter Čerepovskij)... 

Pre mnohých bol Nikolaj priateľom a spolupracovníkom. Takým bol aj pre 
nás. Už uplynulo skoro 20 rokov odkedy nás s Nikolajom zoznámil známy romis-
ta Lev Čerenkov. Odvtedy sme sa pravidelne stretávali pri všetkých našich cestách 
do Ruska a v ostatnom čase sme si písali, posielali správy, materiály, fotky z terénu 
a archívov, vzájomne diskutovali texty. 

Nikolaj Bessonov sa narodil v Moskve v roku 1962. Vyštudoval priemysel-
né a úžitkové umenie na známej Stroganovke (na Vysokej škole priemyselného 
a úžitkového umenia S. G. Stroganova), odbor Umelecká výroba kovov. Po ukon-
čení štúdia bol zamestnaný ako výtvarník v Inštitúte jadrovej energie. Od roku 
1988 pracoval ako umelecký maliar na voľnej nohe. 

Od roku 1993 sa začal venovať rómskej histórii a kultúre. Známym sa stal najprv 
svojimi obrazmi. Vytvoril viac ako 100 obrazov, značná časť z nich patri do  „róm-
skej série“. Éra internetu prispela k tomu, že jeho obrazy sa rozleteli po celom svete, 
a dnes už sa len ťažko nájde rómska organizácia, ktorá by nepoužívala vo svojich pro-
pagačných materiáloch jeho obrazy, často aj bez toho, aby poznali meno ich autora. 

Elena Marushiakova a Veselin Popov | Pamiatke Nikolaja Bessonova



102  |

Vo vzťahoch s Rómami a rómskymi organizáciami Nikolaj nikdy netrval na svojich 
autorských právach – dokonca ho tešilo, keď videl svoje obrazy na pozvánkach, ozná-
meniach, pohľadniciach rómskych organizácií z ďalekých krajín. Jeho obraz bol repro-
dukovaný aj na stene sviatočnej haly v rómskom hoteli v podkarpatskom Užhorode, 
v ktorej sa uskutočňovali rómske zhromaždenia, oslavovali svadby, krstiny. Bez ohľadu 
na názor odborníkov a umelecké kritiky Rómovia si obľúbili jeho umenie a, dá sa 
povedať, tak, ako sa z básne stáva ľudová pieseň, podobne aj jeho umenie zľudovelo.

Vo  svojich rómskych obrazoch Nikolaj sa snažil o  čo najdôveryhodnejšie 
znázornenie udalostí z  rómskej histórie a  folklóru, čo ho priviedlo k  štúdiu li-
teratúry a  prameňov. Zúčastnil sa viacerých odborných konferencií na  róm-
ske témy v  Rusku a  na  Ukrajine. Jeho publikácie sa objavili v  zborníkoch 
a  časopisoch v  Rusku, Nemecku, Rakúsku, Poľsku, Moldavsku, na  Ukrajine. 
Medzi jeho publikáciami sa nachádza 6 monografií a 34 článkov venovaných deji-
nám rómskeho ľudu, dejinám rómskeho divadla a cirkusu, popisu rómskych etnic-
kých skupín, ľudovým krojom, rodovým rolám v tradičnej spoločnosti a rómskej 
téme vo filme. Bol pravidelným dopisovateľom a vedúcim svojej rubriky v róm-
skych novinách Romani Jag, ktoré vychádzali v Užhorode. 

Jeho práce aj v tejto oblasti boli vysoko hodnotené hlavne čitateľmi z kruhu 
Rómov, ktorí sa snažili nielen získať jeho práce, ale v  niektorých prípadoch  
aj financovali ich vydanie. Tak napríklad Bessonovova kniha Ozbrojený odpor 
o  účasti Rómov v  boji proti fašizmu vyšla na  náklady rómskeho podnikateľa 
a herca z divadla Romen Romana Grochoľského. Priatelil sa a spolupracoval so 
známym rómskym politikom a  aktivistom Jano Rešetnikovym (oficiálne meno 
Jakov Sergunin), spolu začali prácu na  webovej stránke Cigáni Ruska, vydali 
dvojknihu Cigáni a  tlač a  Právna sebaobrana. Na  podnet Róma zo skupiny 
Kišinjovcov, Vladimira Čebotariova, napísal knihu Dejiny Rómov Kišinjovcov. 
Jeho prácu organizačne, informačne a  inými spôsobmi podporovali aj Rómovia 
Aleksander Lavrentiev, Grigorij Golovackij, Leonid Vasiliev a mnohí iní.

Nikolaj Bessonov bol tesne spojený s divadlom Romen, v ktorom pôsobia jeho 
dcéra a zať. Pre divadlo navrhoval a pripravoval kostýmy, dekorácie, často býval aj 
odborným poradcom. Bol organizátorom a  tvorcom mnohých výstav o  rómskej 
kultúre a  dejinách. Najznámejšou sa stala veľká výstava z  roku 2015, venovaná 
osudom Rómov v čase druhej svetovej vojny pod názvom Cigánska tragédia. 

Venoval sa tiež archívnemu výskumu, avšak za najdôležitejšiu súčasť svojej 
práce pokladal Nikolaj Bessonov terénny výskum. Neúnavne cestoval po  celej 
krajine a taktiež po Ukrajine a Bielorusku, rozprával sa s tisíckami ľudí. Navštevoval 
rómske rodiny, kde bol vždy vítaným hosťom. Skoro nikdy nebýval v hoteloch, 
to by jeho spolubesedníci nepripustili so zdôvodnením „eto ne po  cyganski“ (to 
nie je po cigánsky). Býval nielen v domoch svojich informátorov, ale aj v lesoch 
pri Moskve pod stanmi spolu s  Mugatmi zo Strednej Ázie a  taktiež spolu 
s  „Rumungrami“ z  Podkarpatska. No nielen on býval u  nich, mnohí zostávali 

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  103

na dlhšiu alebo kratšiu dobu u neho doma, kde sme sa aj my s mnohými z nich 
zoznámili, čo nám neskôr pomohlo aj pri našich výskumoch v Strednej Ázii a inde.

Spolu s Nikolajom sme boli aj na niektorých jeho cestách v Rusku na Ukra-
jine. Pritom sme mohli pozorovať jeho nekonečné rozhovory s  informátormi 
na  najrôznorodejšie témy. Informátori neboli pre neho objektom výskumu, ale 
rovnoprávnymi partnermi, dôstojnými spolubesedníkmi, ktorých mienka a názor 
zavážili. Pri poslednej našej spoločnej návšteve jeho priateľskej rodiny Kišinjov-
cov v lete roku 2017 sa rozhovor krútil okolo prehodnotenia historických údajov, 
o politike voči Rómom za čias stalinizmu a neskôr, na základe nových archívnych 
materiálov z nedávno otvorených fondov KGB. Dlho sa diskutovali etické otázky. 
Nikolaja zaujímal názor informátorov na  to, ako najlepšie interpretovať infor-
mácie zozbierané v teréne alebo nájdené v archívoch, ktoré by mohli negatívne 
ovplyvniť verejnú mienku, ako ich prezentovať tak, aby to nikomu neuškodilo. 
O čom treba písať, o čom je možné písať a o čom nie, ako a kde. 

Rozsah tém, o ktoré sa Nikolaj Bessonov zaujímal, bol obrovský: od otroctva 
vo Valachii a Moldávii cez vývoj rómskeho tradičného odevu, rómske výtvarné 
umenie, tému Rómovia vo výtvarnom umení a v literatúre, až po zmiešané man-
želstvá, obyčaje, folklór, tanec, hudbu, divadlo a mnohé iné. Posledných niekoľko 
rokov sa venoval najmä téme účasti sovietskych Cigánov v druhej svetovej vojne 
a spomienkam z obdobia kočovníctva. Trápilo ho, že pamätníci odchádzajú a že 
čoskoro bude neskoro zbierať ústne spomienky na tieto udalosti. 

Nikolaj mal natoľko encyklopedické záujmy a bol natoľko nezištný, ako by 
ani nebol z tohto sveta. Žil vždy mimoriadne skromne – peniaze ho vôbec nezau-
jímali. A v poslednom čase, ako keby cítil, že sa jeho čas už kráti, odmietal všetky 
objednávky na maľovanie obrazov, ako aj každú inú prácu, za ktorú by mohol do-
stať honorár. S odôvodnením, že mu je na to ľúto času, že sa teraz musí ponáhľať 
a zbierať spomienkové rozprávania pamätníkov, kým sa to ešte dá. Pozývali sme 
ho k nám na návštevu do Škótska, ale aj to odmietol s tým, že by mu to zabralo 
príliš veľa času, že radšej pôjde do terénu.

Nikolaj Bessonov zanechal obrovské dedičstvo, mnoho neuverejnených 
dokončených aj nedokončených prác. Na  vydanie čaká niekoľko jeho článkov 
a  prinajmenšom dve už napísané monografie: kniha o  genocíde Rómov počas 
druhej svetovej vojny a  kniha venovaná rómskej skupine Kišinjovcov. Jeho 
príbuzní a priatelia prisľúbili, že urobia všetko pre to, aby boli uverejnené aspoň 
tie jeho práce, ktoré sú ukončené.

Z  iniciatívy rodiny Nikolaja Bessonova s  podporou vedenia divadla Ro-
men a  zástupcov rómskej verejnosti bola v noci zo 16. na  17. februára v  prie-
storoch divadla Romen usporiadana zakladajúca konferencia „Nadácie Nikolaja 
Bessonova pre rómsku históriu a kultúru“. Za predsedu vedenia nadácie bol vybra-
ný Vladimir Čebotarjov, Rom Kišinjovec, dlhoročný priatel a  spolupracovník  
N. Bessonova.

Elena Marushiakova a Veselin Popov | Pamiatke Nikolaja Bessonova



104  |

Na záver by sme chceli citovať z  jeho webovej stránky vety, ktoré najlepšie 
charakterizujú jeho vzťah k  spolupracovníkom a  Rómom: „Za  niekoľko rokov 
internetový zdroj ‚Cigáni Ruska‘ zjednotil okolo seba autorov, ktorých mená ho-
voria samé za seba. Sú to ľudia rôznych národností. Ale je tu jedna vec, ktorá nás 
spája. Mame radi cigánsky národ a snažíme sa o ňom hovoriť len pravdu.“

Výberová bibliografia

Web sites: http://gypsy-life.net
http://www.bessonov-art.narod.ru

Knihy

Bessonov, N. 2012. Cyganskij al ’bom. Moskva: Belyj gorod, 264 s. 
Bessonov, N. 2010. Cyganskaja tragedija 1941–1945. Fakty, dokumenty, vospomi-

nanija. Tom 2. Vooružjonnyj otpor. Sankt-Petěrburg: Šatra, 375 s. 
Děmetěr, N., Bessonov, N., Kutěnkov, V. 2000. Istorija cygan: Novyj vzgljad. Vo-

roněž: IPF “Voroněž“, 334 s. 
Bessonov, N. 2000. Cyganě i pressa. Vyd. 1. Moskva, 80 s.; Vyd. 2. 2003. Moskva, 111 s.

Články

Bessonov, N. 2017. Etnonimy i prozvišča cygan v SSSR i na postsovetskom pro-
stranstve. In: Kozhanov, K., Oslon, M., Halwachs, D. W. (eds.). Das amen 
godi pala Lev Čerenkov: Romani historija, chib taj kultura. Graz: Univer-
sität Graz – Treffpunkt Sprachen Forschungsbereich Plurilingualismus,  
111–142.

Bessonov, N. 2016. Genocid cygan v Černigovskoj oblasti Ukrainy. In: Tjaglij, M. 
(ed.). Genocid romi v Ukrayini v period Drugoyi svitovoyi vijni: vivčennja, 
vikladannja, komemoracija. Kiev: Ukrayins’kij centr vivčennja istoriyi Go-
lokostu, 27–45. 

Bessonov, N. 2016. Theatre Romen: Foundation and Creative Path. In: Maru-
shiakova, E., Popov, V. (eds.). Roma Culture: Myths and Realities. München: 
Lincom Academic Publishers, 143–156. 

Bessonov, N. 2016. Cikánský oděv v  ruském impériu a  SSSR. Bulletin Muzea 
romské kultury (Brno), 23, 8–55. 

Bessonov, N. 2016. Okovy na  tabornych děvuškach. Živaja starina (Moskva),  
89 (1), 5–8.

Bessonov, N. 2015. Něvesty “čužoj krovi“ v cyganskich taborach. Živaja starina 
(Moskva), 85 (1), 33–37.

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  105

Bessonov, N. 2014. Vožaki “Velikogo cyganskogo pochoda“. History Illustrated 
(Moskva), 109 (1), 19–35.

Biessonow, N. 2014. Prawa i obowiazki i samoswiadomosc zameznej, koczowni
czej Cyganki. Studia Romologica (Tarnow), 7, 11–38.

Bessonov, N. V. 2013. Četyre razvilki na tvorčeskom puti těatra “Romen“. NOTA 
BENE (Moskva), 16 (4), 453–464. 

Bessonov, N. 2013. Kočevaja cyganka i  tabornye tradicii. Revista de etnologie şi 
culturologie (Chisinau), 13–14, 25–31.

Bessonov, N. 2012. Cyganskoje cirkovoje iskusstvo. Revista de etnologie şi culturo-
logie (Chisinau), 11–12, 140–152.

Bessonov, N. 2011. Etničeskaja grusa cygan-kišinjovcev. Revista de etnologie şi cul-
turologie (Chisinau), 11–12, 62–75.

Biessonow, N. 2010. Nazistowskie ludobojstwo Cyganow na  Bialorusi. Studia  
Romologica (Tarnow), 3, 21–39.

Bessonov, N. 2010. Zvukovoj obraz cygan. In: Andrejeva, J. (ed.). Zvuk i otzvuk. 
Moskva: Institut Nasledija,  207–225.

Bessonov, N. 2009. Cyganě SSSR v okkupacii: Stratěgii vyživanija. Golokost i su-
časnist’ (Kiev), 6 (2), 17–52.

Bessonov, N. 2009. Mity i  real’nost’ cyganskoj žizni. Diaspory (Moskva), 
1, 204–238.

Biessonow, N. 2008. Kiszyniowcy. Studium historii i zwyczajow. Studia Romologi-
ca (Tarnow), 1, 193–222.

Bessonov, N. 2008. Rossijskije cyganě pered kameroj operatora. In: Andrejeva, J. 
(ed.). Audiovizuaľnaja antropologija: Istorija s prodolženijem. Moskva: Insti-
tut Nasledija, 190–210. 

Bessonov, N. 2008. Narrativnye istočniki kak odin iz informacionnych resursov 
cyganoveděnija. Naukovi zapiski (Kiïv), 15, 73–94.

Bessonov, N. 2007. Ob ispol’zovanii těrminov “Porajmos“ i “Holokost“ v značenii 
“genocid cygan“. Golokost i sučasnist’ (Kiev), 2 (1), 71–82.

Bessonov, N. 2006. Genocid cygan Ukrainy v gody Velikoj otěčestvennoj vojny. 
In: Ševcov, Mi. (ed.). Roma v Ukraïni. Istoričnij ta jetnokul’turnij rozvitok  
Cigan (Roma) Ukraïni (XVI–XX st.). Doněck, 4–28. 

Bessonov, N. 2005. Cyganě v Rossii: prinuditěl’noje osedanije. In: Poljan, P. (ed.). 
Rossija i jejo regiony v XX veke: těrritorija – rasselenije – migracii. Moskva: 
OGI, 631–640. 

Bessonov, N. 2003. Zigeuner in Russland: Geschichte und gegenwartige Probleme. 
Ost-West: Europaische Perspectiven, 4 (2), 111–118. 

Bessonov, N. 2002. Cyganě. In: Šangina, I. (ed.). Mnogonacional’nyj Petěrburg: 
Istorija. Religii. Narody. Sankt-Petěrburg: Iskusstvo-SPB, 805–820.

Bessonov, N. 1999. Razvitije cyganskogo kostjuma. In: Děmetěr, N. (ed.). Cyganě. 
Sbornik statěj. Moskva, 46–66.

Elena Marushiakova a Veselin Popov | Pamiatke Nikolaja Bessonova



106  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  107

Domácí práce a povinnosti dětí  
z romských kočovných rodin v Sovětském 
svazu během období kočování 1,2 

Tato práce se věnuje problému, který dosud nebyl analyzován žádnými jinými 
ruskými badateli specializujícími se na výzkum Cikánů/Romů. Cílem mého textu, 
založeného na dlouhodobém terénním výzkumu, je vysledovat způsoby sociali-
zace dětí romských kočovníků v Sovětském svazu. Ta probíhala dvěma způsoby: 
vzděláváním prostřednictvím hry a učením se prací. Za předpokladu, že byly obě 
metody kombinovány a uplatňovány komplexně, umožňovaly adekvátně připravit 
dítě na dospělý život. Tento text se zaměří na  roli dětí v  ekonomickém životě 
rodiny a celé komunity. Předmětem výzkumu bylo několik romských subetnic-
kých skupin žijících na území bývalého SSSR. Získané informace vedou k závěru,  
že způsoby socializace v táborech3 těchto kočovníků byly univerzální.

Metody výzkumu

Článek je založen na vzpomínkách pamětníků, které autor zaznamenal v Rusku, 
na  Ukrajině a  v  Bělorusku v  období mezi lety 2000–2017. Dětství mých 
informátorů spadalo do poválečných let. Kočovný život vedli až do roku 1956, kdy 
bylo kočovnictví zakázáno zákonem. Ve svém terénním výzkumu jsem se snažil 
zkontaktovat ty nejstarší pamětníky. Pokud to bylo možné, snažil jsem se předem 
zjistit jejich adresy. Ale běžná byla i situace, kdy jsem stál uprostřed cizího města 
nebo osady, aniž bych měl dopředu připravený plán nebo nějaké bližší informace. 
V  takových případech jsem kolemjdoucí uváděl do  rozpaků otázkami, kde tu 
nejblíž žijí „Cikáni“. Dříve nebo později jsem se ale vždy dostal k domu, ve kterém 

| Nikolaj Bessonov

1 �V původním anglickém textu autor článku používal pro označování skupin, o kterých píše, výhradně termíny 
„Gypsy“, s výjimkou citace některých autoetnonymních názvů romských skupin (Russka Roma, Polska Roma). 
Respektujeme výhrady některých autorů k používání termínu „Rom“ jako zastřešujícího pro všechny skupiny 
označované zvenku (historicky) jako „c/Cikáni“ a zároveň i fakt, že v některých společnostech je termín 
„Cikán“/„Gypsy“ výrazně méně negativně konotovaný než v jiných.  Vzhledem k tomu, že skupiny, o kterých 
N.  Bessonov v tomto článku píše – jak celkem jednoznačně vyplývá i z autorova textu – se identifikují právě 
jako Romové, rozhodli jsme se, že v tomto případě bude z hlediska českého úzu i z hlediska identifikace 
konkrétních skupin přesnější při převodu do češtiny použít tam, kde je to vhodné, právě termín „Rom“ a jeho 
odvozeniny. (Pozn. red.)

2 �Za pomoc při redakci článku děkujeme E. Marušiakové a V. Popovovi.
3 �Slovo „tabor“ má v ruštině i v romštině mnoho významů. Může znamenat skupinu Romů, tábor Romů nebo 

karavanu kočujících Romů.

Nikolaj Bessonov | Domácí práce a povinnosti dětí z romských kočovných rodin v SSSR



108  |

nějaká romská rodina bydlela. Nejobtížnější byly první kroky, kdy bylo nutné 
přesvědčit navštívené Romy, aby mě, Neroma, pozvali k sobě domů. Většinou jsem 
využil svou dlouhodobou zkušenost, která mi pomohla získat jejich důvěru. Má 
první slova dávala jasně najevo, že jsem dobře začleněn do romského prostředí. 
Konkrétně byly užitečné zejména některé specifické výrazy, které Rusové neznali. 
V posledních letech mi hodně pomáhaly mé knihy. Obsahují totiž mnohé foto-
grafie z kočovné minulosti, o které mí hostitelé projevovali velký zájem. Listovali 
knihou a postupně se nechávali unést proudem svých komentářů (a vzpomínek). 
Své hostitele jsem pak žádal o adresy místních nejstarších Romů a zpravidla i hle-
dal průvodce, kteří byli ochotni je navštívit se mnou. Často jsem také u informáto-
rů musel přespat, což mi poskytlo vhled do jejich životů a dostatek času na dlouhé 
a detailní rozhovory. 

S pamětníky se vždy bavím volně a nikdy nepoužívám předem připravené 
dotazníky. Můj výzkum zahrnuje celou škálu témat, a  setkání tak téměř nikdy 
nemůže být zbytečné. Bývalí kočovní Romové vyprávějí o svém životě ve stanech, 
umělci popisují svá vystoupení, rodiny válečných veteránů vyprávějí o romských 
vojácích a tak podobně. 

Zaznamenané informace tedy vznikly v přímém kontaktu a zároveň v pří-
tomnosti celé rodiny. To bylo občas velmi užitečné, protože dobře informované 
publikum mohlo vypravěče upozornit na některé zapomenuté scény nebo mu po-
moci určit datum vzpomínané události. 

Otázky pokládám v ruštině. Zkušenosti z  terénu ukazují, že výzkum může 
být úspěšně veden i v situaci, kdy výzkumník neovládá romský dialekt vypravěčů. 
V prvních letech mé terénní práce jsem nashromáždil řadu velmi cenných video-
záznamů v  romštině bez toho, abych měl sebemenší tušení, co mi informátoři 
říkali. Na mou žádost odpovídali starší muži a ženy na mé otázky ve svém rodném 
jazyce. Jejich slovům jsem porozuměl až později, doma a s pomocí překladatele. 
V průběhu let jsem lépe porozuměl několika dialektům romštiny. Ale ani v sou-
časné době nejsem schopen rozhovor v romském jazyce vést. 

Nahrávací zařízení jsem nemohl použít v každé domácnosti. Řada pamětníků 
odmítá, aby jejich slova byla zaznamenávána, nebo se vyhýbá videokamerám. V ta-
kových případech se snažím usadit u stolu přímo naproti pamětníkovi a položím si 
desky na kolena. To mi umožňuje si zapisovat záznam konverzace a zároveň udržo-
vat oční kontakt se svým partnerem v komunikaci. Přestože si jsou pamětníci dobře 
vědomi, že jsou jejich slova písemně zaznamenávána, brzy tomu přestanou věnovat 
pozornost. Charakteristické výrazy a fráze se snažím zapisovat doslova. Pozname-
návám si i vlastní jména, příjmení, přezdívky, data událostí a podobné informace. 
Později využiji první příležitosti k doplnění toho, co v zápise zatím chybí. 

Další důležitou součástí mé terénní práce je vyhledávání starých fotografií. 
Když narazím na  fotografii, která by mohla být zajímavá z  historického nebo 
etnografického hlediska, pořídím si její kopii pro svůj archiv. Zároveň je nutné 

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  109

zaznamenat identifikační údaje, jako jsou data a jména těch, kdo se na fotografii 
objevují, i těch, komu patří. Kromě toho může společné prohlížení rodinných alb 
otevírat řadu nových témat. 

Způsob mé práce, založený na živé komunikaci spíše než na standardizova-
ných dotaznících, odhalil některá fakta, která byla mými ruskými i zahraniční-
mi kolegy dosud opomíjena. Jsou to právě tato témata (Bessonov 2015: 33–37;  
2016: 5–8), která zasluhují pečlivou videodokumentaci, jako ověřitelný zdroj 
publikovaných informací. Proto se snažím zaznamenávat tyto rozhovory co nej-
důkladněji. Pamětníky vždy žádám, aby vše popsali dvakrát: v ruštině a ve svém 
vlastním dialektu. Kromě jiného právě následné porovnání obou verzí pomáhá 
získat velmi detailní obraz popisovaného. Přirozeně pořizuji i videozáznamy fol-
kloru – tedy písní, jazykolamů, pohádek i dalších příběhů.

Důležitou součástí mé výzkumné práce je procházení archivů a  literatury 
s  cílem nalézt oporu pro narativní zdroje. Srovnání orální tradice a  archivních 
dokumentů jsem věnoval i jeden z mých starších článků (Bessonov 2008).  Ne-
předkládám v něm žádné kategorické závěry. Někdy jsou mí informátoři ve svých 
vzpomínkách velmi přesní a jejich vyprávění je snadné ověřit z dalších nezávislých 
zdrojů. Nicméně zůstává povinností výzkumníka využít všech možností k ověření 
dat nebo geografických názvů, protože je jen přirozené, že v drobných detailech 
může staršího člověka jeho paměť zradit. Pokud ověřování informátorových slov 
poskytne dobrý důvod k pochybnostem, nejistá data nezveřejňuji.

Jasné a  důkladné odkazy na  informátory považuji za  zásadní součást ja-
kékoliv vědecké publikace. V  posledních letech se čím dál tím více rozšiřuje 
praxe nezveřejňování jmen informátorů. Důvodem je ochrana soukromí. Osob-
ně se jednoznačně přikláním k názoru mých zahraničních kolegů Marušiakové 
a Popova, kteří, byť sami v některých výjimečných případech berou na ochranu 
soukromí ohledy, v zásadě nesouhlasí s principem anonymizace (Marushiako-
va, Popov 2011: 62). Samozřejmě se v praxi objevují situace, kdy z morálních 
a  etických důvodů jméno informátora ani některých dalších dotčených osob 
nezveřejňuji. Tyto případy jsou však vzácné a týkají se tragických událostí jako je 
znásilnění v době okupace, udání na úřady, které mělo vážné následky, a podob-
ně. Převážná většina mých informátorů mi ráda dobrovolně sděluje svá jména, 
přičemž dopředu vědí, že budou zveřejněna. Podle všeobecného názoru odkaz 
na skutečného informátora zabraňuje falšování dat. Anonymita naopak umož-
ňuje některým všehoschopným autorům nahradit realitu svými vlastními vy-
myšlenými příběhy. A jsou to právě tyto mytologizující publikace, které Romy 
opravdu poškozují. 

Určité komplikace pro mě představoval nedostatek akademických publikací 
k tématu. Ruští vědci téma socializace romských dětí prakticky ignorovali, a téma 
je téměř nezpracované i v zahraničních publikacích (Tauber 2006). Téma dětství 
je poměrně výjimečné i  v  literatuře psané samotnými kočovníky (viz ale např. 

Nikolaj Bessonov | Domácí práce a povinnosti dětí z romských kočovných rodin v SSSR



110  |

Lundgren, Taikon 2003; Yoors 1983). Kromě toho se skutečnost reflektovaná 
v zahraničních publikacích značně odlišuje od sovětské reality. To vše mě vedlo 
k tomu, že jsem oblast svého výzkumu časově a prostorově jasně ohraničil, a to 
na sovětské republiky s převažujícím slovanským obyvatelstvem v první poválečné 
dekádě. Můj terénní výzkum se týkal několika romských subetnických skupin, 
které na tomto místě stručně představím:

•	 Russka Roma4 (a Polska Roma, skupina úzce příbuzná, kulturně i jazyko-
vě) si na živobytí vydělávali obchodováním, nabízením přepravy koňský-
mi povozy a oráním záhumenků; 

•	 Kotljari (Kotláři, Romové, kteří přišli do Ruska z Rumunska) se zabývali 
cínováním a kovotepectvím na zakázku;

•	 Lovari (Romové, kteří se do Ruska přistěhovali z Rakouska-Uherska). 
Ve zkoumaném období se většina z nich, i když ne všichni, živila obcho-
dováním s koňmi;

•	 Vlachi (Vlaši) byli kováři.

Menší etnické skupiny jako Kišiňovci a Plaščuny žily v době kočování především 
z krádeží; s nepatrným rozdílem spočívajícím v tom, kdo kradl – mezi Kišiňovci to 
byli muži, mezi Plaščuny pak ženy. 

Ženy ze všech zmíněných etnických skupin provozovaly věštectví a žebraly. 
Výše příspěvku, který takto přinášely do rodinného rozpočtu, se lišila. 

Při práci s různými informátory jsem vždy měl na paměti silné rozdíly v jejich 
mentalitě. Určitá důvěra v  komunikaci může být navázána pouze v  případě,  
že host neprojevuje své vlastní negativní postoje vůči případné kriminální 
minulosti daných skupin či jednotlivců. 

V každém případě je třeba připomenout, že místní obyvatelé měli z přítom-
nosti Romů z velké části obecný prospěch a dokázali jejich přítomnosti a činností 
dobře využít. To do velké míry vysvětluje i fakt, že mezi rolnictvem v Sovětském 
svazu převažovaly vůči Cikánům pozitivní nebo alespoň neutrální postoje. 

Situace v Ruské říši a v Sovětském svazu během období kočování 

Před revolucí v roce 1917 zavedly úřady carského Ruska systém mnohočetných 
administrativních omezení uvalených na život rolníků. Cikáni měli v Ruské říši 
povinnost být trvale registrováni v  určité rolnické komunitě. Pokud kočovali, 
museli být vybaveni speciálními dokumenty, ve kterých bylo uvedeno, že rodina 
cestuje na místo, kde bude vykonávat sezónní práce.5 Policie pokutovala a někdy 

4 Výrazy z romštiny jsou psány kurzivou.
5 �Russkije cyganě. VII Zakonodatěľnye mery v otnošenii russkich cygan. [Ruští Cikáni. VII Legislativní 

opatření proti ruským Cikánům]. Litěraturnoje priloženije Nivy 1895, 11, s. 549, 560.

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  111

dokonce zatýkala všechny, kteří tato nařízení porušovali. Některé rodiny byly 
pod zvláštním policejním dohledem a nesměly opouštět místo svého pobytu.6 
Kromě toho policie často kočovníky z míst, kde tábořili, vyháněla. Pro kočovné 
skupiny Romů z Rumunska nebo Rakouska-Uherska se vystavovaly dokumenty, 
kterými se musely prokazovat v každém novém městě, do kterého přišly. Měly 
roční platnost a za jejich prodloužení se vybíral zvláštní poplatek. Všechny, kdo 
tato ustanovení porušovali, čekalo zatčení a nucená asistovaná deportace. Před 
tímto vyhoštěním všichni, včetně žen a dětí, dlouhé měsíce strádali v blízkosti 
vězeňských cel.7

Po říjnové revoluci v roce 1917 byly všechny cestovní pasy zrušeny.8 V důsledku 
toho měli i Romové poprvé možnost kočovat bez jakýchkoliv omezení. Čistá radost 
z  této svobody byla zastíněna Stalinovým tažením za  opětovné vydávání pasů. 
27. prosince 1932 bylo oznámeno rozhodnutí o zavedení cestovních dokladů pro 
vnitřní použití v  rámci země.9 V  létě 1933 byly cikánské skupiny, které tábořily 
v okolí hlavního města, nuceně přemístěny. V této době bylo více než 5470 Cikánů 
přesídleno na  Sibiř.10 Většina deportovaných však místo svého exilu během 
několika následujících let opustila. Státní politika se zároveň zaměřila na zakládání 
cikánských kolchozů – kolektivních zemědělských družstev. Rodiny, které souhla-
sily s usazením, dostaly půdu, dům a peněžní úvěr (Ivaščenko 2011: 33–189). Přes-
tože oficiálně mělo jít o dobrovolnou akci, ve skutečnosti byly někdy k usazení 
tyto rodiny nuceny. Jsou známy případy, kdy bylo rodinám, které odmítly vstou-
pit do zemědělských družstev, vyhrožováno zabavením koní.11 V důsledku této 
politiky v Sovětském svazu v předvečer druhé světové války fungovalo nejméně  
52 cikánských zemědělských družstev (Druts, Gessler 1990: 285). Nejúspěšnějšími 

6 �Dělo děpartamenta gosudarstvennoj policii ob osvobožděnii cygan Baskovych ot nadzora policii [Spis 
oddělení státní policie o propuštění cikánské rodiny Baskovů z policejního dohledu]. 1881. GARF (Státní 
archiv Ruské federace), f. 102 D-1, op. 1 (1881), d. 176.

7 �O vysylke za granicu trinadcati semejstv cygan avstrijskich i serbskich poddannych. 1895-1903 [O vyhoštění 
třinácti cikánských rodin s rakouským a srbským občanstvím]. GARF, f. 102, op. 52, d. 10, č. 82; O vysylke 
za granicu avstrijskich poddannych Tomasa Vajda s ženoju i dočer‘ju, Iosifa Curilo s ženoju i drugich 
[O deportaci Tomasa Vajdy s manželkou a dcerou, Josifa Curilo s manželkou a dalších]. 1912. GARF, f. 102, 
op. 69, d. 3, č.180.

8 �Děkret VCIK i SNK RSFSR ot 20 ijulja 1923 g. „Ob udostoverenii ličnosti“ annuliroval pasporta i trudovye 
knižki [Dekret Všeruského ústředního výkonného výboru z 23. července 1923 „O průkazech totožnosti“ 
rušící pasy a pracovní knížky].

9 �Postanovlenije CIK SSSR, SNK SSSR ot 27. 12. 1932, no. 1917 „Ob ustanovlenii jedinoj pasportnoj 
sistěmy po Sojuzu SSR i objazatěl‘noj propiski pasportov“ [Usnesení Ústředního výkonného výboru SSSR 
a Rady lidových komisařů SSSR ze dne 27. prosince 1932, č. 1917 „O zřízení jednotného pasového systému 
ve Svazu sovětských socialistických republik a povinné registraci cestovních pasů“].

10 �OGPU otděl po specpereselenijam Glavnogo upravlenija lagerjami. Dělo No. 7 informacionnye matěrialy 
GULAGa rukovodstvu OGPU [Oddělení zvláštních deportací Ústředního výboru OGPU. Složka č. 7. 
Informace Gulagu pro správu OGPU], GARF, f. 9478, op. 1, d. 19, s. 7.

11 �Botsman Fyodorovich Orisov (nar. 1942), ze skupiny Kišiňovci. Rozhovor vedený N. Bessonovem, 
zaznemenáno ve Volgogradu v roce 2004.

Nikolaj Bessonov | Domácí práce a povinnosti dětí z romských kočovných rodin v SSSR



112  |

byla ta, která vytvořily usedlé rodiny s  dobrými zemědělskými schopnostmi.  
Většina těchto kolchozů byla bohužel zpustošena nacistickou okupací a v průbě-
hu genocidy zničena.12

Právní postavení Cikánů v sovětské společnosti významně ovlivnila válka. Ci-
káni statečně bojovali v řadách Rudé armády a v partyzánských oddílech (Besso-
nov 2010). Nejsou mezi nimi známy žádné případy kolaborace (tamtéž). V očích 
úřadů byli většími vlastenci než většina ostatních národů Sovětského svazu. V dů-
sledku toho jim po skončení války byla přiznána bezprecedentní míra svobody. 
Mohli si vybrat svůj vlastní způsob života. Když měli zájem, dostali práci, měli 
možnost se vzdělávat, atd. Po  celou první poválečnou dekádu vůči nim nebyly 
uplatňovány žádné specifické zákony. Jednotlivé skupiny mohly cestovat a zaklá-
dat tábory tam, kde se jim to hodilo. Policie přivírala oči, když neměli pasy a jiné 
dokumenty (jediným povinným dokumentem byl však certifikát pro koně). Tako-
vou míru svobody tyto kočovné skupiny nikdy před tím ani nikdy potom nezažily. 

Situace „předtím“, byla popsána výše. Lze ji shrnout následovně: ve  vztahu 
k Cikánům byly uplatňovány omezující zákony  jak v carském Rusku, tak i v So-
větském svazu 30. let. Konkrétně se jednalo o tlak na vstup do kolchozů a nucené 
přesídlování táborů kočovníků z předměstí Moskvy. Situací „po“ mám na mysli 
rozsáhlá opatření úřadů, uvedená do praxe zákonem z roku 1956.13 Tímto zákonem 
vláda zcela zakázala kočovný život. V průběhu několika málo let dostali kočovní 
Cikáni trvalé bydlení a stálou práci a jejich děti se staly žáky sovětských škol. Období 
popsané níže však spadá přesně do první poválečné dekády, tedy do jakéhosi „mezi-
období“. Dětství většiny pamětníků, o jejichž vzpomínky se opírá následující text, 
spadá do bezprostředně poválečných let, pro které byla charakteristická praktická 
absence jakýchkoliv právních zásahů do života jejich rodin. 

Objasnili jsme si situaci ve vztahu k úřadům. Je tedy na místě popsat vztahy 
s místními obyvateli. To je oblíbené nostalgické téma romských pamětníků. Jed-
nou z jejich výrazných tradic bylo „zimování“, tedy trávení zimy na statcích rolníků. 
Na rozdíl od řady cizích národů Rusové, Ukrajinci a Bělorusové ve svých domovech 
kočovné rodiny rádi přijímali (Andronikova 2006: 586). Cikáni jimi byli oceňováni 
za svůj přínos pro vesnické hospodářství a za své pěvecké a taneční umění. Obraz 
Cikána v ruské kultuře se obecně zdá být velmi romantický a atraktivní. Válečné 
roky prozařovala laskavá náklonnost k  „potulnému lidu“. Slovanské obyvatelstvo 

12 �Informace o masové popravě romských členů kolchozu ve vesnici Alexandrovka ve Smolenské oblasti viz 
GARF, f. 7021, op. 44, d. 1091; informace o masové popravě členů romského kolchozu Ordžonikidze 
u města Taganrog viz RCChIDNI [Ruské centrum úschovy a studia dokumentů nejnovějších dějin], f. 17, 
op. 125, d. 170, s. 108–109.

13 �O priobščenii k trudu cygan, zanimajuščichsja brodjažničestvom. Chronologičeskoje sobranije zakonov, 
ukazov Prezidiuma Verchovnogo Soveta i Postanovlenij Pravitěl‘stva RSFSR [O zapojování kočovných 
Cikánů do práce. Chronologická kompilace zákonů a vyhlášek vydaných prezidiem Nejvyššího sovětu 
Sovětského svazu a Nařízení vlády RSFSR].Díl 5, 1954-1956, Moskva 1959, s. 616, 617.

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  113

riskovalo své životy, když tyto lidi ukrývalo nebo je varovalo před příchodem repre-
sivních složek.14 Přestože byli obětí stejné genocidy, ztratili v důsledku toho Cikáni 
neporovnatelně méně lidí než Židé. Z Židů zastižených na ruském území okupaci 
přežila pouhá čtyři procenta (Altman 2002: 455). Z cikánské populace naproti tomu 
přežila zhruba polovina (Bessonov 2009). Co se týká vzdělání, v mírových časech 
jej kočovní Romové mohli ve vesnicích snadno získat. Již v roce 1918 vláda vydala 
usnesení, že vzdělání má být v Rusku zdarma a přístupné všem.15 Od té doby byla 
tato politika aktivně zaváděna na celém území Sovětského svazu. Takže v zimních 
měsících, kdy si kočovníci pronajímali ubytování od rolníků, mohly své děti posílat 
do školy. V této situaci závisela gramotnost dítěte čistě na vůli jeho rodičů. Většina 
kočovníků považovala školní docházku za zbytečnou. Ale známe i případy, kdy děti 
z kočovných rodin nejen že dosáhly středoškolského vzdělání, ale ve svém studiu 
pokračovaly i dále na vysoké škole (Bessonov 2014: 31). 

Vztahy mezi Cikány byly založeny na vzájemné pomoci. Pamětníci napří-
klad popisují zvyk „spravedlivého sdílení“, demonstrující silné egalitářské tenden-
ce (Andronikova 2006: 608). Hlava každé rozšířené rodiny už nad sebou neměla 
v rámci skupiny žádnou další sobě nadřazenou autoritu. Výjimkou byly skupiny 
Kotljarů, které měly své vlastní nejvyšší představitele – barony (Černich 2003: 
32). Skutečnou moc měl vnitřní soud, tedy setkání respektovaných starších členů 
komunity. Jeho cílem bylo usilovat o urovnávání sporů a konfliktů (Abramenko 
2006: 50). Rozhodnutí tohoto soudu nikdo z komunity nezpochybňoval, protože 
by jinak došlo k ostrakizaci vinné strany. 

V  rámci sovětského cikánského společenství neexistoval žádný třídní boj, 
a pokud ano, tak jen v rovině mytologie – tak se objevoval například v sovětské 
propagandistické literatuře (Zotov 1939: 19–22) nebo v hrách divadla Romen.16 

14 �Konkrétní případy byly popsány jak v romských periodikách, tak ve vyprávěních informátorů (Matjušenko, 
Padgurskis 2004; Miščerjakov 2004). Já jsem zaznamenal informace o případech záchrany Romů 
od následujících informátorů: Vera Sergejevna Satkevič (nar. 1933), ze skupiny Russka Roma (rod 
Chatjarjata), rozhovor byl pořízen ve Smolensku v roce 2015; Vera Sterjanovna Koľdaras – Babusja le 
Sterjanoki (nar. 1949), ze skupiny Kotljari, rozhovor byl pořízen v osadě Ajša (Zelenodolský region, 
Tatarstán) v roce 2013; Pjotr Ivanovič Kučerenko (nar. 1929) a jeho manželka Olga Tichonovna Kučerenko, 
oba ze skupiny Vlachi, rozhovor byl pořízen v osadě Gurmak (Volgogradská oblast) v roce 2004; Anna 
Fjodorovna Stepanova – Kolečko (nar. 1932), ze skupiny Russka Roma, rozhovor byl pořízen v Petrohradu 
v roce 2008; Ivan Reňkovič Grochovski (nar. 1950), ze skupiny Russka Roma, rozhovor byl pořízen ve městě 
Vidzi (Braslavský okres, Vitebská oblast) v Bělorusku v roce 2014; Jermolaj Jemeljanovič Čebotarjov  
(nar. 1934), ze skupiny Kišiňovci (rod Milionešte), rozhovor byl pořízen ve městě Bykovo (Ramenský rajón, 
Moskevská oblast) v roce 2000.

15 �Děkret Vserossijskogo Central‘nogo Ispolnitěl‘nogo Komitěta Sovetov. O Jedinoj Trudovoj Škole Rossijskoj 
Socialističeskoj Feděrativnoj Sovetskoj Respubliki. Sobranije uzakoněnij i rasporjaženij pravitěl‘stva za  
1917–1918 gg. Upravlenije dělami Sovnarkoma SSSR [Dekret Všeruského ústředního výkonného výboru 
sovětů „O sjednocené dělnické škole v Ruské sovětské federativní socialistické republice“. Sbírka právních aktů 
a nařízení vlády v letech 1917–1918, Úřad Rady lidových komisařů SSSR]. Moskva 1942, s. 1026–1030.

16 �Libretto p‘jesy A. Germano „Žizn‘ na koljosach“; libretto p‘jesy I.Rom-Lebeděva „Doč‘ stěpej“ [Libreto hry 
A. Germana „Život na kolech“; libreto hry I. Rom-Lebeděva „Dcera stepí“]. Moskovskij gosudarstvennyj 
těatr Romen. Gastrol‘naja pojezdka po SSSR. Moskva, 1937, s. 7-15, s. 43-52.

Nikolaj Bessonov | Domácí práce a povinnosti dětí z romských kočovných rodin v SSSR



114  |

Všichni starší pamětníci však jednomyslně popisují spíše opačný obrázek. Podle 
jejich vzpomínek vedle sebe ve  stejné čtvrti žily chudé i  bohaté rodiny. Stejně 
tomu bylo v jednotlivých táborech kočovníků: tábor byl dobrovolným sdružením 
několika rodin a jakýkoliv pokus někoho bohatého uplatňovat při jednání se členy 
stejné skupiny svou moc setkal se s rázným odporem. Ostatní muži ze skupiny 
mu jednoduše ukázali jeho místo nebo odešli do jiného tábora. Dobře situované 
rodiny tak zpívaly stejnou písničku jako ty chudé. Stejně tak existovalo vzájemné 
porozumění mezi kočovníky a jejich příbuznými usazenými ve městech. Sociální 
stratifikace, pokud nějaká existovala, byla patrná spíše ve vztazích mezi různými 
sub-etnickými skupinami. Rozlehlé území Sovětského svazu bylo osídleno více 
než dvaceti takzvanými „cikánskými národy“. Některé z nich, které si byly příbuz-
né dialektem i způsobem života, se k sobě chovaly velmi přátelsky. Mezi ostatními 
skupinami zároveň existovala jistá nedůvěra: lidé z jedné skupiny by si vedle ta-
kových sousedů nikdy nepostavili své stany, vyhýbali se smíšeným sňatkům a tak 
podobně. Je třeba též vzít v úvahu rozdílnost v náboženské příslušnosti těchto lidí: 
byli mezi nimi pravoslavní křesťané, katolíci, protestanti i muslimové. To stavělo 
další bariéru. Náboženské rozdíly však nevyvolávaly žádné konflikty. Žádný z pí-
semných nebo orálních zdrojů nezmiňuje spory založené na víře. V případě ná-
božensky smíšených sňatků nevěsta zpravidla konvertovala k víře svého manžela. 

Poté, co jsme nastínili základní obrysy celkové situace, můžeme se konečně 
posunout k podstatě článku. Nabízí popis jedné charakteristiky socializace dětí 
romských kočovníků. Zdrojem informací jsou data získaná během terénního 
výzkumu doplněná o jednotlivá svědectví zveřejněná v dostupné literatuře. Text 
obsahuje po  informační stránce velmi cenné doslovné citace starších romských 
pamětníků.

Povinnosti a pracovní úkoly romských dětí

V očích ruských obyvatel měst se Cikáni jevili jako bezstarostní kočovníci, ale 
skutečný život se od  této představy lišil. Pouze iniciativní lidé se silným poci-
tem zodpovědnosti za své rodiny mohli obstát bez jakékoliv podpory vlády. Tak-
že romští otcové a matky předávali svým dětem povinnosti, které byly schopné 
vykonávat. 

Domácí práce. Anna Orlovskaja, Romka z Běloruska, vzpomíná na instruk-
ce, které dostávala od své matky: 

„…Matky nás učily. ‚Ty umyješ nádobí. Zatímco budu ve vesnici, nanos vědra 
s vodou a nasbírej větvičky na oheň. Žili jsme ve stanech – ale všude jsme měli 
čisto. Myla jsem nádobí už od tří let. Muselo se lesknout. Matka mi nikdy 
nepomáhala. Mohla jsem ho klidně drhnout celý den – ale nakonec muselo 
zářit! Tak to měly všechny dívky. Kdyby se matka vrátila z vesnice a talíře se 
neleskly, snesl by se na vás příval nazlobených slov! Takže jsme seděli a drhli. 

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  115

Používali jsme k tomu štětkovec. Nasbírali jsme si pár větývek v lese a už jsme 
se oháněli. Dokud pánve nezářily na slunci. Někdy nás z toho bolely ruce… 
To byla naše průprava! Když jsme se utábořili v lese, otec rozdělával oheň.

- Čhavore! Džjan, kašta skenden.17

On sám nikdy nešel. Běhali jsme všude kolem. Já jsem sbírala klacíky – na zemi 
byla roztroušená spousta suchých větviček. Mí bratři sbírali malá polínka. 
Zatímco matka byla ve vesnici, nasbírali jsme jich celou velkou hromadu.“18

Starší děti se samozřejmě musely starat o  ty mladší. Ta samá pamětnice, Anna 
Orlovskaja, popisuje kočovnickou kolébku: 

„Zavěsili ji u vchodu do stanu. Přivázali k sobě čtyři dřevěné tyčky, natáhli 
přes ně kus látky a pečlivě ji přivázali za každý roh jedním provazem. Když 
se matka vrátila domů z věštění, uložila tam dítě. Starší sestra jej kolébala, 
zatímco matka vařila.“19 

Péče o koně. Bylo povinností dospívajících chlapců dohlížet na koně, zatímco 
se pásli. Byla to velká zodpovědnost. Pokud by kůň utekl, mohl by vniknout 
na cizí pozemek. Když se to stalo, následujícího rána se v táboře objevili naštva-
ní vesničané. Aby uhradili škodu, kterou tulák způsobil na poli nebo zahradě, 
všechny stany mezi sebou vybraly peníze. Takže chlapci z  tábora moc dobře 
věděli, že jejich nedbalost může způsobit finanční ztráty. Taková škoda se stávala 
jen velmi zřídka. 

V kočovných rodinách byly povinnosti přidělovány v závislosti na genderu 
dítěte. Dívky byly připravovány na roli ženy v domácnosti, která má na starost 
svůj stan. Chlapci byli vedeni k zacházení s koňmi, protože je v jejich budoucím 
životě čekala kariéra koňského handlíře. V souladu s tím byly synům předávány 
znalosti a dovednosti související se všemi detaily chovu koní – jak o zvířata správ-
ně pečovat, jak léčit nemoci a podobně. Existovaly ale také výjimky – například 
dívky s vrozeným přirozeným citem ke koním. Ivan Pančenko, bývalý kočovný 
Rom, známý z různých zdrojů pod literárním pseudonymem Ivan Romano, o jed-
né takové dívce píše. Hlavní postava jeho příběhu (Romano 2011: 25–31) se sta-
rala o koně, už když byla malá holčička. Později se bosá dívka dokonce účastnila 
koňských závodů pořádaných Romy ze Sibiře – a sice při řešení sporu o to, kdo 
má rychlejší koně. Spisovatele jsem potkal v posledním roce jeho života a zjistil,  
že příběh je založený na skutečných událostech. 

17 Děti! Jděte nasbírat dříví.
18 �Anna Antonovna Orlovskaja – Potja (nar. 1942), ze skupiny Polska Roma. Rozhovor vedený  

N. Bessonovem, zaznamenáno ve městě Safonovo (Smolenská oblast) v roce 2003.
19 Tamtéž.

Nikolaj Bessonov | Domácí práce a povinnosti dětí z romských kočovných rodin v SSSR



116  |

Ve stejné poválečné době žila v běloruském táboře dívka, která se jmenovala Ljuba 
Levickaja. Mezi svými lidmi získala přezdívku Pastyrka. Dívka, se kterou se jako 
dítě přátelila, o ní říká:

„Její přezdívka v ruštině znamená pastýřka. Velmi milovala koně. Když nás, 
dívky, otcové spatřili u koně, okamžitě nás odehnali. Byly jsme bosé a většina 
koní byla okovaná. Nedej Bože, že by nám stoupli na  nohu, úplně by ji 
rozdrtili. Ale tahle Pastýřka, vůbec se jí nemohli zbavit. Nic naplat! Neustále 
pobíhala kolem s bičíkem a  líbala koně na čumák. Kouřem z doutnajícího 
ohně jim odháněla ovády. Koně měli přivázané nohy, přežvykovali trávu. 
Takže aby je ovádi nesežrali zaživa, bylo potřeba rozdělat oheň a přikrýt ho 
mokrými větvičkami.“20 

Kůň jako zdroj příjmu. Chlapci na rozdíl od svých sester nosili od určitého věku 
boty. Nejen, že sloužily jako ochrana proti úrazu způsobenému koňským kopy-
tem, ale dělali v nich dospělejší dojem. Chlapec z tábora tak mohl jít za místními 
rolníky a domluvit si práci. Ruský jazyk má pro to speciální výraz – izvoz, tedy 
přeprava nákladu. Velmi žádaný izvoz poskytovaný romskými kočovníky prospe-
roval díky realitě sovětského života. Ta vypadala takto: během povinné zemědělské 
kolektivizace se koně stali „veřejným majetkem“. Zároveň každá rolnická rodina 
vlastnila svoje políčko, které bylo obtížné orat ručně. Před začátkem zimy bylo také 
potřeba navozit dřevo. O pomoc bylo možné požádat úředníky z kolchozu. Ředitel 
nebo jeho zástupce vám mohli poskytnout koně pro potřeby vaší domácnosti. Ale 
ve skutečnosti to někdy prostě odmítli. Buď žádné koně k dispozici neměli, nebo 
měli osobní důvod odmítnout. Někdy zase výbor kolchozu očekával „oplátku“ ur-
čité výše. Ale když se v blízkosti vesnice rozložil romský tábor, situace se rychle 
změnila. „Kočovný kmen“ si navzdory kolektivizaci své koně ponechal. Kolchoz-
níci věděli, že jim Romové jejich pole či zahradu vždy rádi zorají a neřeknou si 
za to mnoho. Platit bylo možné i chlebem nebo bramborami. Pokud hlava rodiny 
nemohla všechny práce zvládnout, zhostili se jich dospívající synové. Ivan Vasiljevič 
Serafimovič mi například vyprávěl o svážení sena – práci, kterou vykonával jako 
dítě. Jeho rodina se pohybovala v severozápadním Rusku, v blízkosti města Pskov. 

„Teď často slyšíte o tom, jak se lidé na venkově za starých časů všichni báli 
Cikánů a  všechno před nimi schovávali. Já si na nic takového nepamatuji. 
Nikdo z našeho tábora nic nikomu nekradl. Muži dělali příležitostné práce 
jako orání políček pro pěstování zeleniny. Za zorání louky byla cena 25 rublů 
za sotku21; běžné orání bylo za zhruba 10–15 rublů. Na podzim jsme vozili 

20 �Anna Antonovna Orlovskaja – Potja (nar. 1942), ze skupiny Polska Roma. Rozhovor vedený  
N. Bessonovem, zaznamenáno ve městě Safonovo (Smolenská oblast) v roce 2003.

21 100 m², ekvivalent jednoho hektaru.

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  117

seno. Byl jsem mladý chlapec, bylo mi tehdy 14 let. Vzpomínám si na jednu 
práci. Přetížil jsem povoz a v půli cesty mi prasklo kolo. Takže dál jsem musel 
povoz táhnout bez kola…“22

Pamětník přezdívaný Vajvaj si ve svém stáří získal velký respekt. Už od dětství se 
jako muž musel starat o rodinu. 

„Jako malý jsem ztratil otce, byly mi tři roky. Přistihli ho při krádeži koně, 
pokusil se utéct a při tom ho zastřelili. Proč se snažil utéct? V té době si zrovna 
odseděl dva roky ve vězení za krádež koně! Bylo to ve Voroněžské oblasti, 
v Buturlinovském okrese… Poté jsem vyrazil na cesty se svou matkou. Byli 
jsme všude! V oblastech kolem měst Gorkij, Moskva, Novgorod i Voroněž. 
Na zimu jsme zůstávali ve vesnici Medyncevo nedaleko města Arzamas, nebo 
ve městě Lyskovo. Když lidé z tábora bydleli v pronajatých domech, chodily 
jejich děti do školy. Dokonce i dívky. Ale přesto to byl těžký život. Člověk 
se protloukal, jak nejlépe uměl. Naši Romové naštípali v lese dříví na otop, 
naložili ho na povoz a odvezli do vesnice. Některé rodiny se živily těžbou 
rašeliny. Vykopávaly rašelinu. Mně moji příbuzní koupili koně, když mi bylo 
osm. A od té doby jsem si s pomocí toho koně vydělával vlastní peníze. Až 
do šestnácti. Rodiny z vesnického kolchozu si mě často najímaly, abych jim 
zoral pole. Muži mě zase najímali na svážení dříví nebo sena.“23

Pomoc s hledáním zimního ubytování. Mnoho dětí začínalo hrát důležitou roli 
pro přežití rodiny ještě v době, kdy ani neuměly mluvit. Byla řada situací, ve kterých 
se neuplatnila jejich práce, ale právě jejich zubožený vzhled. Tento apel na soucit 
venkovanů byl zvláště potřebný, když rodina kočovala i během zimních měsíců. 
Jak bylo řečeno výše, většina kočovných Romů si na  zimu pronajímala různé 
příbytky. Ale některé rodiny i přes zimu putovaly z místa na místo. Pohybovaly se 
na saních a pokaždé, když se den chýlil ke konci, hledaly střechu nad hlavou. Když 
muž jednal s majiteli, stála jeho žena vedle něj bosá na sněhu, a nahé děti s ní.  
Je třeba zdůraznit, že romští rodiče kvůli tomu svoje malé děti nesvlékali účelově, 
ale že pro děti bylo přirozené chodit zcela nahé. Odbornice na  ruské Romy,  
I. M. Andronikova, ve  své dizertační práci založené na  terénním výzkumu 
podotýká: „Cikáni neměli ve zvyku oblékat batolata. Dokonce ani v zimě na sobě 
neměla nic jiného než křížek. Když cestovali z vesnice do vesnice, ukládali zcela 
nahé děti do peřin na povozech“ (Andronikova 2006: 619). Můj vlastní terénní 
výzkum její tvrzení podporuje na  základě řady záznamů z  různých regionů. 
Nikolaj Ovčinnikov, bývalý běloruský kolchozník, vypráví:

22 �Ivan Vladimirovič Serafimovič (nar. 1939), po otci ze skupiny Kotljari (vica Jonešti), po matce ze skupiny 
Russka Roma. Rozhovor vedený N. Bessonovem, zaznamenáno v Moskvě v roce 2009.

23 �Michail Ivanovič Volkov – Vajvaj (nar. 1927), ze skupiny Russka Roma. Rozhovor vedený N. Bessonovem, 
zaznamenáno ve městě Kirillovka (okres Arzamas, Nižněnovgorodská oblasti) v roce 2004.

Nikolaj Bessonov | Domácí práce a povinnosti dětí z romských kočovných rodin v SSSR



118  |

„Spávali i  u  nás, v  chalupě… Nikdo za  to nic nezaplatil. Zůstali dva dny, 
možná déle. A pak odešli zase někam jinam. Potulný národ je potulný národ. 
V  zimě neměli kryté vozy, jenom saně… Polštáře, peřiny a  v  nich malé 
cikánské děti – úplně nahé [dobrosrdečný smích]. Běhaly nahaté za sáněmi, 
a pak vklouzly do peřin!“24

Podobně na  své dětství vzpomínají další bývalí kočovníci, například Vladimir 
Timčenkov ze Smolenska:

„Cestovali jsme všude možně. Tady v okolí měst Kardymov, Gorkij, v Ivanovu. 
Na cestě jsme byli i v zimě. Přišel sníh – a otec koupil saně. V sezóně byly 
levnější. Jinak jsme jezdili ve voze. Ten náš byl dobrý. Otec ho na zimu rozebral 
a všechny součástky naložil na saně. Kola dospod, na ně přišla prkna a nahoru 
peřiny. Můj bratr a  já jsme leželi v peřinách. Můj bratr se jmenoval Vasja, 
byl o dva roky starší než já. Za soumraku jsme zamířili k vesnici. Požádali 
jsme, aby nás nechali přenocovat. A nikdy se nestalo, ani jednou, že by vás 
všichni ve vesnici odmítli. Třeba nás nepřijali v prvním domě, ale v dalším už 
ano. Venku už mohla být tma. Takže by to jejich srdce neuneslo – pustili nás 
dovnitř. Ti lidé neměli příliš rozvinutou kulturu, ale byli dobrosrdeční.“25

Aby svou roli sehrály dobře, musely mít malé romské děti kromě železného zdraví 
i herecké nadání. Matky je učily, jak tancovat na mraze s tím nejubožejším výra-
zem ve tváři. Obvykle se chlapci se smíchem klouzali nazí dolů po ledovém kopci 
nebo skákali do hromad sněhu u sauny, ale za soumraku tančili malé romské dívky 
a chlapci na zápražích rolnických chalup, rozechvělí, předstírající zoufalství.

Zinaida Černonogova, romská pamětnice ze Sibiře, vzpomíná na kočování takto:

„Trvalo to dlouho. Dokonce ještě mnoho let po vydání toho zákona. Pamatuji 
si tábory v  letech 1965 a  1966. Byly tam i  rodiny, které v  zimě putovaly 
po Tobolském rajónu. Vyměnily koně a odjely k jezeru Uvat. Tam vyložily ze 
saní ryby a prodávaly je. Děti zůstaly v peřinách, ze kterých jim vyčnívaly jen 
hlavy! Jakmile se otec dohodl s hostitelem – děti se honem vrhly na pec.“26

24 �Nikolaj Josifovič Ovčinnikov (nar. 1943). Rozhovor vedený N. Bessonovem, zaznamenáno v roce 2014 
ve městě Vitebsk (Bělorusko).

25 �Vladimir Nikiforovič Timčenkov (nar. 1940), ze skupiny Russka Roma (rod Timčenki). Rozhovor vedený  
N. Bessonovem, zaznamenáno ve Smolensku v roce 2015.

26 �Zinaida Vasiljevna Černonogova (nar. 1945), ze skupiny Sibirjaki (sibiřští Romové), po otci z rodu 
Černonogovy, po matce z rodu Barminy. Rozhovor vedený N. Bessonovem, zaznamenáno ve městě Bykovo 
(Ramenský rajón, Moskevská oblast) v roce 2017.

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  119

Romská pamětnice z Lotyšska, Sofia Tumaševič vypráví podobnou příhodu: 

„A v zimě naši lidé cestovali na saních. V zimě. V tuhém mrazu! A my jsme 
vyrazili na cestu. A malé děti… Víte, měli jsme tenkrát velké peřiny. Jedna se 
rozprostřela dospodu, aby na ní mohly malé děti sedět. Pevně všechno přivázali, 
aby nikdo nevypadl. A mohli vyrazit na cestu. Z vesnice do vesnice. Už byla 
tma. Když se ptali, zda by mohli zůstat přes noc, lidé je pustili dovnitř.“27 

Pokud se snad náhodou stalo, že je vesničané odmítli, nebyla to žádná katastro-
fa, jen se život trochu zkomplikoval. Rodina, která nenašla střechu nad hlavou,  
se uchýlila do lesa. V něm museli najít místo, ze kterého odklidili sníh, rozdělali 
velký oheň, který zahřál zem, a pak postavili stan. Spali v peřinách. Ale samozřej-
mě si všichni přáli, aby jejich děti nadcházející den sehrály svou roli lépe – a aby 
se vyhnuli všem těm zbytečným komplikacím. 

Spolupráce s rolníky. Ve chvíli, kdy byli pozváni do domu, měl každý z členů 
rodiny určenu svou roli, kterou musel perfektně sehrát. Šlo o  to, aby v každém 
novém místě zanechali dobrý dojem, a  aby hostitelé i  nadále nechávali u  sebe 
Romy přenocovat. Děti se chovaly velmi tiše a nesnažily se vecpat ke  stolu. Anna 
Orlovskaja vypráví: 

„Seděli jsme na  peci a  vyčkávali. Byli jsme úplně vyhladovělí! Hospodyně 
otevřela troubu – a z ní se linula vůně. Vystrčili jsme hlavy, abychom viděli,  
co tam je. Ale pořád jsme byli potichu.
Jako prvnímu nabrala večeři svému manželovi. Polévku nebo něco, cokoliv,  
co uvařila. Až potom se zeptala nás:
- Máte hlad?
- Ano, máme.
Položila před nás mísu a řekla naší matce:
- Ach, jaké máte hodné děti! Jak jsou dobře vychované. Jen tu hezky tiše sedí!
Pokud měl dům dřevěnou podlahu, máma hned věděla, co má dělat. Chudí 
lidé měli podlahy z hlíny, bohatší měli dřevěnou podlahu. Takže mi matka 
řekla, abych přinesla plný kbelík sněhu. Nabrala jsem venku sníh ze závějí 
a rozsypala ho po podlaze. Pak jsem vzala proutěnou metlu a prkna drhla, jak 
jen jsem uměla. Tající sníh pomáhá odstranit všechnu špínu. Pak si to matka 
zkontrolovala – přejela podlahu prstem. Všechno bylo čisté! Teď už stačilo jen 
podlahu vysušit hadrem. A bylo hotovo. Hostitelé byli spokojeni. Dokonce 
nám na zem rozprostřeli seno, abychom spali na něm.“28 

27 �Sofia Gavrilovna Tumaševič, roz. Janevič (nar. 1938, dle pasu 1942), ze skupiny Lofti. Rozhovor vedený  
N. Bessonovem, zaznamenáno ve městě Ljozna (Vitebská oblast, Bělorusko) v roce 2014. 

28 �Anna Antonovna Orlovskaja – Potja (nar. 1942), ze skupiny Polska Roma. Rozhovor vedený  
N. Bessonovem, zaznamenáno ve městě Safonovo (Smolenská oblast) v roce 2003.

Nikolaj Bessonov | Domácí práce a povinnosti dětí z romských kočovných rodin v SSSR



120  |

I když už byla úplná tma, bylo potřeba udělat ještě hodně práce. Přinést vodu pro 
laskavé hostitele i pro vlastní koně. Vraťme se znovu k vyprávění Anny Orlovské: 

„Matka šla ke studni, bosá, na sobě jen tenkou blůzku. A já za ní. Stála jsem 
na sněhu, ona na ledu. Kolem celé studně byly zmrzlé cákance vody. Na ledě 
to děsně klouzalo. Pro mou matku to nic nebylo. Tahala vědra s vodou ven, 
jakoby nic. Podávala mi je. Pak je zavěsila na závěs a i s vodou jsme se vracely 
zpět. Kolem šla žena. Místní  vesničanka – měla na  sobě válenky (zimní 
plstěné boty) a galoše…
– Svatá dobroto! Vždyť ta holka nastydne! Potřebuje něco na nohy!
A matka odpověděla:
- To nic! Cikánské děti jsou otužilé.“29

I v teplém období se děti stále snažily udržovat pověst užitečných sousedů. Někdy 
přišla ke stanům vesnická hospodyně, která potřebovala pomoct s  domácími pra-
cemi. Malá Aňuta Orlovskaja považovala práci na poli za naprosto běžnou: 

„Někdy pozvali ženské z  tábora, aby jim pomohly plít. Dokonce vím, jak 
zacházet se srpem! Naučily mě to vesničanky. Držela jsem ho takto, v jedné 
ruce. A kosila. A odkládala pokosenou trávu na stranu. Otec pracoval s rolníky. 
Vesničan hrabal seno a  otec stavěl stoh. Romové dělali jakoukoliv práci.  
Ne za peníze – za jídlo.“30

To vše může milovníkům kočovného romantismu připadat zvláštní. Ale nebyly 
to jen daleké cesty, co tvořilo skutečný život Romů. Ani dospělí, ani děti se nebáli 
jakkoliv těžké rolnické práce. 

Žebrání. Všechny tyto aktivity vytvářely svéráznou souhru s uměním žebrat. Opět 
se musíme zbavit stereotypů. Pro většinu lidí je prošení o almužnu jasným zname-
ním morálního selhání. Pokud člověk chodí kolem s nataženou rukou, musel se jistě 
dostat až na dno. Žebráci jsou v očích společnosti morálně zkaženými lidmi. Ale 
táborový systém hodnot jim přisuzoval zcela opačné postavení. Ženy a děti musely 
podle dávného zvyku žebrat o jídlo a staré věci. Když byly šikovné, jejich sebevě-
domí rostlo. Dívku, která měla v žebrání štěstí, považoval tábor za záviděníhodnou 
nevěstu. Ne náhodou vyjadřovala přísloví takové pravdy jako: Le bipridaňoskiri – 
gožona, udačnona – joj doresela. [Nechť dívka nemá věno – ale ať je krásná a má štěstí 
– vše ti přinese]. Isys nevestate riskirdy indaraka i pirange pjatki, da dyja lake devel 
dobičlivosť. [Vše, co nevěsta měla, byla roztrhaná sukně a bosé nohy, ale Bůh jí dal 

29 Tamtéž. 
30 Tamtéž.

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  121

dar umění žebrat]. Lija rom na romňa, a celo torba.31 [Muž si nevzal ženu, ale plnou 
torbu].32 Malá dívka doslova nasávala potřebnou mentalitu zároveň s mateřským 
mlékem. Romka chodila po vesnici, s dítětem uvázaným nějakým hadrem na prsou 
nebo na zádech. Dojímavé řeči byly pro malé děti z tábora matčinými ukolébavka-
mi. Nejen, že zvuk mateřského hlasu dítě uklidňoval a uspával, ale rovněž vytvářel 
představu, která se ukládala v jeho podvědomí – a to, že prošení o chleba bylo z hle-
diska morálky a osobní integrity zcela v pořádku. Už jako batolata se romské děti 
účastnily tohoto skutečného táborového umění. „Jsme tu od toho, abychom žebrali, 
a gádže – aby dávali.“ V dávných dobách nebylo toto pravidlo zpochybňováno ani 
rolníky. Ukrajinka Maria Pavlovna Gmyrja vypráví: 

„Žila jsem ve  vesnici. Každou zimu jsem vídala bosé cikánské ženy: před 
válkou i po válce. Neměly kožešinové kabáty. Přehazovaly si přes sebe šátky. 
Někdy si k  prsům uvazovaly děti. Na  sobě mívaly pestrobarevné sukně, 
roztrhané na hadry. Prosily o chleba, malé děti pobíhaly s nimi, úplně nahé. 
Nad ničím z  toho jsme se nepodivovali, mysleli jsme si, že to u nich bylo 
pravidlem – že ženy mají být bosé a děti nahé.“33 

Rozhovory, které jsem nashromáždil, jsou do velké míry prostoupeny nostalgií. 
Ukazují, že pro táborovou dívku bylo potěšením vyrůstat do tradiční role. Anasta-
sia Vološina, ze skupiny Russka Roma, s radostí vypráví: 

„Tábor cestoval mnoha směry. Murom, Vladimir, Rjazaň, Moskevská oblast, 
Ivanovo. Část kočovného života jsem zažila i  já. Jedna z  mých prvních 
vzpomínek je z  doby, kdy mi bylo pět let. Sedím na  voze, můj strýc drží 
otěže. Byli jsme blízko vesnice. Naše ženy – jedna, druhá – všechny zmizely 
za dveřmi domů. Já také – přišla jsem k plotu:
- Paní, mám hlad.
Hospodyně se na mě usmála:
- Pojď sem, maličká.
Šla jsem až do obýváku. 
- Dejte mi kus koláče!
Nikdo nikdy neodmítnul. V té době na nás lidé byli hodní.“34

31 Pytel na nošení vyžebraných věcí.
32 �Nikolaj Josifovič Ovčinnikov (nar. 1943). Rozhovor vedený N. Bessonovem, zaznamenáno v roce 2014 

ve městě Vitebsk (Bělorusko).
33 �Maria Pavlovna Gmyrya (nar. 1925), Ukrajinka. Rozhovor vedený N. Bessonovem, zaznamenáno ve městě 

Dněpropetrovsk v roce 2004.
34 �Anastasia Stepanovna Vološina (nar. 1949), ze skupiny Russka Roma (rod Falymoni). Rozhovor vedený  

N. Bessonovem, zaznamenáno v Nižném Novgorodu v roce 2016.

Nikolaj Bessonov | Domácí práce a povinnosti dětí z romských kočovných rodin v SSSR



122  |

Anna Orlovskaja vypráví o svém dětství v Bělorusku:

„Když mi byly tři roky, už jsem v zimě sama žebrala. Na noc jsme si našli 
ubytování v  domě. Sedlák nám ho sám nabídnul: ‚Kam míříte v  takovém 
mraze, a  s  dětmi?‘ Dobře. Na  druhý den otec s  matkou nasedli na  saně 
a  odjeli za  prací. Můj bratr a  já jsme zůstali sami v  chalupě. Hospodyně 
předla. Pak jsem vyběhla ven. Na  celou ulici jsem křičela: ‚Paní, dejte mi, 
prosím, kousek chleba, brambory.‘ Dívali se na  mě, lomili rukama: ‚Můj 
Bože! Proč jsi bosá? Nastydneš!‘ Oběhla jsem všechny domy. Pak jsem 
se vrátila ke  kamnům, abych se zahřála. Pak jsem si vzpomněla, že jsem 
na  jednom vzdáleném kopci viděla ještě jeden srub. Musela jsem dojít 
i tam! Brána byla zavřená. Začala jsem bušit svou malou pěstičkou na prkna. 
- Paní, paní! Dejte mi kus chleba!
Dlouho neotevírali. Ale já jsem čekala a čekala. Málem jsem umrzla, než si 
mě všimli. To byla naše průprava proti strachu ze zimy.“35 

Stejně nostalgicky vzpomínala Anna Orlovskaja na léto: 

„Chodila jsem s  mámou po  vesnicích. Matka věštila budoucnost a  já… já 
ne. Byla jsem dítě, kdo by mi uvěřil? Já jsem jen chodila žebrat – a lidé mi 
dávali. Nikdo mě nikdy neodmítnul. Cokoliv jsem si řekla. Chtěla jsem třeba 
vepřové sádlo:
- Pane! Chci trochu sádla!
- Jen počkej, dcerko, hned ti ho přinesu, maličká.
Tak jednoduché to bylo. Seděla jsem u branky a smála se. Náramně spokojená. 
Taky jsem uměla sehnat věci! Byť jen trochu – ale dávali mi je rádi, opravdu! 
Byla jsem se sebou spokojená. Nikdo nebyl vůči mně lakomý, víte. Ani mi 
nikdo nenadával. 
- Kolik ti je let?
Věděla jsem kolik. Uměla jsem to ukázat na  prstech. Takhle. Zvedla jsem 
ruku a ohnula prsty. Tolik. A oni řekli, kolik. 
- Dobře. Co bys ještě chtěla?
- Nemáte jahody nebo maliny?
- To víš, že jo, pojď dál.
No, a vzal hrnek nebo sklenici. Natrhal mi maliny nebo něco. Neobtěžovala 
jsem se nějakým mytím. Na co je mýt? V lese jsme je stejně nemyli. Nacpala 
jsem si je do pusy, zatlačila prsty, abych je rychle snědla. A zase jsem běžela. 
To bylo celé. Byla jsem tak spokojená.“36

35 �Anna Antonovna Orlovskaja – Potja (nar. 1942), ze skupiny Polska Roma. Rozhovor vedený  
N. Bessonovem, zaznamenáno ve městě Safonovo (Smolenská oblast) v roce 2003.

36 Tamtéž.

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  123

Děti byly hrdé, že přispívají k blahu rodiny. Jak chlapci, tak dívky měli pocit uzná-
ní od starších. A to jim dodávalo nadšení a pozitivní náladu.

Řemesla

Dosavadní text se zabýval především severními etnickými skupinami Romů  
(Polska Roma, Russka Roma, Lotvi). Muži z této severní větve romských skupin 
se živili obchodováním s koňmi, přepravou zboží a orbou rolnických políček. Ale 
na  území Sovětského svazu se pohybovala i  řada etnických skupin  jižní větve. 
Byli to například Vlachi, Kotljari nebo Čokenari. V  jejich táborech se tradičně 
provozovala velmi náročná řemesla – zejména kovářství. I  děti řemeslníků 
samozřejmě již od  raného věku pomáhaly svým otcům s  drobnými pracemi. 
Vlašští chlapci rozdmýchávali oheň nebo drželi výrobky v  kleštích, zatímco 
na nich jejich otec pracoval s kladivem. V jiných komunitách děti pomáhaly plést 
košíky nebo vyřezávat lžíce. Kotlyari se živili cínováním hrnců, výrobou kovových 
kbelíků a talířů. Tato skupina, původem z Rumunska, byla až fanaticky pracovitá. 
Není ani nutné dodávat, že děti cínovačů nadšeně pomáhaly svým otcům v jejich 
těžké práci.

Olga Demeter-Čarskaja (2003: 29) ve  svých memoárech píše, jak její otec 
Išvan jednou dostal velkou zakázku v Charkově – měl vyrobit činely pro orchestr.

„Celá rodina se pustila do práce. Jeden nakreslil kružnici na měděném plátu, 
druhý ji vystřihl, další zarovnal hrany pilníkem a další vystřihl kousky kůže 
na úchytky, které byly upevněny ve středovém otvoru činele. Stručně řečeno 
bylo dost práce pro všechny. A otec nás zvládal všechny skvěle řídit.“

Věštění budoucnosti

Romské matky s sebou ke svým „obchodním záležitostem“ zpravidla brávaly i své 
dcery. Jejich primárním úkolem bylo obcházet okolí a žebrat. Zároveň ale bedlivě 
naslouchaly tomu, jak matky na vesnických dvorcích nebo v ulicích měst předpo-
vídaly budoucnost. Tak se tomuto řemeslu bezděčně učily. Dcery vnímaly některé 
typické způsoby projevu a byly jim představovány různé psychologické techniky. 
Byly svědky toho, jak jejich matky provozovaly všechny možné způsoby věštění 
budoucnosti: čtení z ruky, z karet, ze zrcadla a další. A pak přišla chvíle, kdy se 
mladá dívka rozhodla zkusit to sama. Někdy se tak dělo s podporou matky – jako 
tomu bylo v  rodině Timčenků ze Smolenska. Můj starší informátor z této rodiny 
vyprávěl, jak jeho mladší sestra Ljuba chodila věštit spolu se svou matkou.37

37 �Vladimir Nikiforovič Timčenkov (nar. 1940), ze skupiny Russka Roma (rod Timčenki). Rozhovor vedený  
N. Bessonovem, zaznamenáno ve Smolensku v roce 2015.

Nikolaj Bessonov | Domácí práce a povinnosti dětí z romských kočovných rodin v SSSR



124  |

V různých rodinách tomu mohlo být jinak. Některé matky raději nechávaly 
své dospívající dcery pracovat „kolem domácnosti“ v blízkosti stanu. To dívky ze 
srdce nesnášely. Snem každé z nich bylo stát se skutečnou věštkyní, jak jen to bylo 
možné – a  namísto toho dostávaly jednotvárné úkoly, jako třeba praní prádla! 
Dobře to ilustrují vzpomínky Zary Antonové z Vladimírské oblasti:

„Tolik jsem ten život milovala! Kdybych teď zaslechla: ‚Jedeme, zapřáhněme 
koně!‘ – hned bych šla. […] Vzpomínám si na  to velmi dobře. Jak roztál 
sníh – zapřáhli koně a  jeli jsme. Naše matky chodily bosé od brzkého jara 
až do  pozdního podzimu. Chodily po  všech vesnicích. A  my jsme z  toho 
byly nešťastné. Když samy chodily věštit – mohly nás dívky brát s  sebou. 
Ale nechávaly nás doma v táboře samotné, abychom nasbíraly větve na oheň 
a  přinesly vodu. Až jsem z  toho plakala – chtěla jsem také jít do  vesnice. 
Někdy jsem tam utekla sama: 
- Paní, buďte tak hodná, dejte mi trochu mléka, kousek chleba.
Přišla jsem zpátky do stanu – a nepochválili mě. 
- Jen moc nepospíchej – však se ještě nadřeš, až přijde tvůj čas. Máš před sebou 
ještě celý život plný věštění a žebrání. Vdáš se – a tchýně tě všechno naučí.
Otcové se občas hádali: 
- Nechte ji to aspoň zkusit!
Ale matky se jim vysmívaly:
- Až jí manžel pěkně sešlehá – bude to hned umět!“38

Podobně se tímto nuceným oddalováním trápila i Šura Arbuzaova, z tábora v Niž-
ném Novgorodu. Někdy až do tábora přišly vesnické dívky. Když jí bylo dvanáct 
let, zkoušela jim Šura věštit budoucnost. Jako platbu přijímala například hřebínek. 
Dospělé ženy ji však odmítaly brát s sebou na cesty za věštěním. 

„Ale já jsem si věřila. Začala jsem je prosit, aby mě braly s sebou do vesnice. 
To bylo tak. Naše ženy se sešly, připravené odejít. Každá měla polku (tak 
říkaly cikánské torbě, pytli na záda). Běžela jsem za nimi…
- Co tě to popadlo? Je to dlouhá cesta!
Stejně jsem se k nim připojila. Tak jsme chodily od vesnice k vesnici, plnily 
pytle a věštily budoucnost.“39

Scéna, kterou ve  svých vzpomínkách popsal Ivan Korsun, se odehrála v  areálu 
tábora na okraji Oděsy. V poválečných letech byl v této pobřežní oblasti nedosta-
tek pitné vody. Lidé stáli fronty u pump a za každý kbelík vody se platilo. Tábor 

38 �Zara Aleksejevna Antonova (nar. 1940), ze skupiny Russka Roma. Rozhovor vedený N. Bessonovem, 
zaznamenáno ve městě Bavleny (Kolčuginský rajon, Vladimírská oblast) v roce 2015.

39 �Aleksandra Ivanovna Arbuzova – Sedačicha (nar. 1939), ze skupiny Russka Roma (rod Sedaki). Rozhovor 
vedený N. Bessonovem, zaznamenáno v Nižném Novgorodu v roce 2016.

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  125

pochopitelně neměl na něco takového peníze. Problém vyřešily dívky, věštkyně 
začátečnice. Ivan Korsun (Korsun, Bessonov 2013: 90) vypráví: 

„Dívky šly rovnou k  prostřední boudě, kde se napumpovala voda. Začaly 
předpovídat budoucnost mechanikovi, který pumpu obsluhoval. A za to jim 
dal čistou čerstvou vodu. V kýblech jsme ji pak nanosili do stanů.“

Je však třeba poznamenat, že ve většině případů byly dívky rodiči povzbuzová-
ny, aby začaly věštit samy. Když mí informátoři, v době vyprávění všichni velmi 
pokročilého věku, hovořili o tom, od kolika let byli považováni za profesionály, 
projevovali náležitou hrdost. Vera Satkevič se v rozhovoru chlubila: 

„Po válce jsem se už starala sama o sebe. Věštit jsem začala ve čtrnácti letech. 
Přímo na trhu, sedávala jsem na voze. Měla jsem veliké štěstí! Předpověděla 
jsem budoucnost jedné ženě a ostatní už za mnou přišly do tábora samy…“40

Objevovaly se samozřejmě i výjimečné případy. Moldavská Romka Merica začala 
předvídat budoucnost, když jí bylo šest let. Její vnuk říká: 

„Je to rodinná tradice. Ale ona na to měla talent. Znala i minulost i budoucnost. 
Lidé byli někdy doslova ohromeni. Jako bys se mnou žila v jednom domě!“41

Sběr hub a plodů. Rybolov. 

Jak jsem naznačil výše, život kočovných Romů závisel na  lidské laskavosti. 
Ale  v letech hladu a bídy, nebo poválečné devastace, bylo pro místní rolníky skoro 
nemožné obětovat cizím poslední kousek jídla, který měli. Pak zůstala jediným 
zdrojem pro lidi z tábora příroda. Děti trhaly šťovík a chodily do lesa sbírat houby 
a jiné plody. Chlapci měli rybářské pruty. Ivan Korsun ve svých vzpomínkách po-
pisuje jedno z těchto období hladu (Korsun, Bessonov 2013: 38–41):

„Mí příbuzní mě vzali do města Toržok a odtud jsme jeli do Pskova. Přijeli jsme 
tam na jaře roku 1945. Všude stále ležely hromady sněhu. Ale už tam byl cikánský 
tábor. Nikdy jsem neviděl lidi dohnané do takové bídy a takového utrpení – ani 
předtím, ani potom. Celá ruská země byla v ruinách… Rolníci žili v zemljankách 
a čistili půdu od vybuchlých min a střel, aby tam mohli zasázet brambory. Sami 
neměli nic – a co teprve my! Ze všeho oblečení zbyly jen hadry, díra vedle díry; 
ženy neměly ani kožené, ani plstěné boty. A i kdyby je některá měla, nikdy by si 

40 �Vera Sergejevna Satkevič (nar. 1933), ze skupiny Russka Roma (rod Chatjarjata). Rozhovor vedený  
N. Bessonovem, zaznamenáno ve Smolensku v roce 2015. 

41 �Remus Lepedatu (nar. 1974), moldavský Rom (vica Picigojevšť), v současné době žije v Kišiněvě (Moldavská 
republika). Informace z dopisů od R. L., které obdržel N. Bessonov v roce 2014.

Nikolaj Bessonov | Domácí práce a povinnosti dětí z romských kočovných rodin v SSSR



126  | Romano džaniben 24 (2) | 2017

je neobula. Nevzbudila by soucit. Přicházely k plotu. Pokřižovaly se. V takovém 
blátě! Člověku byla zima, jen se na ně podíval. Vesnickým ženám bylo cikánských 
dívek líto, ale občas jim prostě neměly co dát. A pak byli naší jedinou nadějí 
naši chlapci. Uměli chytat ryby. Ručně si vyrobili háčky. Pak vytrhli několik žíní 
koním z ohonu, nadvakrát nebo natřikrát je přeložili a uvázali uzel. Věděli, kde 
jsou velké ryby – v řekách s čistou tekoucí vodou. Uměli najít dobrá místa.“

Tanec a zpěv

Hudební talent Romů je obecně známý. Po večerech vesničany i obyvatele měst při-
tahovaly táborové ohně. Aby uspokojili touhu svého srdce, všichni sledovali Cikány, 
jak tančí. Děti zároveň rychle pochopily, že krásný hlas a čiperné nohy představují 
způsob, jak si trochu vydělat. Obvykle se scénář vyvíjel dvěma způsoby. Podle první-
ho scénáře vyšlo dítě, povzbuzováno svou matkou, tančit před dav. Ve druhém scé-
náři skupina táborových dětí utekla na frekventovaná místa. Jejich starší příbuzní se 
na takové neschválené výlety dívali skrz prsty. Ivan Serafimovič rozpřahuje své ruce: 

„Jako kluk jsem chodil žebrat… Proč bych se za to teď měl stydět? Taková 
byla tehdy doba. Zpíval jsem v ulicích písničky – „Zimní noc klepe na dveře“ 
nebo „Za oknem se kýve ptáčnice.“42

Zinaida Černonogova patřila k  rodině usazené na Sibiři. Ale zvědavost ji vždy 
táhla k tancujícím táborovým dětem. 

„Otec měl hodně bratrů. Nikdo z  nich nekočoval, ale mě to přitahovalo. 
Viděla jsem malé holky z tábora – běhala jsem za nimi a přátelila se s nimi. 
Chodily všude bosé. Pokud nebyla skutečně ukrutná zima – vždy bosé. Měly 
pestrobarevné sukně, vždy dvě na sobě. Protože obě byly děravé. Chápete? 
Díry v  jedné sukni zakryla ta druhá. Chodily na  místa, na  kterých se 
pohybovalo hodně lidí. Tancovaly – a lidé jim dávali peníze! Viděla jsem je 
v Petropavlovsku a v celé Tumeňské oblasti. Většinou u nádraží. Pamatuji si 
na jednoho legračního chlapce. Jmenoval se Jaša. Byl ještě velmi malý. Křičel:
- Pane! Pro vás zatancuju i na břiše, i na hlavě, i jako ďábel na vodní hladině!
Ty dívky byly stejně staré jako já, dvanáct nebo třináct let. Lidi okolo nich 
procházeli, a pak se otočili zpátky, aby si je ještě jednou prohlídli. Bílé rukávy 
blůz měly zastřižené tak, že vypadaly jako malé jazýčky. Nádhera! Jak rukávy, tak 
spodní části sukní.“43

42 �Ivan Vladimirovičh Serafimovič (nar. 1939), po otci ze skupiny Kotljari (vica Jonešti), po matce ze skupiny 
Russka Roma. Rozhovor vedený N. Bessonovem, zaznamenáno v Moskvě v roce 2009.

43 �Zinaida Vasiljevna Černonogova (nar. 1945), ze skupiny Sibirjaki (sibiřští Romové), po otci z rodu 
Černonogovy, po matce z rodu Barminy. Rozhovor vedený N. Bessonovem, zaznamenáno ve městě Bykovo 
(Ramenský rajón, Moskevská oblast) v roce 2017.



  |  127

Podobné obrazy vykresluje Ivan Erdenko, který se těchto dětských vystoupení 
účastnil. V jeho vyprávění měla odvážná chlapecká rýmovačka vtipnou dohru.

„Někdy jsme zpívali na vlakových nádražích. Nebo vystupovali s táborovými 
tanci. Chlapci obvykle začínali takto: ‚Pane! Dejte nám minci! Pro vás 
zatančíme na břiše i na hlavě!‘
Dávali nám tolik, kolik jim nebylo líto jen tak utratit. A my jsme tancovali. 
A pak odešli. A jednou jeden muž řekl:
- Hele, počkej! Slíbil jsi, že budeš tancovat na břiše, ne?
Tak jsme se otočili zpátky a odpověděli:
- Dobře, pane, jak si přejete… Lehněte si sem – a já Vám zatančím na břiše!
Jednou, to už bylo po tom, co vyšel ten zákon, se stalo tohle. Jeden chlapec, co 
úžasně tančil, chodil vystupovat se svou sestrou. Ta hrála na akordeon. A nějaký 
opilý plukovník vytáhnul ‚čirik‘ (deset rublů – v té době hodně peněz).
- Pojď sem, chlapče!
Byl už večer. Ten kluk už za celý den vybral hodně peněz. Plukovník povídá:
- Zazpívej mi písničku, co se mi bude líbit. A já ti dám deset rublů. Ale když 
se mi líbit nebude – dáš mi ty všechny svoje peníze.
Najednou se kolem nich vytvořil dav. Všichni byli zvědaví. Chlapec řekl: 
‚Dobře! Domluveno.‘ A plukovníkovi zazpíval… hymnu Sovětského svazu. 
Lidé kolem nich buráceli smíchy!“44

V SSSR byly nejpopulárnější folklór etnické skupiny Russka roma. Nicméně i děti, 
co byly z jiných skupin – Vlachi, Kišiňovci, Lotvi – si nacházely své diváky. Vla-
dimir Michaj vzpomínal, že vystupování bylo běžné i v táboře skupiny Kotljarů. 

„To tak chodívalo. Chlapci i  dívky tancovali u  stánků. Za  drobné peníze. 
Běhali k vlakovému nádraží. Dokud jim nebylo čtrnáct.“45

Vera Koľdaras, pamětnice ze stejné skupiny, má schované svoje fotografie z dětství. 
Má na nich oblečenou širokou pestrobarevnou sukni a blůzu s bílými rukávy (vy-
padá tak tradičně, jak jen je to možné). V jejím táboře to byla móda, kterou nosily 
všechny ženy bez ohledu na  věk. Její vyprávění poskytuje živý popis roku, který 
následoval po přijetí zákona o zákazu kočování. První zimu po zákazu kočování. 

„Tak jsme dorazili do  Saratova. No, v  té době už byla zima. Tolik sněhu. 
Příšerná zima. Poslali nákladní auto, aby nás vyzvedlo na nádraží. Kdo to byl, 
kdo ho poslal – to nevím. Hádám, že nějaký ředitel. A my jsme byli oblečeni 
velmi skromně. Jeden měl kolem sebe omotaný šátek, druhý měl sako. Pohled 

44 �Ivan Ivanovič Erdenko – Rybář (nar. 1944), ze skupiny Russka Roma (rod Chvanjata). Rozhovor vedený  
N. Bessonovem, zaznamenáno ve městě Orel v roce 2017.

45 �Vladimir Ristovič Michai (nar. 1944), ze skupiny Kotljari, po otci vica Nemconi, po matce vica Boleroni. 
Rozhovor vedený N. Bessonovem, zaznamenáno ve městě Orel v roce 2017.

Nikolaj Bessonov | Domácí práce a povinnosti dětí z romských kočovných rodin v SSSR



128  |

na nás přiváděl kolemjdoucí skoro až k slzám: ‚Můj Bože! Chudáci děti, to 
bude jejich smrt! Bosé, nahé!‘ Bylo nás tam hodně malých dětí – šestiletých, 
sedmiletých. A  všichni jsme byli zmrzlí až na  kost. Někdy to bylo takhle. 
Napřed jsme postavili stany, dokud jsme nenašli místo, kde bychom mohli 
bydlet. To samé v zimě. Pamatuju si na tu dobu, bylo to ještě před zákonem. 
Tábořili jsme v Barnaulu. Bylo to taky v zimě. Postavili jsme stany a do našeho 
dotáhli litinová kamna. Kamna byla dobrá, vyhřála celý stan…
Takže to bylo v Saratovu. V prosinci. Matky šly ven, aby pro nás alespoň něco 
sehnaly. Abychom neumřeli hlady. Malé děti vzaly s sebou. Nevím, kam šly – 
do vesnice nebo věštit budoucnost na trh. My jsme se potloukali u tramvají 
(nemuseli jsme, jednali jsme na  vlastní pěst). Žebrali jsme, sbírali drobné. 
Nejstarší z nás byla asi třináctiletá dívka. Nastoupili jsme do tramvaje (nebo si 
stoupli kamkoliv, kde byl dav):
- Máme pro vás vystoupení. Zatančíme pro vás na břiše i na hlavě!
Tak se správně začínalo. Chlapec zpíval a tleskal, my jsme tancovaly. Vyskočil 
jste dopředu a váš kamarád vás ohlásil jako na divadle:
- Dámy a pánové, Tamara Fjodorovna!
Tamara Fjodorovna byl kdokoli z nás. Asi jsme někoho kopírovali. Nevím 
koho. Tancovali jsme, dokud jsme neodpadli. Patami jsme se málem produpli 
podlahou tramvaje. Zapomněli jsme na zimu.“
Zpívali jsme i častušky [krátké humorné rýmy], jak cikánské, tak ruské:
‚Já se provdám za  cikána, matka mě asi zabije, nebo taky ne, šátek přes 
ramena,  do ruky karty – a budu podvádět a podvádět.‘
‚Matko, čaj, matko, čaj, neumytý talířek a šálek, vezmu si za muže cikána, a on 
mi rozbije můj hrníček.‘
Naši chlapci také tancovali. Tleskali rukama o hruď a o nohy. Rusům se to 
líbilo. Peníze k nám chodily samy. Lidé byli tenkrát laskavější. Slitovali se nad 
námi. Dokonce nám sami nabízeli:
- Zatancujte nám, a my vám dáme peníze.“46

Na  nadšený zájem pouličních diváků vzpomíná mnoho romských pamětníků. 
Anna Orlovskaja vypráví o poválečném Bělorusku:

„To bylo tak. Matky odešly ráno a my jsme v táboře zůstali sami. Hladoví. Tak 
jsme se sešly – všechny dívky – a někam jsme vyrazily. Co jsme potřebovaly? 
Trh nebo nemocnici. Nebo nějakou kancelář. Místo, kde bylo plno lidí. Víte, 
jak jsme tancovaly? Dupaly jsme o zem. Abychom dostaly víc. Házeli nám 
peníze a sladkosti. Když jsme skončily, mnoho z nich se nás ptalo: ‚Kdy přijdete 
zase?‘ ‚Zítra.‘ Přišly jsme znovu. Nohy nás bolely od kamenů na silnici. Jedné 

46 �Vera Sterjanovna Koľdaras – Babusja le Sterjanoki (nar. 1949), po otci ze skupiny Kotljari (vica Tošoni), 
po matce ukrajinská Romka. Rozhovor vedený N. Bessonovem, zaznamenáno v osadě Ajša (Zelenodolský 
region, Tatarstán) v roce 2013. 

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  129

krvácel palec, druhá měla rozseklou patu. Ale měly jsme radost. Každá jsme 
měla zástěru plnou sladkostí, čokolád. Doma v  táboře jsme daly sladkosti 
malým dětem a něco jsme nechaly i pro naše otce. Další den jsme tam běžely 
znovu a  znovu tancovaly. Jako bychom byly pozvané. Jednou k nám přišel 
jeden muž a zeptal se:
- Pijete mléko?
- Ano, pijeme!
Zavolal nás na svůj dvůr, přinesl nám každé kus chleba a do hrníčků nám nalil 
mléko. Všechno jsme snědly a vypily. Zeptal se nás:
Zazpíváte nám?
Seděly jsme na trávě a začaly zpívat. A jak? Jako za starých časů. Seděl tam, 
poslouchal nás, a tak ho to dojalo, že řekl:
- Měly byste vystupovat někde na divadle. Zpíváte a tancujete moc krásně.
Lekly jsme se, že nás odvezou pryč – a utekly jsme! Do té vesnice už jsme se 
nikdy nevrátily. Bály jsme se, že by nás ten muž poslal pryč, na jeviště.“47 

Poslední věta ukazuje, že jevištní kariéra nebyla pro kočovné děti žádným láka-
dlem. Zpěv a  tanec pro ně nebyly ničím jiným než šikovným způsobem, jak si 
vydělat trochu peněz. Z některých táborů nicméně vzešly talenty, které se časem 
dostaly do profesionálních městských uměleckých skupin. 

Závěr

Některé vzpomínky romských pamětníků jsou naplněny nostalgií. To je ve  vy-
právěních starších lidí o  jejich dětství přirozené. Jejich vzpomínky ale zásadně 
opravují mýty o  bezstarostném životě kočovných Cikánů. Ve  skutečnosti totiž 
rodiče z táborů kočovníků vynakládali značné úsilí, aby nasytili svoje děti. Dítě 
na  sebe během dospívání nahlíželo jako na  člena komunity. Už od  malička si 
zkoušelo svou budoucí sociální roli. S  tím byly v  souladu i některé povinnosti, 
na které stačilo. Pomáhat rodičům s domácími pracemi, podílet se na zajišťování 
rodinného příjmu, to vše připravovalo chlapce a dívky na budoucí dospělý život. 
Díky tomu se mohli mladí chlapci z tábora již ve věku 16 let oprávněně chlubit 
takovými vlastnostmi, jako byla nezávislost, spolehlivost, vytrvalost a pohostin-
nost. Díky tomu všemu se tyto skupiny Romů mohly úspěšně přizpůsobit měnící 
se historické situaci.

Přeložila Eva Nováková

47 �Anna Antonovna Orlovskaja – Potja (nar. 1942), ze skupiny Polska Roma. Rozhovor vedený  
N. Bessonovem, zaznamenáno ve městě Safonovo (Smolenská oblast) v roce 2003.

Nikolaj Bessonov | Domácí práce a povinnosti dětí z romských kočovných rodin v SSSR



130  |

Literatura:

Abramenko, O. 2006. Očerki jazyka i  kul‘tury cygan Severo-Zapada Rossii. 
Sankt-Petěrburg.

Andronikova, I. M. 2006. Jazyk cyganskij ves‘ v  zagadkach. Dizertační práce. 
Sankt-Petěrburg.

Altman, I. A. 2002. Žertvy něnavisti. Cholokost v SSSR, 1941–1945. Moskva. 
Bessonov, N. V. 2008. Narrativnye istočniki kak odin iz informacionnych resursov 

cyganoveděnija. Naukovi zapiski (Kiïv), 15, 73–94.
Bessonov, N. 2009. Cyganě SSSR v okkupacii: Stratěgii vyživanija. Golokost i su-

časnist’ (Kiev), 6 (2), 17–52.
Bessonov. N. 2010. Cyganskaja tragedija 1941–1945. Fakty, dokumenty, vospo-

minanija. Díl 2. Vooružjonnyj otpor. Sankt-Peterburg. Dostupné  
z: http://gypsy-life.net/Vooruzhenniy_otpor1.pdf

Bessonov, N. 2015. Něvesty “čužoj krovi“ v cyganskich taborach. Živaja starina 
(Moskva), 85 (1), 33–37.

Biessonow, N. V. 2014. Prawa i obowiazki i samoswiadomosc zameznej, koczow-
niczej Cyganki. Studia Romologica (Tarnow), 7, 11–38.

Černich, A. V. 2003. Permskije cyganě. Očerki etnografii cyganskogo tabora. Perm.
Druts, J., Gessler, A. 1990. Cyganě: Očerki. Moskva.
Demeter-Čarskaja, O. 2003. Sud‘ba cyganki. Vyd. A. A. Možajev. 
Ivaščenko, V. 2011. Perechod k osedlosti i organizacija kolchozov. In: Ivaščenko, 

V. Cyganskije sud‘by. Istorija, trud, etnografija. Rostov na Donu.
Korsun, I. S., Bessonov, N. V. 2013. Cyganskaja doroga. Vospominanija Ivana Kor-

suna s kommentarijami Nikolaja Bessonova. Moskva. 
Lundgren, G., Taikon, A. 2003. From Coppersmith to Nurse: Alyosha the Son of 

a Gypsy Chief. Hatfield. 
Marushiakova E., Popov V. 2011. Between Exoticization and Marginalization. 

Current Problems of Gypsy Studies. Behemoth. A Journal on Civilisation,  
4 (1), 86–105.

Matjušenko, I., Padgurskis, N. 2004. Voni perežili Golokost. Romani Jag (Užgorod),  
19 (103), 24 nojabrja, 4. 

Miščerjakov, O. 2004. Jogo artistična kar’era. Romani Jag (Užgorod), 12 (54),  
11 serpnja, 4. 	

Romano, I. 2011. Rasskazy starogo cygana. Taganrog.
Tauber, E. 2006. Du wirst keinen Ehemann nehmen! Respekt, die Bedeutung  

der Toten und Fluchtheirat bei den Sinti Estraixaria. Münster.
Yoors, J. 1983. The Gypsies. New York.
Zotov, A. 1939. Zemlja obretjonnaja. Stalingrad.

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  131O Gagarin pa Touco: Bachtále t´aven, Romale! – Gagarin ze Slovenska: Buďte šťastní, Romové!

O Gagarin pa Touco: Bachtále t´aven,  
Romale! – Gagarin ze Slovenska:  
Buďte šťastní, Romové!

Rozhovor Markéty Hajské s Tiborem Bihárym

Tibor Biháry – mezi olašskými Romy známý 
pod jménem Gagarin – se narodil roku 
1962 ve  slovenských Tvrdošovcích, okres 
Nové Zámky. Když jsem ho potkala v  roce 
2008 poprvé, měl za  domem ve  stáji koně, 
kterého zapřahával za  starší dřevěný vůz 
a  vyrážel s  ním na  projížďky. V  roce 2017 
už koně neměl, ale uvažoval o  tom, že si ho 
zase pořídí. Jelikož spatřil světlo světa rok 
po  vzletu prvního kosmonauta do  vesmíru, 
dostal přezdívku Gagarin. V  Tvrdošovcích, 
rozlehlé vsi s více než pěti tisíci obyvateli, kde 
nalezneme i  komunitu olašských Romů, žije 
se svými dětmi a  vnoučaty . V  rámci místní 
komunity má vážené postavení angluno 

Roma, tedy přeneseně romského předáka, o čemž svědčí také jeho vlastnoručně vyřezaná 
vajdovská hůl s  motivem koní. Jeho dědeček Bakro měl být na  počátku padesátých let  
20. století jedním z Romů, kteří zabili Antona Stojku alias Bána spolupracujícího s policií. 
Mezi olašskými Romy je tato událost známá napříč různými komunitami v  podobě 
vyprávění i lidové písně. 

Skrze vzpomínky na své dětství a dědečka Gagarin zprostředkovává mimo jiné stříp-
ky informací o skupině olašských Romů nazývaných Drizára, o které se toho v romistické 
literatuře jinak mnoho nedovíme. Zmiňuje je např. Marušiaková1 jakožto překupníky koní 
žijící ve Fiľakovu a Bratislavě-Petržalce. O této skupině pobývající v okolí Bratislavy se 
zmiňovalo mnoho olašských Romů, se kterými jsem nahrávala na jižním a jihozápadním 
Slovensku nebo také v Ostravě, Drizárové se měli vyskytovat také na východním Sloven-
sku. Všichni moji informátoři je popisovali shodně jako skupinu, která se od nich samotných 
odlišuje. Jak popsal olašský Rom P. L. (*1956) z Dolních Semerovců, okr. Levice: „My jsme 

1 Marušiaková, J. 1988. Vzťahy medzi skupinami Cigánov. Slovenský národopis, 36 (1), 58-77.

Tibor Biháry, romským jménem Gagarin, během 
natáčení v Tvrdošovcích I Foto: Markéta Hajská 



132  |

Lovára a oni jsou Drizára. Oni dříve neobchodovali s koňmi, ale vyráběli koryta. Mluvili 
trochu jinak než my“ (zaznamenáno 31. 3. 2018). Gagarin naopak uvádí, že dědeček, jenž 
do skupiny Drizárů patřil, se živil broušením nožů. Více informátorů se shoduje na tom, že 
po zavraždění Bána několika Romy z této skupiny mělo dojít k útěku velké části Drizárů 
do Švédska. Toto vyprávění pana Biháryho se však legendárnímu případu Bána nevěnuje, 
je pouze zmíněn. Vypravěč se soustředí na téma svého dětství. Na pozadí těchto narativů 
můžeme pozorovat, jak se v rodině předávaly generační zkušenosti.

Poznámky k překladu do češtiny
Gagarin směřuje svoji promluvu dalším Romům. Proto také své vyprávění prokládá 
zdravicemi, anebo oslovuje publikum vokativním tvarem „Romale“, tedy „Romové“. 
Do češtiny jej na několika místech převádím pro češtinu běžnějším termínem „přátelé“, který 
taktéž evokuje insiderský vztah vypravěče s posluchači.

Gagarin hovoří o Bohu familiárním termínem „phúro sunto Dejl“. Doslovný překlad 
„starý svatý Bůh“ nedává v češtině smysl, ani nevystihuje familiárnost romského sousloví. 
Převádím jej jako „náš starý Pánbíček“, „náš dobrý Pánbíček“ nebo jednoduše „Pánbůh“.

Termín „chanamiko“ (nebo také „chanamik“) označuje otce zetě nebo snachy,  
pl. „chanamikura“ je termín pro vzájemný vztah rodičů manželského páru (srov. slovenský 
termín svat, svatka, pl. svatovia). V češtině ale nemá ekvivalent. Z toho důvodu uvádím 
romský, počeštělý termín, jak jsem jej zaslechla používat olašské Romy hovořící česky. 

Markéta Hajská

Bachtále t´aven, Romale, te žutij tume 
o  phúro sunto Dejl taj i  sunto Mári­
ja! Me sim o  Gagarin pa Touco. Panž­
vardeš taj pánžengo sim. Saste ba­
chtále t´aven! Kamous te phenav duj 
trin láše vorbi pa puránimo, pa kodo,  
t´aldij tume o phúro sunto Dejl taj i sunto 
Márija, so vorbinde mange mure pápu­
ra. T´aldij tume o sunto Dejl, vorbinous 
pa muro papu, so le Bános murdárdas. 
T´aldij tume o sunto Dejl, saste bachtale 
t´aven sogodi žejne, inke jókvar Romale. 
Keťťi mangous tume, hoď te halgátinen 
mevi man. 

Me kerďilem andi Taroškedí­
ba, taj khate vi upre bárilem. Muro 
papu varikana feri jejkh Rom bešelas 

Buďte šťastní, Romové, ať vám pomáhá 
náš starý Pánbíček a  Panenka Maria! 
Já jsem Gagarin ze Slovenska. Je mi 
padesát pět. Buďte zdraví a šťastní! Rád 
bych vám řekl pár krásných slov o sta-
rých časech, o tom – ať vám náš dobrý 
Pánbíček a Panenka Maria žehná – co 
mi vyprávěli moji dědové. Ještě jednou 
Vám popřeji, ať vám Bůh žehná. Rád 
bych vám vyprávěl o  svém dědečkovi, 
který zabil Bána. Buďte zdraví a šťastní 
všichni lidé, Romové! Chtěl bych vás 
požádat, abyste si vyslechli také moje 
vyprávění. 

Narodil jsem se v  Tvrdošovcích 
a tady jsem i vyrostl. Můj děda tu kdy-
si bydlel jako jediný Rom. Jmenoval se 

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  133

khate. Bakro bušolas taj vou Drizári sas.  
Kadala Drizára nasula sas majinti. Dara­
las lendar i luma, de mure papos kamenas 
le gáže. Apal, Romale, muro papu kide­
las pánže šouve Romen, te bešen ande 
amáro gav. Romen chuťilkerdas muro 
papu kirvenge, chanamíkura sas, no má 
vi kadala Rom sa khate bešenas pe kado 
tájo. Már kernas penge anda čikh khera, 
cirdenas. 

Kana me simas cigno, khate sa  
pe kado tájo le Rom bešenas, osada sas 
khate, románi. 

Muro papu brusári sas. Kucijas  
le šúra, le šalouvura, le rrína, le kasi, 
sa kucijas. Deste kerlas andaj kaš  
le gáženge. Merenas anda leste le gáže, 
katkáke te merav. De nás kadej búťi, 
hoď te žal o phúro Rom te dolgozij, taj 
phírelas vi muri mámi te mangel techan. 

Sas ame kher, de ande ekh soba sa­
mas deš žejne. Deš žejne samas, t´aldij 
tume o Dejl, Romale. O papu, i mámi, 
leske štár šáve, šeja, akánik samas ame. 
Sa khetane bešasas. Nás sobi duj, vaj 
trín. Po vurdon sovenas dopaša šavoura  
taj ando kher či resasas. Pa jejkh ávres.

O  kher kecavo. Andaj phuva.  
Sa čikh. Le Rom ďúrinas i čikh, emlek­
sinós vi pe kodo. Butivar vi me, sar ša­
vourro ande žous andi čikh te ďúrinav. 
Kerasas mure paposa. Kecavi zórka 
sas sar tejgla. So šosas ande? O  sulum.  
Taj žous ande sar šavouro te ďúrinav 
i čikh le purnenca. No taj avenas le gáže, 
kuki zórka sas pej tejgli. Taj anda kodo 
kerasas e tejgli. I čikh taj o sulum.

Taj kodo ďúrinasas. T´aldij tume 
o  Dejl. Šorkernas o  páji taj žasas ánde 
sar šavoura taj ďúrinasas kodi čikh.  
Taj avenas le gáže, má pinžárnas ame. 

Bakro a byl Drizár. Tihle Drizárové byli 
kdysi hodně zlí. Bál se jich celý svět, ale 
mého dědu měli gádžové rádi. Poz-
ději, přátelé, můj otec sehnal pět nebo 
šest Romů, aby se usadili v naší vesnici. 
Tihle Romové se stali dědovými kmot-
ry a chanamíky, a usadili se u nás ve vsi. 
Postavili si tu domy z vepřovic. 

Když jsem já byl malý, tady na tom-
to místě bydleli samí Romové, byla tady 
romská osada. 

Můj děda byl brusič. Brousil nože, 
srpy, pilníky, kosy, všechno možné. 
Vyráběl sedlákům topůrka ze dřeva. 
Gádžové ho zbožňovali, ať umřu 
na  místě, jestli to není pravda. Jenže 
nebylo tolik práce, aby nás mohl děda 
uživit, a  tak chodila i  moje babička 
prosit o jídlo. 

Měli jsme domek, ale v  jedné 
místnosti nás bylo deset lidí. Bylo 
nás deset, Bůh vám žehnej, Romové. 
Děda, babička, jeho čtyři synové, dcery, 
a k tomu ještě my. Bydleli jsme všichni 
dohromady. Neměli jsme více místností. 
Polovina dětí musela spát na  voze, 
do  domu jsme se nevešli. Jeden přes 
druhého. 

Dům nebyl nic moc. Z  hlíny. Je-
nom bláto. Romové šlapali bláto, dobře 
si na to pamatuji. Kolikrát jsem i já jako 
dítě šel šlapat hlínu. To jsme dělali s dě-
dou. Byla na  to taková forma ve  tvaru 
cihly. Co jsme dávali dovnitř? Slámu. 
A já jako dítě vlezl dovnitř a mísil jsem 
nohama to bláto. Z toho jsme dělali cih-
ly. Ze slámy a bláta. 

A  to jsme šlapali. Bůh ať vám 
žehná. Nalívali do  toho vodu a  my 
jako děti vlezly dovnitř a  rozšlapávaly 
jsme to. A  přicházeli gádžové, už nás 

O Gagarin pa Touco: Bachtále t´aven, Romale! – Gagarin ze Slovenska: Buďte šťastní, Romové!



134  |

Avri si t´aviloun dolgozime. Sar avilas 
avri dolgozime, atunči lasas la vastenca. 
Šutas la ande ande kodi zórka. Avilas 
ávri i tejgla. De si te lešinasas mejg šúťol 
andi zórka. Maj but zórki sas taj kera­
sas le tejgli. Muro dad cirdelas apal opre 
le falura. Keťťi šudkrasas ande o  sulum 
ande kodi čikh, hoď ďúrinous la vi me, sar 
ďecko, ochto beršengo, emléksij palpápe. 
Láše pánžvardeš berš so emléksij palpále.  
Te merav te na katkáke ďúrinous i čikh. 

Muro dad, o  Čurina bušolas, vou 
sas o  maj phúro šávo le paposko, aká­
nik bi aviloun ochtovardeštajpánžengo,  
taj múlas vi kodo. Kana sas komunisti, vou 
korkouri búťi kerelas, ke te na kerdoun, 
múlamas bokhate. Avenas le šingále  
taj sikhavnas ande, hoď kerel muro dad 
búťi? Či kerel? Ingrenas les! Phanďolas. 
Si te rodelas pre amende, pe keťťe žejnen, 
korkouri. 

Mure dades sas grast, vi mure pa­
pos, vi mure nanon sas grast. Trádasas, 
vídik, vi me trádous lenca. Malaďuva­
sas khetáne ando gav, astarasas ande 
le grasten, taj žasas tar pej búčuvura, 
phírasas. Šouka, Šuráňa, biš tranda 
kilométera, trádasas pe grast po  vur­
don. Šuvelas la romňa opre muro papu,  
le šavouren, po vurdon, taj trádasas avri 
pej búčúvura má. Amáre žejnenca. Upre 
šuvelas vi man po vurdon. Taj vi me apal 
šuvous mure cignes, le Dolláres, kana 
cigno sas, taj mura romňa, t´ajdij tume 
o Dejl, pe kado vurdon. Vi man sas apal 
grast, vídik.

Kana žasas ame avri mure paposa, 
má phírous po  grast. Bešous mure pa­
posa taj chuťous po vurdon. Taj sas muri 
mámi paša leste, i  Baranka. Taj vídik 
mangkerlas le gážendar, ke  but sas  

znali. Muselo to být dobře propracova-
né. Když to bylo vypracované, tak jsme 
to vzali rukama, vložili jsme to do té for-
my a vypadla ven cihla. Ale museli jsme 
počkat, až to v té formě uschne. Dělali 
jsme cihly ve  více formách najednou. 
Můj táta z nich potom stavěl zdi. Ko-
lik jsme se naházeli té slámy do bláta. 
I  já jsem to jako děcko šlapal, asi jako 
osmiletý, pamatuji si to. Už je to padesát 
let a pořád si to pamatuji. Ať na místě 
umřu, šlapával jsem to bláto. 

Můj táta se jmenoval Čurina, byl 
dědův nejstarší syn, teď by mu bylo pěta-
osmdesát, ale už zemřel. Za komunistů 
jako jediný pracoval. Kdyby nepracoval, 
zemřeli bychom hlady. Chodili k  nám 
policajti a zjišťovali, jestli můj táta pra-
cuje. Nepracuje? Už ho odváželi! A za-
vřeli ho. Musel na nás na tolik lidí sám 
pracovat. 

Můj táta měl koně, ale také můj 
děda a moji strejdové měli koně. Vždyc-
ky jsme jezdili s koňmi, já jsem s nimi 
taky jezdil. Setkali jsme se společně 
ve  vesnici, zapřáhli jsme koně a  vyjeli 
jsme na poutě. Do Selic, do Šuran, dva-
cet třicet kilometrů jsme jezdili s vozem 
a s koňmi. Děda posadil nahoru na vůz 
moji babičku a  děti a  vyjeli jsme si 
na pouť. S našimi lidmi. A mě taky vy-
sadil nahoru. A já zase později vysazoval 
nahoru na tenhle vůz svého synka, Do-
lara, když byl malý, a svoji ženu, ať vám 
Bůh žehná. I já pak měl koně, vždycky.

Když jsme jezdili s  dědou s  koň-
mi, to už jsem jezdil na  koni. Seděl 
jsem vedle dědy a vyskočil jsem na vůz. 
A  vedle něj seděla moje babička, Ba-
ranka. A vždycky prosila gádže o jídlo, 
protože měli hodně dětí, plakaly hlady. 

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  135

le šavoura, rovenas bokhate. Sembe­
dinas. Muri mámi phírelas pujatar ži 
ando Palárikovo, deš kilométera. Kana 
muri mámi žalas deš kilométera pu­
jatar, baťohura sas pér la. Opre šolas  
pe taj anelas márno, čiken, áro, so denas  
la le gáže. Ke pinžarlas le, drabárelas. Sar 
drabárelas muri mámi, lelas šavourenge 
te chan, te pen. Trádelas pala late muro 
papu, pala muri mámi. Kana khote pere­
las, muro papu, pala muri mámi, mindik 
sas ávri vorbime, hoď ká te malaďon, Ro­
male. Sáste bachtale t´aven, sogodi žejne! 

Kana jókvar má khejre gélam lasa 
po  vurdon, avilas anglal jejkh vorba, 
mura mámatar. Pušlem latar: „Mámi! 
Mír phiraves i trasta?“ Ke trasta sas la taj 
báre cochi. „Aj, kadal lav khajňa! Žav ká 
gajža taj lav khajňa, čourav la taj šuvav 
la andi trasta, andi teluni posoťi,“ kadej 
phenelas lake. Lelas la. „Aj, mámi? Louve 
či čouresas?“ „Šoha, rakhlouro! Mejg  
pi luma luma sim, šoha louve či čourdem. 
Mejg vi pe másáli dikhous le! Taj louve 
šoha či lous.“ „Aj, la khajňa mír lesas?“ 
„Aj, te chan le šavourra! Anda khajňi  
či phandena ame!“

Kinkerasas ame le grasten, mure 
dadesa, mure paposa, taj tradous len­
ca vi me. Jókvar pejlam tejle ando vejš, 
me, muro dad, muro papu, trádam  
te phagras kukurízo. Kana trádam 
mure paposa, Romale, torďilas vou tejle  
taj sikhadas mange: „Dikh-čak, rakhlou­
ro, ká simas,“ vou mange. „Katkáke be­
šous, ando vejš,“ vou mange. Ži anda 
vejš pálal, sikhadas mange muro papu 
o vejš, ži aďejs mejg i kodo vejš. Kharelas 
ame tejle mure dadesa: „No, dikhen-čak! 
Kháte sembedindem! Muro rakhlouro, 
te merel muro Čurina, ťo dad, khate 

Trpěly. Moje babička chodila pěšky až 
do  Palárikova, deset kilometrů. Když 
šla takhle deset kilometrů pěšky, měla 
na zádech batohy. Do nich dávala chle-
ba, sádlo, mouku, zkrátka co jí gádžové 
dali. Vždyť už je znala, věštila jim z ruky. 
Za to věštění si brávala jídlo a pití pro 
děti. Děda jí jezdil naproti s koňmi, mojí 
babičce. Jak pro babičku dědeček jel, 
vždycky s ní byl dohodnutý, kde se set
kají. Tak to bylo, přátelé! Buďte všichni 
zdraví a šťastní! 

Když jsme jednou takhle jeli s ba-
bičkou domů na voze, najednou se roz-
povídala. Zeptal jsem se jí: „Babi! Proč 
nosíš tu zástěru s velkou kapsou?“ Proto-
že babička měla na sobě pod dlouhými 
sukněmi ještě jednu zástěru a v ní velkou 
kapsu. „Ále, to je na slepici, ukradnu ji 
a strčím ji do ní, do té spodní kapsy,“ tak 
tomu říkala. Sebrala ji. „A babi? Peníze 
jsi neukradla?“ „Nikdy, můj chlapečku! 
Co je svět světem, nikdy jsem peníze 
neukradla! I kdyby ležely na stole! Pe-
níze bych nikdy nevzala!“ „Ale proč jsi 
ukradla slepici?“ „Ále, aby měly děti co 
jíst! Kvůli slepici nás nezavřou!“

Kupovali jsme koně, s  tátou, 
s dědou, a  jezdil jsem s nimi i  já. Jed-
nou jsme dojeli hluboko do  lesa, já, 
můj děda a můj táta, jeli jsme si natr-
hat kukuřici. Jak jsme tak jeli s dědou, 
přátelé, najednou děda slezl z  vozu 
a ukázal mi: „Jen se podívej, chlapečku,  
kde jsem žil,“ řekl mi. „Tadyhle jsem 
bydlel, v tomhle lese,“ řekl. Ukazoval až 
úplně dozadu do  lesa, dodnes tam ten 
les je. Museli jsme i s  tátou slézt dolů. 
„No, jen se podívejte! Tady jsem trpěl! 
Můj vnoučku, ať zemře můj Čurina, tvůj 
otec, na tomhle místě jsem bydlel, celý 

O Gagarin pa Touco: Bachtále t´aven, Romale! – Gagarin ze Slovenska: Buďte šťastní, Romové!



136  |

bešous jejkh kálo berš, ande kado vejš! 
Mure čaládosa, mura romňasa. Amáro 
páto sas o  vurdon. Po  vurdon sovasas, 
delas brišind, sa khetánes cirdine.  
Či žanasas, so te keras, abbatájba. Chiv 
kerous andi phuv taj šudous ande khote 
le krumpli. Táj kálonas le krumpji  
le šavorenge taj randelas le.“ Delas  
le šavourren te chan. „Taj krumpja, 
Romale, tistá káli! Lelas i  kouži tejle, 
vaď pejki sas vaď ivánd sas, si te chanas 
le šavoura kado. Taj te na cháloun le, taj 
so kerdalas, Gagarin? Žanes, ká avilalas, 
t‘avilalas abbatájba? Či zanes, so sem­
bedindam? But!“ Muro papu phenelas 
kado mange.

Apal vorbijas pa kodo, sar sas,  
kana skončilidas o háborúvo dújto, khera 
nás le, le Romen. Čori luma sas. Ando 
vejš mindig bešenas. Šavourra po vurdon 
sovenas. Bokhate merenas. O grast keca­
vo šúko. Ká linou le šukáre grastes? Pala 
kodo mundajlas mure paposko kodo 
grast. No abbatájba le Rom chanas kadale 
grastes, kadej phenlas muro papu mange. 
Phušlem mure papostar. „Papu, žutij  
tu o  sunto Dejl taj sunto Márija, šaj 
phenesas mange tu, tu maj puráno 
Rom, po  Dejl taj pi Márija mangav 
tu, mír chanas tume le grastes?“ „Či 
šunes, so vorbij o  dillo šávo?“ Mange 
kadej phenlas muro papu. „Aj so áver, 
so ášolas? Mukhasas les khote te chan 
le žukela? Aj šavourra bokhate mere­
nas. Šinasas i  kourri, kana dikhlam, 
hoď mundajlas, šinasas amenge mas  
taj pekasas les pi jag. Kharous vi le Romen, 
kutkar kharous le Romen, katkar kharous 
le Romen. Avilem lende: ,Me, o  Bak­
ro!‘ ,So-j?‘ ,Mundajlas muro grast kutka  
taj katka!‘ Malaďonas kadala Rom, 

jeden krutý rok, v tomhle lese. S  dětmi, 
se  ženou. Naší postelí byl vůz. Spali jsme 
na voze, a když pršelo, všichni se k sobě 
schoulili. Nevěděli jsme tenkrát, co dě-
lat. Udělal jsem díru do  země a do  té 
jsem hodil brambory. Když zčernaly, 
děti si je oškrábaly.“ Tohle dostávaly děti 
namísto jídla. A  ta brambora, přátelé, 
byla úplně černá! Oškrábala se slupka 
a ať už byla upečená nebo syrová, děti 
to musely sníst. „Musely to sníst. A co ty 
bys dělal na jejich místě, Gagarine? Víš, 
co bys zkusil, kdybys tenkrát žil? Co ty 
víš, kolik jsem si toho vytrpěl? Hodně 
moc!“ Takhle mi to dědeček řekl. 

Potom děda vyprávěl o  tom,  
že když skončila druhá světová válka, 
Romové tehdy neměli domy. Tenkrát 
byla velká bída. To ještě stále bydleli 
v lese. Děti spaly na voze. Umíraly hlady. 
Kůň byl takhle strašně hubenej. Odkud 
by vzali pořádného koně? Jenže potom 
tenhle kůň dědovi zdechl. Romům ten-
krát nezbylo než toho koně sníst, podle 
toho, co mi děda vyprávěl. Zeptal jsem 
se ho: „Dědo, ať ti Pánbůh pomáhá i pa-
nenka Mária, mohl bys mi říct, protože 
ty jsi tu nejstarší Rom, ve jménu Boha 
i  panenky Marie tě prosím, proč jste 
snědli toho koně?“ „Neslyšíš, co říká ten 
hloupej kluk?“ To mluvil děda o mně. 
„A co jiného nám zbývalo? Nechali by-
chom ho snad tam, aby ho snědli psi? 
Vždyť děti umíraly hlady! Podřízli jsme 
mu krk, když jsme viděli, že umřel, uříz-
li jsme si maso a pekli jsme ho na ohni. 
Zavolal jsem i další Romy, odsud i z ji-
ných míst. Přišel jsem k nim: ,To jsem 
já, Bakro!‘ ,Co je?‘ ,Umřel nám kůň, 
tam a  tam!‘ Ti Romové se všichni se-
šli a ukrojili si z  toho koně. Ukrojili si 

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  137

khetáne, taj šingrenas anda kodo grast 
penge. Šingrenas penge, lenas po dúj kili, 
po pánž kili, po štár kili, le Rom.“ 

Apal phendas muro papu: „Taj kana 
o  grast mundajlas, má me cirdous 
o  vurdon. Nás louve, pe sos kindemas  
le grastes abbatájba?“ Kado vorbilas  
vi muri mámi, pizdelas o vurdon le papo­
sa. Ande sas astárdo paša vurdon muro 
papu. Taj cirdelas o vurdon, vaď čikh, vaď 
nás čikh, žalas. Šavoura opre, le cignoura, 
pherdo. Šouv šeja, štar šáve.

Muro papu aviloun šel taj trín 
akánik. 

Kana má khoutar avasas tar, anda 
báro vejš, reslam ame muri mámi.  
Taj kharlas ma muri mámi: „Dikh-čak, 
Gagarin, av-de, šuvav tuke techan!“ 
Taj žous me khote: „So kiradal, mámi?“  
Taj phenlas: „Aj vi majinti phendalas, 
so kiradem? Aj dikh-čak, akánik anda 
tejáres chas! Taj ame paj phuv chasas,  
či tejára, či khanči, sa mel le Rom sas.  
Le Rom sa sembedinas, lenge čanga 
ávri, či kirpi, či budoga, či khanči pejr le,  
po báro šil. Phurdelas pejr le, či zubuno, 
či khanči nás pej Rom. Lenas kodo de­
mižijouvo. Taj penas kodi mol.“ 

Taj apal phenlas mange muri mámi: 
„Dikh-čak, akánik má piri-j ma. Taj an­
gla biše beršen khanči nás ma. Taj akánik 
má vi táto-j. Si bouv. Taj atunčik žanasas, 
so-j kájha vaď bouv? Níči, khanči. Šuva­
sas e tejgli, šuvasas i píri, taj kiravasas pi 
phuv. Bešelas ťo papu kutka, sa mel. Andi 
cerha.“ Khote, pi cerha, sovelas muro 
papu. Phenelas i  mámi mange: „Dikh­
-čak, má gážo sejko del ma. Taj majinti 
bešasas po sulum. Kana o sulum sas tela 
amende, dúj žejne bešasas pe kodo su­
lum, vaď trin žejne. Taj kančouvura nás, 

a odnesli si po dvou kilech, po pěti ki-
lech, po čtyř kilech masa, tihle Romové.“

A  pak děda řekl: „Jenže když 
chcípnul kůň, musel jsem vůz táhnout já 
sám. Nebyly peníze, za co bych tenkrát 
koupil koně?“ Tohle vyprávěla i  moje 
babička, tlačila ten vůz s  dědou. Děda 
byl zapřažený opratěmi k  vozu. A  ta-
hal vůz, ať bylo bláto, nebo ne, tahal ho 
za sebou. A děti seděly na voze, malinké, 
bylo jich plno. Šest dcer a čtyři synové. 

Dědovi by teď bylo sto tři let. 
Jak jsme se tenkrát vraceli z  toho 

hlubokého lesa, dojeli jsme k  babičce. 
A  moje babička na  mě zavolala: „Jen 
pojď sem, Gagarine, nandám ti jídlo!“ Já 
tam přišel: „Co jsi uvařila, babi?“ A ona 
řekla: „Myslíš, že dříve by ses ptal, co 
jsem uvařila? Jen se koukni, dneska jíš 
z talíře! A my jsme jedli ze země, neby-
ly ani talíře, ani nic, Romové byli samá 
špína. Všichni Romové trpěli, měli bosé 
nohy, neměli ani oblečení, ani kalhoty, 
ve velké zimě. Fičel na ně vítr, a neměli 
ani kabát, ani nic jiného na sebe. Vzali si 
demižón a popíjeli víno.“ 

A pak mi babička řekla: „Jen se po-
dívej, teď mám už hrnec. A před dvaceti 
lety jsem neměla nic. A  dneska mám 
i  teplo. Mám kamna. Ale copak jsme 
dřív věděli, co je to pec nebo kamna? 
Ne, vůbec. Položili jsme na  zem cihly, 
na to jsme dali hrnec a vařili jsme takhle 
na zemi. Támhle seděl tvůj děda, byl celý 
špinavý. Na  plachtě.“ Tam, na  plachtě, 
spal můj děda. A babička vyprávěla: „Jen 
se podívej, dnes už mi dá gádžo židli. 
Ale dřív jsme seděli na slámě. Když byla 
pod námi sláma, seděli na ní dva nebo 
tři lidé. A nebyly džbány ani skleničky 
jako dneska, dneska žijeme jak pánové. 

O Gagarin pa Touco: Bachtále t´aven, Romale! – Gagarin ze Slovenska: Buďte šťastní, Romové!



138  |

sar ákánik, le pohára amende, akánik sar 
raj trajinas. Akánik má avilas i nejvi luma. 
Má kinkerdam le khera. Kinkerdam sa.“

Akánik ame čáčes sar raj traji­
nas. De muro pápu, so mange vorbijas,  
taj vi muro dad, o Čurina… Kadej vor­
bijas pa pesko dad, so sembedindas,  
de vi vou sembedindas, muro dad. Kana 
las mura da, múlas vi kodi, te ňugotij la, 
šuttas peske kecavo sar kher anda ku­
kurízo, so phenen kourouvo. Rakhijas 
o  kourouvo taj sas o  maj phúro šávo, 
muro phral már pi luma. Atunči sas 
abbatájba beršesko, taj lelas les muri 
dej ande kodo korouvo taj khote sove­
nas. Taj kourovo opral. Pa kodo phen­
las mange vi muri dej: „Sembedindem 
ťe dadesa naďon but. Kourouvi žous 
te phagrav, taj kerdem katkáke keca­
vi šopa anda kourouven. So kukurízo 
opre!“ „Taj so sas tela tumende? Kápa?“ 
phušlem latar. „Kápa? Khatar lemas la? 
Khetáne samas, sa intrégi chuťilde.“ 
„Aj, dade,“ phenav, „aj, sas so te chan?“ 
„Kodo phenes, hoď techan? Lošasas  
te šuvasas jekh karejto márno. Vi kodo si 
te aviloun šúko. Majinti kado nás, šoha, 
sar akánik.“

But sembedinas amáre pápura taj 
vi amáre mámi. Mejg vi rovelas muro 
papu, kana vorbijas pa kado intrégo bajo. 
Taj vi muri mámi. „Vorbij tuke, šavou­
rro! So sembedindam! Sar gejlam perdal  
vi o čourrimo, vi o lášimo, vi o mindene­
ko. Taj akánik? Akánik má khera-j tume. 
Pátura-j tume. Ame pi phuv sovasas. 
Tume sar raj san,“ phendas muri mámi 
mange atunči. Má akánik, Romale, aká­
nik má áver luma-j. O Sunto Dejl te aldij 
tume taj Sunto Márija, sogode žejnen  
pi kadi luma. T´an saste bachtale.

Dneska už je nová doba. Už jsme si 
koupili domy. Všechno jsme si koupili!“

Dneska už si opravdu žijeme jako 
pánové. Ale co mi vyprávěl můj děda 
i  můj táta, Čurina... I  on vypravoval 
o  svém otci, jak trpěl, ale trpěl také 
on, můj táta. Když si vzal moji mámu, 
už je taky mrtvá, nebožka, postavil si 
takový domek z  kukuřice, z  toho ku-
kuřičného šustí. Udělal z  toho takový 
přístřešek, v té době už byl na světě můj 
nejstarší bratr. To mu tenkrát byl ako-
rát rok, a moje máma ho vzala do toho 
kukuřičného přístřešku a  v  něm spali. 
A nad nimi jen to šustí. O tomhle mi 
moje máma vyprávěla: „Moc jsem toho 
s tvým otcem vytrpěla. Chodila jsem lá-
mat to kukuřičné šustí a postavila jsem 
takovou kůlnu z toho šustí. Celou z ku-
kuřice!“ „A na čem jste spali? Na dece?“ 
zeptal jsem se jí. „Na dece? Odkud by-
chom ji asi vzali? Choulili jsme se jeden 
k druhému!“ „A tati,“ řekl jsem, „a bylo 
co jíst?“ „Myslíš, jestli bylo jídlo? Ra-
dovali jsme se, když jsme si mohli dát 
krajíc chleba. A i ten byl vždycky úplně 
tvrdý. Tenkrát nebylo nic z toho, jak je 
to teď.“ 

Moji dědové a babičky strašně trpě-
li. Můj děda i plakal, když o těchto straš-
ných věcech vyprávěl. A i moje babička. 
„Budu ti povídat, dítě moje! Co jsme 
protrpěli! Jak jsme si prošli věcmi zlými 
i dobrými, vším možným. A dneska? Vy 
už dneska máte domy. Máte postele. My 
jsme spali na zemi. Vy si žijete jak páno-
vé!“ Tak mi to tehdy babička vyprávěla. 
Dneska, přátelé, Romové, dneska už je 
jiná doba. Bůh i panenka Mária ať žeh-
nají všem lidem na tomto světě. Buďte 
zdraví a šťastní.

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  139Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon, Gunilla Lundgrenová | Aljoša, syn romského vajdy

| Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon, Gunilla Lundgrenová

Aljoša, syn romského vajdy

Vzpomínky Aljoši Taikona, které vyšly ve Švédsku v roce 1998 a v anglickém překladu 
o dva roky později, jsou v zahraničí poměrně známou knihou. Jelikož v biografii se 
Taikon vrací především do období svého dětství a mládí, rozhodli jsme se publikovat 
poměrně velkou část knihy jako doplněk k našemu „dětskému“ dvojčíslu. 

V tomto čísle Džanibenu přinášíme 11 z celkem 19 kapitol útlé knížečky, které pro 
Romano džaniben ze švédského originálu přeložila Jana Holá. V anglickém vydání 
jsou vzpomínky doplněny dalšími příběhy, které vyprávěl Aljošův otec Johan Dimitrij 
Taikon – jeho vyprávění zaznamenávali lingvisté Olof Gjerdman a Erik Ljungberg 
a z této spolupráce vzešla kniha The Language of the Swedish Coppersmith Gypsy 
Johan Dimitri Taikon (Řeč švédského cikánského měditepce Johana Dimitrije Taikona, 
1963), obsahující popis Taikonova jazyka v podobě slovníku, gramatiky a souboru textů 
(viz anotace knihy v Romano džaniben 4/1994). 

Překračování hranic skupiny směrem k  Neromům tak mělo v  rodině tradici – 
Aljošův otec Johan (romským jménem Miloš) se vedle spolupráce na slovníku zasazoval 
za právo romských dětí na vzdělání, Aljošova sestřenice Katarina je dodnes ve Švédsku 
připomínanou bojovnicí za  lidská práva (viz např. text Saši Uhlové v  Deníku 
Referendum z r. 2016) a také autorkou knižní série o holčičce Katici (česky vyšel první 
díl v  roce 1999), která vstoupila do  kánonu dětské literatury ve  Švédsku. Nedávno 
zesnulá Katarinina sestra Rosa byla uznávanou uměleckou šperkařkou a  rovněž 
aktivistkou (viz její profil v Romano džaniben 2001/1–2).

Tak jako Elena Lacková byla mezi Romy na Slovensku ve  své době výjimečná 
svým vysokoškolským vzděláním a  do  určité míry tak vedle vloh k  vypravěčství 
přinášela také specifický pohled člověka stojícího na  pomezí romského a  neromského 
světa, vymyká se obvyklostem prostředí, ve kterém vyrostl, také Aljoša Taikon – ať už 
tím, že již od dětství vyrůstal mimo genderové role, tak svým pozdějším zaměstnáním, 
které je vetknuto do názvu jeho knihy: From coppersmith to nurse, tedy „Z měditepce 
ošetřovatelem.“

Kniha vznikla obdobným způsobem jako u nás známější Lackové (auto)biografie – 
editací každotýdenních rozhovorů, které s Aljošou Taikonem vedla švédská spisovatelka 
Gunilla Lundgrenová během jednoho roku. Jak se můžete dočíst v  článku Sofiye 
Zahove v tomto dvojčísle, pro Gunillu Lundgrenovou se nejednalo o jedinou spolupráci 
podobného druhu (viz také text Gunilly Lungrenové v Romano džaniben ňilaj 2003 
v  sekci anotace). Do  jisté míry svým stylem podnítila silný proud romské literatury 
ve Švédsku. 

Taikonovy vzpomínky jsou do velké míry vzpomínkami na svět, který v podstatě 
zmizel paralelně s  tím, jak pamětník dospíval. Kniha stojí na  pomezí dvou světů 



v  několika rovinách. Taikon je zprostředkovatelem romského světa pro neromské 
publikum a zároveň je svědkem starých časů pro současné romské i neromské publikum. 
Již další generace romských dětí vyrůstaly ve  Švédsku ve  zcela jiných podmínkách, 
přičemž samotná rodina Taikonova se aktivně přičinila, aby podmínky života Romů 
a Neromů byly ve Švédsku vyrovnány. Především je ale Taikonovo vyprávění poutavým 
lidským příběhem.

Pavel Kubaník

Moje narození

Vyprávět o  vlastním životě není lehké. Všechno si člověk pamatovat nechce, 
některé věci neví a jiné si zase chce nechat pro sebe.

Vím, kde jsem se narodil, ale nevím, ve kterém roce. Datum uvedené v mém 
pase jsou jen vymyšlená čísla. Všechno, co o  svém narození vím, mi vyprávěli 
strýcové z tátovy strany.

Bylo to jednoho svatojánského večera v Norrlandu1 před více než sedmdesáti 
lety. Moje maminka Volja seděla v pokladně našeho lunaparku. Před jejím stanem 
se vinula fronta zvědavých Švédů. Mezi borovicemi a  smrky za  stanem svítily 
pestrobarevné lampiony a hra na harmoniku se mísila s křikem a duněním, které 
sem doléhalo od kolotočů a střelnice. Za takového krásného večera bývala tržba 
zaručeně vysoká, komáři spali a Norrlanďanům se chtělo tančit foxtrot.

Náhle se maminka zvedla a vykřikla tak, až z toho Norrlanďané úplně zbledli. 
Nikdo ve frontě jejímu jazyku nerozuměl. Ale teta Olga okamžitě nechala kolotoč 
kolotočem a utíkala po silnici až do Nordmalingu. Tam našla porodní bábu, která 
se s ní vydala do našeho tábora.

Pár hodin nato jsem se za  bílé noci ve  stanu na  fotbalovém hřišti 
v Ångermanlandu narodil já, Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon. 

Byl jsem malý a  neduživý. Maminka už přede mnou porodila devět dětí 
a o dvě z nich přišla. Možná bych nepřežil ani já. Ale v táboře byla jedna babka, 
o které se říkalo, že je čarodějnice. Ta mi šla za kmotru.

„Dej sem toho kluka!“ vyzvala maminku bába. „Koupím ho za pivo.“
Pak rozpustila olovo a  nakapala mi je nad hlavou do  misky s  vodou. Tak 

zařídila, že jsem zůstal naživu. 
Za pár týdnů jsem dostal i dva kmotry – byli to Švédové, jeden řezník a druhý 

hokynář v Nordmalingu. Tam mě taky dali v kostele pokřtít. Dostal jsem jméno 
Aljoša po synovi ruského cara. Nils-Erik bylo moje švédské jméno.

Tatínek s maminkou už měli šest synů. Jmenovali se Fardi, Muto, Vošo, Wilhelm, 
Josef a Folke.

1 Nejsevernější ze tří historických regionů Švédska s nejmenším počtem obyvatelstva.

140  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  141

Když začali běhat, byli tátovi pořád v patách, naučili se cínovat, opravovat 
auta a drátovat hrnce a obsluhovali kolotoče a stánky v lunaparku. Ruce z toho 
měli hrubé a špinavé.

Já jsem chtěl radši chodit za  maminkou, ruce jsem měl drobné a  měkké. 
Nesnášel jsem začouzené hrnce a rezavá auta. Říkali, že jsem maminčin mazánek. 
Maminku to nejspíš těšilo. Než jsem přišel na svět já, přála si dcerku, holčičku, 
která by jí pomáhala s domácností. Teď měla chlapce, co se musel naučit podávat 
čaj a kartáčovat tatínkovy obleky.

Byl jsem ještě malý capart, ale už jsem uměl nahřát žehličku na kamnech 
a vyžehlit bratrům košile. Nosil jsem vodu, škrábal brambory, myl nádobí a zametal 
jsem ve stanu a v maringotkách. Ne že by mě to nebavilo, naopak se mi líbilo, když 
bylo všechno vypulírované a pěkné.

Po mně už maminka s tatínkem žádné další děti neměli, ale stejně jich pár 
přibylo. Když maminčin bratr Vošo a jeho žena Lutka zemřeli v Gävle na choleru, 
jejich děti osiřely. Dva chlapce jsme si vzali k sobě, stali se z nich mí sourozenci 
a za bratrance jsem je už nepokládal. Takže pak u nás v rodině bylo osm dětí.

Někdy nás cestovalo společně až čtyřicet. Dědeček z otcovy strany byl nejstarší a já 
nejmladší. Projeli jsme celé Švédsko, z Trelleborgu na jihu až do Kiruny na severu, 
a táhli za sebou lunapark se všemi stany a maringotkami, auty, traktory a přívěsy. 
Jen dědeček jezdíval koňským povozem.

V zimě jsme se snažili najít nějaké tábořiště, kde by šlo postavit stany a přežít 
to nejchladnější období. Když se na  jaře oteplilo, vyrazili jsme znovu na  cestu. 
Zbytek roku jsme procestovali a na každém místě jsme se zdrželi nanejvýš čtrnáct 
dní.

Tatínek nebo někteří bratři obvykle vyrazili napřed, aby místo, kam jsme měli 
namířeno, prozkoumali. Museli zjistit, zda je vhodné, a promluvit si s majitelem 
pozemku. 

Když jsme chtěli tábor postavit na pozemku nějakého sedláka, museli jsme se 
ho zeptat, pokud půda patřila obci, museli jsme vyhledat obecního strážníka. Bylo 
třeba předem probrat spoustu věcí: odkud se dá nosit voda, zda nehrozí nebezpečí 
požáru, kde se můžou dědečkovi koně napást a  jak dlouho tam smíme zůstat. 
A kolik to bude stát. 

Před takovou cestou jsem vždycky tatínkovi vykartáčoval černý oblek, boty 
a lesklý sametový klobouk borsalino.

Tatínek

Tatínek se po našem jmenoval Miloš. Švédsky ho pojmenovali Johan Dimitrij 
Taikon. Narodil se v Maďarsku a už jako malý chlapec se dostal do Ruska. Mluvil 
sedmi jazyky: samozřejmě naší řečí, romsky, a kromě toho i rusky, polsky, lotyšsky, 

Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon, Gunilla Lundgrenová | Aljoša, syn romského vajdy



německy, finsky a švédsky. Dánsky a norsky uměl taky, takže těch řečí bylo celkem 
devět. Procestoval se svou rodinou křížem krážem mnohé evropské země. Po roce 
1918, když skončila první světová válka, jezdil hlavně po Švédsku.

Tátu všichni znali jako čestného a moudrého člověka. Vážili si ho jak Švédové, 
tak Romové. Švédům se často představoval jako „cikánský vajda Taikon“. Byl 
hlavou celé naší rodiny.

Tatínek byl úžasný vypravěč. Znal jistě tolik pohádek a příběhů, kolik má rok nocí.
Večer, když jsme lunapark zavřeli a Švédové odešli domů, jsme my děti běžely 

do lesa nasbírat šišky a větvičky na oheň. Jako by bylo zapotřebí rozdělat oheň, aby 
se mohlo začít vyprávět.

Tatínek při vyprávění živě gestikuloval. Jako děti jsme si myslely, že se to 
všechno doopravdy stalo, že on sám potkal muže, který se narodil z  kobyly,  
a že toho faráře obral o peníze náš vlastní táta.

„Bylo to tak, a  přece nebylo, ale kdyby se to nestalo, tak by se o  tom 
nevyprávělo.“

Touhle větou tatínek každé vyprávění začínal.
Historky strýčka Damose byly jiné. Vlastnil pár knih ruských pohádek a Bibli, 

ze které předčítal. Jeho historky jsme milovali ještě víc než ty tatínkovy. Byly plné 
hádanek a přísloví.

„Proč má mít člověk peníze?“ zeptal se strýček Damos.
„Aby si koupil koně,“ hádal jsem.
Špatně.
„Aby si nechal vyrobit stříbrný opasek!“
Zase špatně.
Správná odpověď na tuhle hádanku zněla: člověk má mít peníze, aby si o něm 

nemysleli, že je chudý.

Tatínek neuměl číst. Všechny svoje příběhy měl uložené v hlavě. Pak listoval v paměti 
jako v knize, pohyboval se časem tam a zase zpátky. Nikdo o našem příbuzenstvu 
a putování našeho rodu nevěděl tolik co tatínek. Proto pro něj vždycky poslali, když 
se Romové hádali a chtěli se obrátit na náš soud, aby je rozsoudil.

Tatínka poslouchali všichni až na jednoho. 
Na dědečka!

Dědeček a babička

Dědeček nosil černý oblek s velkými stříbrnými knoflíky. Měl sametový klobouk 
borsalino jako táta a pečlivě vyleštěné vysoké boty.

Někdy dědeček vytáhl svou vajdovskou hůl se stříbrným knoflíkem a na krk si 
pověsil řetěz, který vážil dvě a půl kila. Bydlel ve stanu, ale chudý rozhodně nebyl! 

142  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  143

V nadité prkenici převázané provázkem měl ruské bankovky a zlaté ruble.
Ve  stanu přechovával ruskou truhlu, v  níž měl uložené zlaté prsteny, svůj 

opasek, řetěz a starožitné stříbrné poháry. Na truhle visel stříbrný zámek a klíč 
nosil dědeček v náprsní kapse.

Dědečkova ruská truhla byla naší bankou. Když nastaly zlé časy, zašel dědeček 
do zastavárny se stříbrným pohárem. Na něj si mohl vypůjčit peníze. Pak jsme 
museli zase pár stokorun vydělat, abychom pohár včas vyplatili. Jinak ho prodali.

Ach, přišli jsme o tolik krásných pohárů a šperků, které, protože jsme neměli 
peníze, nakonec roztavili!

Moje babička z otcovy strany se narodila v Maďarsku. Nikdy jsem ji nepoznal. 
Vypráví se, že měla zvláštní povahu. Když se jeden z jejích synů oženil se Švédkou 
z Göteborgu, babička se tak rozzlobila, že popadla poleno a udeřila se do hlavy tak 
silně, až z toho dostala krvácení do mozku a umřela.

Babička byla opravdová věštkyně. Viděla do budoucnosti a uměla vykládat 
i minulost. Dovedla způsobit, že hluboké studny vyschly, i zastavit splašené koně.

Nějaká selka jednou babičce odmítla dát vodu ze studny. Nechtěla, aby si 
Cikánka nabrala byť jen jedinou naběračku vody.

„Poslyš, selko,“ křikla na ni babička. „Myslíš, že když ti patří studna, patří ti 
i voda! Ale vodu nám daroval náš Pán. Toho budeš litovat!“

Druhý den studna na statku vyschla.

Naše maringotka

Dokud babička žila, přispívala na obživu tím, že věštila z karet, a dobrá kartářka se 
mezi našimi lidmi těšila velké úctě. Čím byla žena starší, tím víc mohla do všeho 
mluvit. I když poslední slovo v rodině míval vždycky muž. Starého, moudrého muže 
museli všichni poslouchat. Takový byl dědeček. Jeho slovu se nikdo neprotivil.

Když se tatínek chystal oženit mého nejstaršího bratra, dědeček ho poslal 
do Německa, aby do lunaparku koupil kolotoč. Příchod mladé snachy znamenal, 
že v rodině bude brzy třeba nasytit pár dalších krků, ale také že bude víc rukou 
na práci.

Tatínek se vrátil z cesty a dmul se pýchou. Myslel si, že udělal dobrý obchod. 
Podařilo se mu usmlouvat cenu, takže za dědečkovy peníze koupil nejen kolotoč, 
ale i flašinet a maringotku.

Dědeček zuřil! V našem táboře on jaktěživ žádnou maringotku nestrpí! 

Maringotka byla z  dubového dřeva namořeného na  světle hnědou barvu, osm 
metrů dlouhá, a  měla verandu. Hned za  vchodem byla kuchyňka, za  ní salon 
a úplně vzadu za dvojitými mahagonovými posuvnými dveřmi ložnice. Vešla se 
do ní jen velká postel.

Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon, Gunilla Lundgrenová | Aljoša, syn romského vajdy



Salon byl zařízený měkkými pohovkami potaženými červeným sametem 
a  do  dveří šatníku byla vsazena krásná broušená zrcadla. Na  stropě byla řada 
okének z barevného skla, a když dovnitř svítilo slunce, vytvářely barvy na stěnách 
a zrcadlech salonu nejrůznější vzory.

Na dědečka to dojem neudělalo. Za nic na světě by svůj stan a koně nevyměnil 
za  nějakou maringotku! To by se připravil o  veškerou svobodu. Odmítal žít 
zavřený mezi čtyřmi stěnami a zrcadly, chtěl vyrazit na cestu, kdy se mu zamanulo, 
a rozhodně ne po železnici! Tak velkou maringotku totiž koně neutáhli a musela 
se dopravovat nákladním vlakem.

Ukázalo se ale, že maringotka byla dobrá koupě. Když na  ni maminka 
pověsila ceduli, že uvnitř se věští z karet, hned se před ní vytvořila fronta. Švédové 
byli strašně zvědaví a nevěděli, jak by se jinak dostali dovnitř, aby si opravdovou 
cikánskou maringotku mohli prohlédnout. Teď měli možnost.

Jak já jsem tu maringotku velebil! Hlavně za zimních večerů, kdy jsem už nemusel 
mrznout ve stanu.

Maringotka taky přišla vhod, když jsme se stěhovali. Nás děti naložili 
všechny do maringotky a směli jsme sedět na červených sametových pohovkách 
a jet po kolejích. Vyhlíželi jsme ven okénky maringotky a někdy jsme elegantně 
zamávali, úplně jako nějaké královské výsosti.

Na konečné maringotku zase vyložili z vlaku a traktorem ji odtáhli do našeho 
nového tábořiště. Tam nás přivítali starší bratři a větší část rodiny. Ti přijeli auty 
a traktory o pár dní dřív.

Jako poslední dorazil dědeček. Někdy nás dohonil až za tři, čtyři nebo i za pět 
dní. O tom, jak dlouho mu cesta potrvá, rozhodovali koně, práce, počasí a jiné věci, 
které se nedaly předvídat. 

Dědeček bydlel ve špičatém stanu ze dvou stanových celt, který podpíralo pět 
tyčí. Spal přímo na zemi, zabalený do peřiny. Když byla zima nebo mokro, pokryl 
zem ve stanu slámou a pravými koberci.

Dokud byla teta Olga svobodná, cestovala s dědečkem. Když dědeček přes 
den cínoval nádobí, věštila z karet budoucnost, a když večer stavěl stan, tak jim 
vařila večeři.

Na jejich káru se vešly stanové celty s tyčemi, peřiny, pár ranců s oblečením, 
hrnec s dědečkovým pracovním nářadím, Olžina truhla s nádobím a dědečkova se 
zlatými a stříbrnými poklady.

Vydali se dál, kdy se jim zachtělo, a měli s sebou všechno, co potřebovali.
Byli svobodní.

144  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  145

Měditepectví a cínování

Dědeček věděl, co znamená nesvoboda. Přežil rusko-japonskou válku roku 1905 
i první světovou válku v letech 1914 až 1918. Utíkal přes Litvu, Lotyšsko, Estonsko 
a Finsko až do Švédska. Nechtěl zabíjet a bojovat v armádě nějaké cizí země, byl 
přece klempíř, ne voják!

Patřil ke  Kalderašům, což byli Romové, kteří se věnovali měditepectví. 
Všichni z  rodiny, jeho otec, dědeček a  pradědeček, pracovali jako měditepci 
a cínovali nádobí, stejně jako můj otec i bratři.

Když jsme dorazili na nové místo, bratři okamžitě obešli domy v okolí našeho 
tábora, aby se zeptali na  práci. Nemáte náhodou nějaké měděné hrnce,  
co potřebují pocínovat nebo opravit? Všechny oprýskané a  rozbité nádoby  
si pak odnesli s sebou do tábora. Druhý den dostal sedlák či hospodyně své nádobí 
zpět opravené a nablýskané jako nové. Nezůstala na něm ani jediná vyboulenina 
a zelená měděnka po vyleštění zmizela.

Většinou vracely vypulírované měděné nádobí ženy nebo děti z rodiny. Někdy 
nám za ně zaplatili penězi, jindy jsme dostali vejce, slepici, pytel brambor či rozbitý 
hrnec. Ten jsme opravili a v další vesnici prodali.

Kuchyňské nádobí se tenkrát většinou vyrábělo z mědi. Časem se měď pokryje 
měděnkou, takže zezelená a je pro lidi a zvířata jedovatá. Proto se vnitřek měděných 
nádob pokrýval tenkou ochrannou vrstvou cínu. Cín se předtím zahříval, až se roztavil.

V nemocnicích, v kasárnách a v restauracích se jídlo připravovalo ve velkých 
měděných hrncích. Bylo třeba se o ně pečlivě starat, aby se lidé tím jídlem, které 
se v nich vařilo, neotrávili.

Na  jatkách visely ze stropu poražené kusy dobytka na  velkých měděných 
hácích a v pekárnách se také používalo nádobí z mědi. A co teprve v pivovarech! 
Tam měli velké měděné kádě, které pojmuly několik tisíc litrů piva. Jednou do roka 
se z nich všechno pivo vypustilo, aby se nádoby mohly vyčistit a uvnitř pocínovat. 
To pak poslali pro Cikána.

Táta většinou cínoval v pivovaru poblíž náměstí Odenplan ve Stockholmu. 
Do obrovských cisteren vedl tak úzký otvor, že jím dospělý chlap stěží prolezl.

Tatínek s  sebou proto brával mé starší bratry, Voša a Wilhelma. Wilhelm 
byl nejmenší, a tak musel do cisterny vlézt jako první. Tatínek stál venku a držel 
žebřík a Wilhelm uvnitř čistil cisternu pískem a kyselinou solnou.

Pak přišlo na  řadu cínování. Na  to musel vlézt dovnitř Vošo. Měl s  sebou 
letovací lampy, cín a hadry. Kluci pak museli pokrýt celý vnitřek obrovské cisterny 
roztaveným cínem.

Byla to těžká a nebezpečná práce. Cín se tavil přímo na místě pomocí letovací 
lampy a roztavený cín je velmi horký, víc než vařící voda. Někdy vystříkl, takže 
měli bratři na rukou ošklivé popáleniny.

Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon, Gunilla Lundgrenová | Aljoša, syn romského vajdy



Když byla práce hotová, vytáhl tatínek svou pracovní knížku. Šéf pivovaru do ní 
zapsal, jakou práci tatínek vykonal a kolik za ni dostane zaplaceno. Za celodenní 
práci to bylo pětadvacet korun, což byl ve třicátých letech slušný výdělek.

O Vošovi a Wilhelmovi se do knížky nezapsalo ani slovo. Ale tatínek svoje 
syny pozval do kavárny a pracovní knížku potřeboval, aby příště zase našel práci.

Já cínování nesnášel a nechtěl jsem mít se začouzenými hrnci nic společného. 
Jakmile bratři rozdělali oheň na cínování, běžel jsem se schovat do stanu.

Tatínek byl na nás děti přísný, ale ne zlý. Výprask jsme dostali jen zřídka a nikdo 
nás nesekýroval. Museli jsme poslouchat a plnit své domácí povinnosti, ale jinak 
jsme si užívali ohromné svobody. Tatínkovi dělalo největší starost, abychom se 
nedostali do špatné švédské společnosti a nenaučili se tam neposlušnosti a jiným 
nepravostem. 

Lunapark

Když muži opravovali měděné nádobí a  cínovali, ženy po okolí věštily z karet. 
Večer jsme společně provozovali lunapark.

„Peníze se k tobě samy nepřikutálejí,“ říkával táta. „Musíš si pro ně doběhnout.“
Táta začal provozovat lunapark, jakmile skončila první světová válka. Nejdřív 

si koupil střelnici, pak si opatřil kolo štěstí a další atrakce, třeba stojan s obrázky 
„Ukaž a vyhraj“, házení míčkem a kroužky na cíl, tahání za provázek, pětiörovou 
ruletu a kolotoče, i taneční parket.

K  obsluze všech těch atrakcí bylo kromě dědečka s  maminkou opravdu 
zapotřebí plno synů, strýčků, tetiček, bratranců, sestřenic a dalších pomocníků.

Část atrakcí do lunaparku jsme zakoupili v Německu. Další jsme si objednali 
ve Švédsku, ale většinu jsme si vyrobili sami.

Můj nejstarší bratr Fardi byl v Německu, kde se naučil obsluhovat kolo štěstí. 
Tam se hrávalo o velké peníze! Nejnižší sázka byla 25 öre a nejvyšší výhra deset 
korun. To byla tenkrát skoro polovina měsíčního platu čeledína na statku.

 Házení míčkem spočívalo v tom, že jste se míčky snažili rozbít pyramidu 
prázdných plechovek od  konzerv. Plechovky jsme kupovali v  jedné továrně 
ve Skåne, kde vyráběli konzervy s hráškem. Do každé prázdné plechovky jsme 
vložili kámen, než jsme ji uzavřeli, jinak by se pyramida zbortila, už když se na ni 
člověk podíval. Navíc to díky kamenům pěkně chrastilo, když plechovky padaly.

Míčky jsme si šili sami. Nejprve jsme nastříhali trojúhelníky z  květované 
látky. Pak jsme míčky ručně sešili a naplnili je pilinami a odstřižky.

Kdo míčkem srazil jenom jednu plechovku, vyhrál tužku nebo gumu. Kdo 
měl větší štěstí, vyhrál detektivku. Když se někomu podařilo rozmetat pyramidu 
celou, vyhrál sádrovou sošku nahé ženy s velkým poprsím. Po ní toužili všichni, 
aby si ji mohli pěkně vystavit na sekretáři.

146  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  147

Tahání za  provázek bylo pro ženské a  děti. Tam se  daly vyhrát panenky. 
Házení kroužků se hodilo pro všechny, vyhrávali se medvídci a porcelánoví pejsci.

Někdy jsem musel obsluhovat pětiörovou ruletu. K  tomu jsem potřeboval 
kostkovaný ubrus s čísly v  jednotlivých políčkách a malý dřevěný žlábek. Jedna 
hra stále pět öre.

 Každá vsazená pětiörová mince se kutálela dolů dřevěným žlábkem, a když 
dopadla doprostřed políčka s  číslem tři, vyhráli jste trojnásobek, když dopadla 
na dvojku, vyhráli jste deset öre, a když na jedničku, tak jste dostali minci zpátky. 
Ale nejčastěji dopadla na čáru na kraji políčka, a to jste nevyhráli nic.

Pětiörová ruleta byla hrozně oblíbená. Ale mě to nebavilo. Za celý večer jsem 
měl prsty celé zelené, protože pětiörovky byly z  mědi, pokryté příšerně silnou 
vrstvou měděnky. 

Radši jsem stával pěkně upravený s  koketním úsměvem u  stánku 
s  pohlednicemi, kde jste měli ukázat na  tu správnou. Pohlednice s  krásnými 
dámami byly připíchnuté sešívačkou na dřevotřískové desce. Za 50 öre jste mohli 
do  těch dámiček šťouchat dlouhým ukazovátkem. Na  zadní straně pohlednice 
stálo, zda jste vyhráli nebo ne. Nejvyšší výhra byla sádrová postava egyptské 
královny Kleopatry. Ale tu někdo získal jen málokdy, protože chlapi ukazovali 
hlavně na spoře oblečené dámičky a ty většinou nevyhrávaly nic.

Výhry jsme nakupovali u  italských obchodních cestujících, kteří jezdili 
autem a prodávali ozdobné předměty ve velkém. Když si tatínek zakoupil dvacet 
sádrových pejsků, třicet vnadných dam a šest sošek Kleopatry, dostal to všechno 
za stovku.

Byl jsem opravdový elegán a promenoval se po lunaparku s bílým kapesníčkem 
v náprsní kapse.

„Nemoh by někdo tomuhle elegantnímu mladíkovi trochu pocuchat fasádu?“ 
dobírali si mě bratranci.

Měli vztek, že jsem směl sedávat vedle maminky v pokladně na polštáři, místo 
abych jim pomáhal s kolotoči.

K obsluze řetízkového kolotoče bylo zapotřebí alespoň šest silných chlapců. 
Museli běhat pořád dokola a strkat před sebou kříž z trámů umístěných dole pod 
kolotočem. Čím rychleji běželi, tím výš sedačky kolotoče létaly.

Před řetízkovým kolotočem se vždycky táhla fronta. V  jedné byly děti,  
co se chtěly svézt, a v druhé ty, co chtěly tlačit. Když jste tlačili tři jízdy, mohli jste 
se svézt zdarma. Večer moji bratři poslali všechny ostatní švédské děti a mládež 
domů. V deset přišel obecní strážník, a kdyby v lunaparku ještě načapal nějaké cizí 
děti, dostal by táta pokutu.

Dalšímu kolotoči se říkalo Krinolína. Byl moc krásný. Vedle Krinolíny stál 
flašinet, co sám vyhrával „O sole mio“ a jiné italské milostné písně.

Ale nejoblíbenějším kolotočem zamilovaných párů byl Bělásek. Nad celým 
kolotočem se čas od času jako motýlí křídla roztáhla velikánská skládaná plachta. 

Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon, Gunilla Lundgrenová | Aljoša, syn romského vajdy



Panečku, to byla romantika! Všechny páry na kolotoči čekaly jen na to, až zmizí 
pod plachtou a budou se moci políbit.

Jakmile slunce zapadlo, už jsem se těšil do maringotky. Bál jsem se tmy a strašidel. 
Ale jen málokdy jsme si šli lehnout před půlnocí, v tom se mezi dospělými a dětmi 
nedělal rozdíl. Všichni se uložili zároveň ve stanech a maringotkách. 

Pacholci spali ve stanech, kde jsme měli na noc schované střelnice. Tam se 
natáhli rovně jako prkna v dřevěných přepravních bednách, dlouhých dva metry. 
Když jsme cestovali, měli jsme v těch bednách složené stany.

Pacholci byli Švédové, nezaměstnaní chlapi, dobrodruzi a  vandráci, co se 
toulali po  cestách krajem. Brali jakoukoli práci, jen když dostali jídlo a  trochu 
peněz na kořalku. Nikdy nesměli k nám dovnitř do maringotky, protože měli vši, 
jak říkala maminka.

Než jsme si šli večer lehnout, pili jsme čaj. Maminka přitom počítala peníze 
v  kase a  vybírala mince a  bankovky od  těch, co obsluhovali kolotoče, střelnice 
a stánky. Kontrola nebyla nikdy moc pečlivá. Každý si tu a tam strčil pár korun 
do vlastní kapsy, říkalo se tomu „čištění“.

Jako nejmladší syn jsem spával v maringotce s maminkou a tatínkem. Moji 
svobodní bratři tam spali také, ale ti ženatí měli vlastní stany a domácnost.

Maminka ušila jakýsi vnitřní stan z tenkého hedvábí lemovaný bambulkami 
a pověsila ho nad svou a tatínkovou pelestí. Tak měli aspoň trochu soukromí.

Já sám jsem spal na  zemi, zabalený do  dvou květovaných duchen. Jednu 
jsem měl pod sebou a druhou na sobě. Duchny byly silné a měkké, naplněné tím 
nejjemnějším prachovým peřím.

Když se všichni v maringotce uložili k spánku, tatínek zhasl petrolejku, aby 
byla úplná tma. Předtím se pokřižoval před našimi ruskými ikonami a poprosil je: 
„Opatrujte malé děti.“

Pak už jsem se tmy bát nemusel.

Maminka

Když jsem se ráno probudil, ze všeho nejdřív jsem si vždycky natáhl kalhoty. 
Dospívající romský kluk se nesměl nikdy před žádnou ženou ukázat  

ve spodkách, ani před vlastní mámou. Musel jsem si vzít na sebe i košili, než jsem vstal.
Když jsem se oblékl, složil jsem peřiny a uklidil je nahoru do rohu maringotky.
Maminka už byla tou dobou většinou na  nohou a  vařila čaj v  samovaru 

na verandě.
I když jsem byl ještě malý capart, nikdy se přede mnou neukázala prostovlasá. 

Nepamatuju se, že bych kdy viděl maminku nebo švagrové bez šátku na hlavě. 
Když jsem některou z nich náhodou překvapil, jak se češe nebo si myje vlasy, hned 
zavelela: „Otoč se!“

148  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  149

A já si šel zahanbeně po svých. Vidět ženu prostovlasou bylo jako ji přistihnout 
nahou.

Před maringotkou měla maminka svoji ledničku – bednu, v níž uchovávala 
jídlo mezi bloky ledu.

„Umyl sis už ruce?“ zeptala se, když jsem přišel.
Nikdo se nesměl dotknout chleba špinavýma rukama.

Někteří Romové byli chudí, ale v naší rodině jsme měli vždycky jídla dost. Dokonce 
i za druhé světové války jsme obvykle snídali bílý chleba se soleným masem, šunkou 
a rajčaty. A na stole bylo máslo, žádný margarín. Cikán na jídle neškudlí!

Hlavní jídlo jsme měli až večer. To se táborem nesly libé vůně. Každá rodina 
si vařila vlastní večeři, ale od stanů a maringotek se ozývalo volání: „Jen račte dál 
a ochutnejte!“

My děti jsme pobíhaly kolem a  ochutnávaly guláš u  tetičky Olgy, slepičí 
polévku s knedlíčky u Belky a zelné závitky u Rozy. Večeřeli jsme tak na třech 
či čtyřech místech. Ve všech stanech se jídla vždycky navařilo víc, než stačilo pro 
jednu rodinu.

„Zavšivení pacholci“ museli večeřet sami u střelnice. Ale všichni dostali najíst 
dosyta. Když nějaké jídlo zbylo, tak jsme ho vyhodili, do  druhého dne se nic 
neschovávalo. Báli jsme se špíny a nemocí.

Tanec

Jakmile jsem vyrostl z  krátkých kalhot, bratři požadovali, abych hrál v  našem 
orchestru v lunaparku. Josef hrál na harmoniku, Vošo na housle a Folke se naučil 
na bubny. Ve skupině chyběl basista.

Jak já tu basu nesnášel! Moje ruce nebyly stvořené pro tvrdé kovové struny. 
Na bříškách prstů se mi udělaly puchýře, které praskaly, až v nich svítilo živé maso.

„Na  pódium mě už nikdo nikdy nedostane!“ stěžoval jsem si mamince 
s pláčem.

Maminka mi prsty zalepila náplastí, ale hrát jsem musel dál. Musel jsem se 
zocelit. Bylo důležité vypadat jako rozený hudebník a tvářit se vesele, i když vám 
bříška prstů krvácela.

Mě bavilo tancovat. Ano, tanec byl můj život! Vyrostl jsem na tanečním parketu 
v lunaparku a uměl jsem tančit ještě dřív, než jsem se naučil pořádně chodit.

Maminka, můj starší bratr Wilhelm a já jsme obvykle vystupovali společně. 
Naše představení zahájila maminka ruským tancem. Ten se naučila v Petrohradu 
a v Moskvě. Pak Wilhelm stepoval.

Po pár písničkách začalo být publikum netrpělivé a křičelo: „Chceme vidět 
toho malýho kluka! Sem s ním! Kluka! Kluka!!!“

Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon, Gunilla Lundgrenová | Aljoša, syn romského vajdy



Čekal jsem připravený v zákulisí, ale nesměl jsem vyjít na scénu, dokud Folke 
mohutně nezavířil na buben.

Bože, jak jsem ten okamžik miloval! Scéna, hudba, světla a publikum! Měl 
jsem na  sobě červenou hedvábnou košili, široké černé kalhoty a  ruské holínky 
na podpatku. Klidně bych protančil celou noc, hodiny plynuly tak rychle, jako 
mizel strach ze tmy.

Jednou večer, bylo to ve Skurupu, přišel na kontrolu obecní strážník.
„Okamžitě přestaňte tančit!“ nařídil. „Ten chlapec musí jít spát. Už je 

po desáté. Když neposlechnete, dostanete pokutu za dětskou práci!“
To byla mela! Publikum křičelo a maminka se taky dala do křiku.
„To nejde! Přišli jsme sem přece na toho kluka!“ volali diváci.
„Dětská práce!“ zlobila se maminka. „Aljošovi je už čtrnáct, má jen drobnou 

postavu.“
To se ví, že mi nebylo víc než deset, ale co na tom? Tanec jsem miloval, a kdo 

mohl prokázat, kolik mi je? Nakonec se s tím musel strážník smířit.
„Tak dobrá, pokračujte!“ zavolal hlasitě, aby ostatní překřičel. „Nechám toho 

kluka tančit. Snad to vadit nebude, stejně není Švéd.“
To jsme měli štěstí, jinak by se všichni diváci začali prát.

Věštění

Třebaže jsem se o své ruce tak bál, jednou v neděli jsem si při sekání dříví usekl půl 
palce. Ani ten kousek palce, o který jsem přišel, mě sice neuchránil hraní na basu 
v našem orchestru v lunaparku, ale aspoň jsem už nemusel pomáhat s cínováním. 
Místo toho jsem doprovázel maminku, když chodila věštit.

Maminka uměla věštit z  dlaně, z  karet i  z  kávové sedliny. Ráda mě brala 
s sebou, když chodila po cizích domech. Sama se nejspíš necítila bezpečně.

Lidé bývali většinou vlídní, ale občas někteří vypustili psa, jakmile spatřili 
ve dveřích Cikánku.

Někdy si paničky poslaly pro maminku, když měly kávový dýchánek. Toužily 
slyšet něco o lásce a romantice. Peníze a děti chtěly taky. Trochu vzrušení. A hodně 
štěstí.

Já sedával tiše na  židli a  čekal. Když to byli hodní lidé, občas mě pozvali 
na koláč.

Tolik se mi u Švédů líbilo! Viděl jsem, jak prostírají bílé ubrousky a kytičkovaný 
kávový servis. Chtěl jsem to mít taky tak. Přál jsem si bydlet v  domě a  mít 
v truhlíku za oknem muškáty. Chtěl jsem mít koupelnu s tekoucí vodou a nemuset 
už mrznout na kost, když jsem ráno a večer konal potřebu v lese.

Za  druhé světové války jsem celou zimu běhal za  jednou rodinou 
v Kristianstadu tak často, že mě chtěli adoptovat. Žádné vlastní děti neměli a bylo 

150  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  151

jim mě nejspíš líto, protože jsem ani nechodil do školy, ani nebydlel v pořádném 
domě. Hlavou té rodiny byl krejčí. Ušil mi kadetskou uniformu, dostal jsem ji 
k Vánocům.

Ale moji rodiče mě k nim samozřejmě neodložili! Jakmile sníh roztál, vyrazili 
jsme dál, i  když jsem už tou dobou dostal i  lakýrky a košili – z  té nejjemnější 
bavlny – ušitou na míru.

Na švédské děti jsem hleděl závistivě. Žily v úplně jiném světě. Ale nemají 
život moc sešněrovaný? říkal jsem si. Nenudí se? V mém světě se tančilo a panovala 
tam svoboda. A  moji starší bratři! To se ví, že si mě dobírali, ale zároveň mě 
milovali a rozmazlovali mě.

Můj starší bratr Josef chodil z nás dětí jako jediný do  školy. Chtěl to tak sám 
a vůbec nechápu, jak ho to napadlo. Měl zkrátka na učení hlavu.

Josef se narodil se znamením vítěze na čele. To se u nás říká, když se dítě 
narodí se zbytkem plodového obalu na hlavičce. Maminka byla při jeho porodu 
hrozně vyčerpaná. Veškerá síla z ní vyprchala.

„Když budeš mít štěstí, zůstanu naživu,“ řekla chlapečkovi.
Přežila a z Josefa se stal její oblíbenec.
Josef byl stejný puntičkář jako já. Vždycky chodil pečlivě oblékaný, do školy 

i do orchestru v lunaparku. Když se na jeho bílé košili objevil jediný záhyb, musel 
jsem hned nahřát žehličku.

Jakmile jsme dorazili na nové místo, Josef se zašel zapsat do nejbližší školy. 
Určitě chodil nejméně do  padesáti škol, doma si dělal úkoly a  zároveň si psal 
deník. Bylo mu jedno, do které třídy ho ředitel školy umístil, jen když se mohl učit.

Panebože, jaký ten měl krásný rukopis! Když to tatínek zjistil, musel nám 
Josef dělat reklamní plakáty do lunaparku. Byla to opravdová umělecká díla.

Osobně jsem byl jen rád, že jsem do školy nemusel. Kdo by se postaral o moje 
miláčky, kdybych byl celý den pryč? O Petříka, co musel dostat zelí a mrkvičku. 
O Viru, co chtěla podrbat za ušima. O poštovní holuby, kachnu, kohouta, krocana 
a tři německé zakrslé slípky. Měl jsem svou vlastní malou zoo se zvířaty, která jsem 
dostal nebo za něco vyměnil se sedláky.

Petřík byl ten nejzvědavější králík na světě. Jakmile jsme přijeli do nové obce, 
vyčenichal si vždycky cestu až na náměstí a domů se nevrátil, dokud nebyl pořádně 
najedený. Nechápu, jak ten chudinka králíček dokázal na neznámém místě najít 
cestu tam a zpátky.

Petřík měl rád mírné a střízlivé lidi. Když ho někdo zlobil, jen zvednul nožičku 
a počural ho. Teta Olga si vzala pořádného svalovce. Byl to takový silák, že dokázal 
zuby zvedat židle. Mírný rozhodně nebyl. Ale na Petříka si nepřišel. Když na něj 
byl někdo zlý, zasáhl ho jeho zlatý pramínek přesně tam, kam měl!

Vira byla mazaná trpasličí pinčice. Celý den chodila všude za mnou. Byla tak 
rozmazlená, že jedla jen samé dobrůtky.

Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon, Gunilla Lundgrenová | Aljoša, syn romského vajdy



Krocan tak vybíravý nebyl. Když měl hlad, opřel mi hlavu o tvář a zakejhal.
Poštovní holubi si poletovali po  táboře, jak se jim zachtělo. Večer stačilo, 

abych zvedl ruce k nebi, a okamžitě se mi na každou z nich jeden snesl a zavrkal.
Slepice byly německého původu a  snášely drobná vejce, kulatá jako 

pingpongové míčky.
Kachna a kohout se nejdřív nemohli vystát. Ale když se blíže poznali, stali se 

z nich nejlepší přátelé. Kohout se o slepice vůbec nezajímal a místo toho si pyšně 
vykračoval kolem s kachnou.

Tolik jsem svoje zvířátka miloval! Když jsme se stěhovali, musela jet 
v náklaďáku. Řídil tatínek a maminka seděla vedle něj vpředu v kabině. Jakmile 
tatínek nastartoval, nadzvedl jsem plachtu a honem naložil zvířata na korbu, jen 
tak halabala, protože to muselo jít rychle. 

„Jen klid a nezlobte,“ poprosil jsem je. „Nesmíte vylézt, dokud tam nedojedeme.“
Někdy už sedělo na korbě ve tmě mezi kolotoči, stanovými celtami, tyčemi, 

cedulemi a  stánky pár pacholků. Tak si zvířata a  chlapi dělali cestou navzájem 
společnost, a to těm chlapům na čistotě rozhodně nepřidalo.

Druhá světová válka

Bylo mi asi jedenáct či dvanáct, když v roce 1939 vypukla druhá světová válka.
Lidé se báli, panovala krize a nic nebylo k dostání. Všechny švédské rodiny 

obdržely od  státu lístky, aby si za  ně mohly kupovat máslo, kávu, cukr a  další 
potraviny.

Ale my, Cikáni, jsme neměli trvalé bydliště, ani jsme neznali datum svého 
narození, a tak jsme mohli lístky na příděl potravin získat jen stěží. Museli jsme 
o každý lístek pro své početné rodiny žebrat a prosit.

Jednou ve Stockholmu moji švagrovou okradli o těch pár lístků, které dostala 
v křesťanské charitě. Byla z toho úplně bez sebe, lehla si na ulici a dala se do křiku.

Vyvolalo to ohromný skandál. Zloděje nikdy nechytili, ale psali o  tom 
v novinách a o té ubohé matce mluvili i v rádiu. Brzy nato nám štědří lidé z celého 
Švédska začali posílat lístky na jídlo. Prodavači v koloniálu měli pak oči navrch 
hlavy, když jsme si za ty lístky kupovali dobroty.

Nicméně celou tu krádež jsme si vymysleli. Takové věci se dělat musely, aby 
člověk přežil. Kdyby se to ale byl dozvěděl tatínek, tak by pěkně zuřil!

Za války bylo navíc těžké získat cín a měď pro naše tradiční řemeslo. Ani benzin 
se nedal volně kupovat. Naše vozy i kolotoče proto stály a pomalu rezavěly.

Počátkem čtyřicátých let byly tuhé zimy. Pořád chumelilo a v noci bývalo třicet 
stupňů pod nulou. Spousta tanečních parketů skončila rozštípaná v  kamnech 
ve stanech.

152  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  153

Dědeček umřel, jeho ruská truhla s poklady už byla prázdná a peníze došly.
V sousedních zemích zuřila válka a báli jsme se, že se rozšíří i do Švédska.
Na  podzim 1942 jsme jeli vlakem z  Gävle do  Stockholmu, abychom tam 

strávili zimu. Lunapark jsme poslali nákladním vlakem do zimního skladu. Vlak 
ale táhla parní lokomotiva a jiskra z kotle, v němž se topilo dřívím, naše vagony 
zapálila. Lunapark shořel.

Ztratili jsme skoro všechno. Byla to tragédie.
Tenkrát na  podzim jsme přišli i  o  maringotku. Tatínek pověřil jednoho 

chlapa, aby ji dopravil na překladiště v Gävle. Cestou tam se nějaký pán usadil 
na tažnou oj mezi vozem a maringotkou. Měl na sobě frak a jel na svatbu. Byl 
veselý a trochu se motal. A neštěstí bylo tady! Nastávající ženich spadnul a skončil 
pod koly maringotky, která ho rozdrtila. Poté už maminka maringotku zpátky 
nechtěla.

A na svoje zvířátka jsem nechtěl ani pomyslet. Ach, chudáci malí. Krocana, husu, 
kachnu a slepice snědli příbuzní. Poštovní holuby zabavila policie.

Dal jsem se do usedavého pláče, když jsem pochopil, že už je nikdy neuvidím.
„Přestaň fňukat, slečinko,“ hubovali mě bratři a stěžovali si mamince.
„Vychovala jsi z Aljoši, svého benjamínka, holku!“

Nový život ve Stockholmu

Ve Stockholmu jsme začali nový život. Už jsme neměli lunapark ani maringotku.
Nastěhovali jsme se do ošuntělého hotýlku pro námořníky na Starém Městě. 

Tatínek si tam pronajal čtyři pokoje, jeden za pět korun na noc. V největší místnosti 
bydlel tatínek s maminkou, Josef a já. Wilhelm s rodinou a Folke se ženou dostali 
každý vlastní pokoj. Ve čtvrtém bydlel Vošo se svou ženou Singoallou a šesti dětmi.

Námořníci se mi líbili. Byli to správní, přímí chlapi a vycházeli jsme spolu 
dobře. Až na ty vši. Vši! Námořníci zavlekli do hotelu vši i muňky. Co jsme měli 
dělat? Nic. Jen si zachovat odstup a držet si Švédy s jejich nečistotou pěkně od těla.

Já a moje švagrové jsme okupovali kuchyni. Nejprve jsme ji vydrhli mýdlem, 
nejen podlahu, ale i stěny a strop. Hotelových hrnců a jiného nádobí jsme se ani 
nedotkli a koupili jsme si nové.

Když byla kuchyně vypulírovaná, nesměli dovnitř vkročit ani námořníci, ani 
paní domácí.

„Zatracená práce,“ nadávala maminka, „všechno má své meze!“ Opatřili jsme 
si klíč a dveře do kuchyně zamkli.

Každý den jsem paní domácí pozval na jídlo, aby se sama držela od sporáku dál.
„Tak co, Nilsi-Eriku, co budete mít dneska k snědku?“ vyptávala se. „Už tvoje 

švagrové uvařily ten dobrý čaj s ovocem?“ Pak začala pokyvovat hlavou a žadonila: 
„Nemohla bych dostat aspoň štamprličku?“

Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon, Gunilla Lundgrenová | Aljoša, syn romského vajdy



„Jo, to by šlo,“ přitakal jsem. „Ale do  kuchyně nesmíte vkročit, abyste ji 
nezašpinila.“

Když si chtěli námořníci dát vařit vodu na kafe, švagrové jim řekly: „Běžte se 
do pokoje zeptat našeho kluka, v kuchyni vládne on.“

Kdepak, za  nic na  světě! Měli by nám snad zaneřádit i  kuchyň? Trousit 
po podlaze vši? Vzal jsem si od nich kávovou konvici a vodu jim ohřál.

„To je neuvěřitelné, jak jste vy Cikáni čistotní,“ divila se paní domácí.  
„To jsem netušila.“

„Tak teď to víte,“ odsekl jsem a otočil klíčem v zámku dveří do kuchyně.

Přišla zima a na Staré Město se snesla tma. Měsíční ani sluneční svit do úzkých 
uliček nepronikl. Rozsvítil jsem v našich hotelových pokojích všechny lampy. Ale 
i když jsme nechápali proč, většinou byla v pokoji za chvíli zas tma jako v pytli.

„Kdo to pořád vypíná světlo?“ chtěl vědět tatínek. „Že by vypadly pojistky? 
Běž se podívat, Aljošo!“

Ale pojistky byly v pořádku.
Když jsem v  našem pokoji jednou zametal, všiml jsem si, jak se dovnitř 

pomalu pootevřenými dveřmi vkrádá ruka. Odhodil jsem smeták a pokřižoval se 
před ikonami.

„Pane Bože na nebi,“ modlil jsem se. „Smiluj se nade mnou!“
Jak jsem tam stál před obrazem našeho Pána, světlo zhaslo. Vtom mi něco 

vnuklo do hlavy nápad. Číhal jsem se smetákem v ruce. A když se příště vsunula 
ruka dovnitř, vší silou jsem ji praštil.

Ten večer měla paní domácí ruku obvázanou a  od  té doby už jsme měli 
v pokoji světlo.

Když přišlo jaro, otevřel jsem hotelová okna dokořán. Chtěl jsem, aby dovnitř 
proudil čerstvý vzduch. Námořnický hotel byl starý a měl hluboké okenní výklenky, 
kde jsem mohl vysedávat a opalovat se.

Jednou mě někdo z ulice oslovil: „Nechceš, abych tě namaloval, mladíku?“ 
Zeptal se mě nějaký elegantní pán.

„A co vy jste zač?“ zeptal jsem se ho na oplátku.
„Jsem malíř,“ odpověděl. „Přijď ke  mně domů a  já namaluju tvůj obraz. 

Dostaneš za to zaplaceno.“
O něčem takovém jsem v životě neslyšel, ale byl jsem zvědavý a ten pěkný pán 

se mi zamlouval. Choval se jako pravý gentleman.
Tak jsem se dostal mezi malíře a stával jsem modelem Isaacu Grünewaldovi 

i princi Evženovi.
Jednou mi Isaak Grünewald daroval kresbu. Ale připadalo mi, že mě nakreslil 

hrozně ošklivého, a tak jsem ji roztrhal. Mockrát jsem toho později litoval, když 
jsem pochopil, jaký je to výborný a slavný malíř. 

154  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  155

Inspiroval jsem malíře a oni mě, syna pravého cikánského barona, malovali! 
Tenkrát byli cizinci ve Stockholmu vzácní, a proto po mně mnoho malířů chtělo, 
abych jim stál modelem, jak u nich doma, tak na Akademii výtvarných umění. 
Dobře jsem si tím vydělával.

Nebyla nouze ani o lidi, kteří chtěli, abych jim vyložil budoucnost. Obcházel jsem 
kavárny a restaurace ve Stockholmu.

„Dobrý den vespolek, jsem Cikán,“ povídám. „Nechcete si nechat věštit 
budoucnost? Ukažte mi dlaň a já vám z ní vyčtu váš osud. Za pouhé dvě koruny.“ 
(To téměř stačilo na lístek do kina, který stával dvě koruny dvacet.)

„No ne, to je úžasné!“ křičely servírky a  prodavačky. „Pojď nám věštit 
budoucnost!“

Vyprávěl jsem jim o lásce, která je v životě čeká, a ony z toho byly celé bez 
sebe.

„Když mi dáte ještě pár drobáků, zajdu čarovat na hřbitov, abyste už neměly 
nikdy v životě starosti,“ sliboval jsem.

Věřily mi každičké slovo. To se hřbitovem jsem si vymyslel, ale často jsem 
věštil čistou pravdu. Sám si nedokážu vysvětlit, jak jsem to dělal.

Přeložila Jana Holá 

Aljoša Nils-Erik Dimiter Taikon, Gunilla Lundgrenová | Aljoša, syn romského vajdy



| Stáňa Miková

Šov berš

Adaďives mange šov berš. No, e daj mange raťi phenelas, hoj mange ela tajsa 
šov berš. U miri dajori šoha na chochavel. Paťav lake. Ča idž man daraďas avri. 
Thoďa man te sovel sig. Pašľiľa paš mande u sar sovavas, charčinavas, ta le dadeha 
gele avri andal o kher. Ušťiľom. Na džanav keci orendar. Ori mek na džanav. Ajci 
rovavas, la da rodavas pal calo kher. Le phralores uštaďom. 

,,E daj man mukľa. So kerava? Me kamav la da! Mamo, mamo!“
„Šun, Jaňičko, e daj avela, ma dara.“ O phraloro pal o berš the jepaš phureder. 

Goďavereder. 
Sako vakerel, hoj cikne čhave choľaren. Aľe amen duj? NA!
Chudľom te gondoľinel. E daj o  dad pijen cigarekľi. Ta te jon ada keren,  

ta lačho. Te pre varesoste gondoľinav, ta e baba vakerel, hoj mange labon o jakha sar 
duj angarica. Andre vaza hin ajse bare šuke thuvale. „Mirku, so te peske čhinahas? 
Pijaha, vakeraha peske!“ 

,,Diliňaľiľal,“ phenďa mange. 
„Joj, ta ča čeporo. Dikhaha, na?“ 
O Mirkus pes na diňa dešvar te mangel. Hino tiš phučkerdo. Pašľiľam tel 

jekh duchna porendar, vakerahas sar bare. Kerahas pľetki. O Mirkus iľa o šabľiki. 
Sakones has andro vast jekhori. Na  džalas amenge te labarel, činoro amenge 
chudľas. Cirdahas sar diline, chasahas. Choľisaľiľam - ta so avka pijen, te oda 
nane lačho? 

„Džanes so?“ phenel o Mirkus. „Sigo pratinas. Kaj o dad la daha te na dikhen, 
so kerahas. Ma dara. Phenava tuke paľis paramisi.“ Asanďiľa pre ma. Te miro 
baro phral manca, ta ňisostar na mušinav te daral. 

Hin agor ňilajeske. E daj manca tosara siďarel andre školka. Sar sako tosara 
na kamav te ušťel. Soske e daj mušinel te phirel andre buťi? U mek avka sig? Sar 
avava bari, ta kamav kajsi buťi, kaj šaj sovav but.

,,Mamo?“ 
„No?“ 
,,Soske pijes thuvale?“
,,Ta sar somas terňi, ta somas diliňi, imar mange ačhiľa.“
,,Me na pijava.“
,,Oda mištes, oda džungales. Tu sal goďavereder sar me.“
,,Ta mištes, me kada na kerava… Mamo?“
,,No?“
„Adaďives man hin naroďeňini?“ 
„He.“ 
„Ela man torta?“ 

156  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  157Stáňa Miková | Šov Berš

Šest roků

Dneska mám šest roků. Teda, mamka mi večer říkala, že mi bude zítra šest. A moje 
maminka nikdy nelže. Věřím jí. Jen teda včera mě vystrašila. Dala mě spát hodně 
brzo. Lehla si ke mně a jak jsem spala a pochrupávala, tak šli s tátou někam ven. 
Vzbudila jsem se. Nevím, kolik bylo. Hodiny ještě neumím. Hrozně jsem brečela, 
hledala jsem mámu po celém domě. Vzbudila jsem brášku.

„Máma mě opustila. Co mám dělat? Já chci mámu! Mami, mami!“
„Janičko, poslouchej, máma zase přijde, neboj.“ Bráška je starší o rok a půl. 

Je chytřejší.
Každý říká, jak malé děti zlobí. Ale my dva? NE!
Začala jsem přemýšlet. Máma s tátou kouří. Jestli to dělají oni, tak je to dobrý. 

Když na něco myslím, babička říká, že mi oči svítí jako dva žhavé uhlíky. Ve váze 
jsou takové dlouhé úzké cigarety. „Mirku, co když si kousek odtrhneme? Zapálíme 
si, pokecáme!“

„Jseš blbá,“ řekl mi.
„Jéžiš, jenom trošku. Se uvidí, ne?“
Mirek se nenechal dvakrát přemlouvat. Zvědavý je taky. Lehli jsme si oba pod 

jednu peřinu a bavili se jako dospělí. Probírali jsme drby. Mirek vzal sirky. Každý 
jsme měli v ruce kousek cigarety. Nešlo nám to zapálit, až za chvíli to aspoň trochu 
chytlo. Natahovali jsme jak šílený, kašlali jsme. Bylo to k vzteku – vždyť to vůbec 
není dobrý, tak proč tak hulej?

„Hele, víš co?“ povídá Mirek. „Honem uklidíme. Ať naši nevidí, co jsme 
dělali. Neboj. Pak ti řeknu pohádku.“ Usmál se na mě. Když je se mnou můj starší 
brácha, ničeho se bát nemusím.

Je konec léta. Máma se mnou ráno žene do školky. Jako každé ráno nechci 
vstávat. Proč musí máma chodit do práce? A ještě takhle brzo? Až budu dospělá, 
chci takovou práci, abych mohla spát dlouho.

„Mami?“
„No?“
„Proč kouříš?“
„Když jsem byla mladá, byla jsem hloupá a pak už mi to kouření zůstalo.“
„Já kouřit nebudu.“
„To je dobře. Není to hezký. Jsi chytřejší než já.“
„Dobře, já to dělat nebudu… Mami?“
„No?“
„Dneska mám narozeniny?“
„Jo.“
„Budu mít dort?“



158  |

„He.“ 
„So chudava?“ 
„Dikheha, oda pes na phenel. Sar avaha khere u avena savore, ta dikheha. 

Ma dara.“ 
Avľam andre škola.
„Mamo? Džanen o sikhľarde, hoj mange imar šov?“ 
„Me na džanav, aľe tu lenge pheneha, na?“ u asal. 
Me asav tiš, o danda pharav. Te avka asav but, e baba mange phenel:,,Čit 

imar, tu pupurko jekh.“
„Čit, bo ade imar o čhavore sikhľon. Uri tut imar sigo. Mušinav te džal. Mek 

man čumide. Mek jekh. No, u av lačhi čhajori.“ 
Avav andre: „Dobrý den.“
„Dobrý den, Janičko, pojď si k nám sednout,“ phenel e sikhľarďi. 
Bešas savore andre jepašutňi kereka, e sikhľardi giľavel: „Mýdlem si ručičky 

namydlíme, potom si je opláchneme, nakonec je usušíme.“ Amen keras pal late  
le vastenca. Paľis džas te krešľinel avri pre zahrada u pale andre školka te chal 
dilos. Rado chav andre školka. Aľe te chas zumin, ta amenge čhivkeren kajse trin 
praški andro taňiris. Oda nane lačho, kirko. Fuj. 

O sikhľarde užaren pre amende. Chas, o perora pherďaras, o vušta makhle. 
Savore džas andro kher. Odoj amende o haďi. 

Me na  džav te sovel sar sako aver. O  sikhľarde pre peste dikhen, hazden 
o bervi. Jekh lendar avel ke ma the lel man andre šatňa. 

,,Janičko, pojď mi ukázat, kam jsi schovala ten baťůžek?“
,,Jaký baťůžek?“
„Ale no tak... No přece ten baťůžek, který ležel tady na lavičce.“ 
,,Já žádný baťůžek neviděla.“ Dikhav pre sikhľardi. So mandar kamel?  

,,Já nevím. Jaký baťůžek?“
,,Janičko, no tak. Helenčin, je černý. Já vím, že se ti líbil, ale to je normální, to se 

stává. Řekni mamince, že bys chtěla taky takový. Pojď ke mně. Neboj se. Klidně mi 
můžeš ukázat, kam jsi ho dala.“

Imar šunav, sar mange chuťkeren o  vuštora. Kamel pes mange te rovel.  
„Neviděla jsem ho.“

„Neboj, jen mi ukaž to místo,“ phenel mange miri sikhľarďi.
Džav andro kutos u sikhavav lake – kade?
„Kdepak, tam schovaný nebyl.“
Ta džav andro aver kutos. Kade? 
„Ne ne, tam jsi ho taky nedala.“
Sikhavav lake aver thana. ,,Ty si děláš legraci, viď? Ukaž mi to správný místo.“
O  vasta mange razisaľon. Na  džanav, so mandar kamel. Dikhav pre late. 

Pharo mange, hoj iľa ča man. Soske? Soske man mukel te rodel, te les arakhle? 
Na achaľuvav. 

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  159Stáňa Miková | Šov Berš

„Jo.“
„A co dostanu?“
„Uvidíš, to se neříká. Až přijdeme domů a budeme všichni pohromadě, uvidíš. 

Neboj.“
Přišli jsme do školy.
„Mami? Vědí učitelky, že už mám šest?“
„To nevím, ale ty jim to řekneš, viď že jo?“ směje se. 
Taky se směju, cením u toho zuby. Když se takhle hodně řehtám, babička mi 

říká: „Dost už, ty drndo jedna.“
„Pšt, děti se už učí. Už se rychle převleč, musím jít. Ještě pusu. Ještě jednu. 

Tak, a buď hodná holka.“
Vejdu dovnitř: „Dobrý den.“
„Dobrý den, Janičko, pojď si k nám sednout,“ řekne paní učitelka.
Sedíme všichni v  půlkruhu, učitelka zpívá: „Mýdlem si  ručičky namydlíme, 

potom si je opláchneme, nakonec je usušíme.“ Děláme s  rukama to, co dělá ona. 
Potom jdeme ven na zahradu kreslit a pak zase zpátky dovnitř na oběd. Ráda jím 
ve  školce. Akorát když máme polívku, hází nám do  talíře takový tři prášky. To je 
hnusný, hořký. Fuj.

Paní učitelky na  nás čekají. Jíme, nacpeme si bříška, pusy máme úplně 
zapatlaný. Jdeme do jiné místnosti. Tam máme postele. 

Nejdu spát jako všichni ostatní. Učitelky se na sebe dívají, zvedají obočí. Jedna 
z nich mě bere do šatny.

„Janičko, pojď mi ukázat, kam jsi schovala ten baťůžek?“
„Jaký baťůžek?“
„Ale no tak... No přece ten baťůžek, který ležel tady na lavičce.“ 
,,Já žádný baťůžek neviděla.“ Dívám se na učitelku. Co po mně chce? ,,Já 

nevím. Jaký baťůžek?“
,,Janičko, no tak. Helenčin, je černý. Já vím, že se ti líbil, ale to je normální, to 

se stává. Řekni mamince, že bys chtěla taky takový. Pojď ke mně. Neboj se. Klidně 
mi můžeš ukázat, kam jsi ho dala.“

Cítím, jak mi cukají rty. Chce se mi brečet.
„Neviděla jsem ho.“
„Neboj, jen mi ukaž to místo,“ říká mi moje paní učitelka.
Jdu do rohu a ukážu – tady?
„Kdepak, tam schovaný nebyl.“
Tak jdu do druhého kouta. Tady?
„Ne ne, tam jsi ho taky nedala.“
Ukazuju jí další místa.
„Ty si děláš legraci, viď? Ukaž mi to správný místo.“
Třesou se mi ruce. Nevím, co ode mě chce. Dívám se na ni. Mrzí mě, že si zavolala 

jenom mě. Proč? A proč mě nechává hledat, když už to našli? Nerozumím tomu.



160  |

O  raklore imar soven u  me man mekča čhivav tele. Šunav: „Maruško, 
představ si, takovou dobu ji tam držím a  zkouším a  vypadá to, že vůbec neví, 
která bije. No ale to mi řekni, když ne ona, tak kdo?“

Pašľuvav andro haďocis u lokes rovav. Kamav khere, paš e daj. Sem adaďives 
mange šov berš!

„Ty pláčeš? Nebreč,“ phenel o Marťinkus. Oda rakloro, so man kamel. Leskeri 
daj doktorka. Me tiš kamav te el doktorka. O haďocis leste paš mande. „Až budeme 
dospělí, oženíme se,“ phenel. Kerel le jakhenca pre ma. Chudel mange o vast, asal 
pre ma. U soduj džene maj sovas sar duj papiňora.

„Vstávejte, už jsou tady rodiče.“ 
Sigo man urav upre u dikhav – e daj! Imar avľa, imar džava khere. 
„Ta savo tut has ďives andre školka? Phenďal, hoj adaďives tiro uľipnaskero 

ďives?“ 
„Mište has, mamo. Adaďives amen has kajci but buťi, hoj bisterďom.“ 
Na phenav la dake, so pes adaďives ačhiľa. Korkori na džanav, so mandar  

e sikhľarďi kamelas.
Mek hoj ode koda Marťinkus. Čumidľa mange o vast. 

Romano džaniben 24 (2) | 2017



Děti už spí a já se teprve svlíkám. Slyším: „Maruško, představ si, takovou dobu 
ji tam držím a zkouším a vypadá to, že vůbec neví, která bije. No ale to mi řekni, 
když ne ona, tak kdo?“

Ležím v postýlce a potichu brečím. Chci domů, k mamince. Dneska mám 
přece šest roků! 

„Ty pláčeš? Nebreč,“ říká Martínek. Je to bílý kluk, co mě má rád. Jeho máma 
je doktorka. Chci být jednou taky doktorka. Má postýlku vedle mě. „Až budeme 
dospělí, oženíme se,“ říká. Mrkne na mě. Chytí mě za ruku a usměje se na mě. 
A oba hned spíme jako dudci.

„Vstávejte, už jsou tady rodiče.“
Rychle se obleču a hele – máma! Už přišla, už půjdu domů.
„Tak jak bylo ve školce? Řekla jsi jim, že máš dnes narozeniny?“
„Dobrý, mami. Dnes toho bylo tolik. Ani si nepamatuju, co jsme vlastně 

dělali.“
Neřeknu mámě, co se stalo. Sama nevím, co to po mně paní učitelka chtěla.
Ještě že tam mám toho Martínka. Políbil mi ruku.

Přeložil Pavel Kubaník

  |  161Stáňa Miková | Šov Berš



Romano džaniben 24 (2) | 2017162  |



  |  163Recenze | Anotace

Recenze | Anotace

Ašta šmé
Cyklus Nejisté domovy

(Marek Pokorný a Ašta Šmé – Silnější než někdo
Františka Loubat a Ašta Šmé – Nebuď jak gádžo!

Lela Geislerová a Ašta Šmé – Lili a dvě mámy 
Stanislav Setinský a Ašta Šmé – To už je všechno smazaný) 

/Karolína Ryvolová

Norbert Boretzky, Petra Cech 
Der Romani-Dialekt von Prilep/Makedonien 

/Martin Gális

Laura Corradi 
Gypsy Feminism: Intersectional Politics, Alliancies, Gender and Queer Activism 

/Jan Ort

Mozes F. Heinschink, Daniel Krasa 
Lehrbuch des Lovari 

Die Romani-Variante der österreichischen Lovara 
/Peter Wagner



164  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  165Recenze | Anotace

Ašta šmé 
Cyklus Nejisté domovy

Marek Pokorný a Ašta šmé: Silnější než někdo

Praha: Ašta šmé, 2016, 94 s., ISBN 978-80-906587-0-7

Františka Loubat a Ašta šmé: Nebuď jak gádžo! 

Praha: Ašta šmé, 2016, 116 s., ISBN 978-80-906587-1-4

Lela Geislerová a Ašta šmé: Lili a dvě mámy

Praha: Ašta šmé, 2016, 78 s., ISBN 978-80-906587-2-1

Stanislav Setinský a Ašta šmé: To už je všechno smazaný

Praha: Ašta šmé, 2016, 94 s., ISBN 978-80-906587-3-8

Hledání domova

Lili, Honza, Michal a Tereza jsou čtyři lidé rozličného věku s velice různými osudy, které ale pojí jedna 
věc, a tou je intenzivní zkušenost s ústavní péčí. Cyklus komiksů kolektivu Ašta šmé nazvaný 
souborně Nejisté domovy se na jejich osobních příbězích snaží názorně a kriticky ilustrovat  
(ne)fungování celého systému institucionální péče v České republice, neadekvátními důvody pro 
odebírání dětí počínaje a dopadem na jejich šance v dospělosti konče. Je to často drsná četba, plná 
osamění, násilí, komunikačních lapsů a útěků k závislostem, která jasně ukazuje, jak závažně ústavní 
výchova narušuje psychiku svých klientů. Současně však právě tito protagonisté na svých spletitých 
cestách často potkali dobré lidi, kteří jim pomohli, nasměrovali je nebo jim dokázali nahradit chybějící 
náruč. A ne náhodou plné tři čtvrtiny příběhů vyprávějí o dětech romského původu.

Chudoba jako zločin

Přestože zákon o sociálně-právní ochraně dětí uvádí, že „finančně-ekonomické důvody nesmí být 
jedinou indikací pro odebrání dítěte do péče“ (Martina Vančáková www.knihovnanrp.cz/



166  |

nahradni-rodinna-pece/system-nahradni-rodinne-pece-v-cr/institucionalni-ustavni-pece-o-dite/), 
přesně taková byla v rámci doznívající asimilační politiky praxe na přelomu osmdesátých 
a devadesátých let, kdy se v kojeneckém ústavu ocitly romské děti Michal, hrdina dílu Nebuď 
jak gádžo!, Honza, vypravěč Silnější než někdo, a Tereza z příběhu To už je všechno smazaný. 

Podle dokumentace z Michalova spisu, která jako mluvčí nepřítomných státních úředníků 
záměrně nasvěcuje Michalovu výpověď i z druhé strany, zástupci OSPOD ve svých zprávách 
vytvářeli hustou síť náznaků, podezření, nepřímých důkazů a obecně akceptovaných předsudků, 
které měly dohromady sloužit jako odůvodnění, proč bude dítěti lépe v dětském domově. Autoři 
šetření např. uznávají, že Michalova matka má kde bydlet, že v bytě je „udržována celkem čistota, 
(…) je umyvadlo i vana“, zároveň ale v  její neprospěch uvádějí, že často střídá partnery 
i zaměstnání a žije z podpory. Opakovaně se operuje s  její nízkou inteligencí a dokonce 
„primitivností“ a nevysloven zůstává argument, že je zkrátka Romka a jako taková neschopná se 
postarat – přestože později bez problémů vychovala dvě mladší dcery. 

U dvou dalších romských vypravěčů papírová stopa schází, leccos je však možné vyčíst 
mezi řádky: Honzovu matku nahlásil sociálnímu odboru lékař „s podezřením na zanedbání 
péče“ (zůstala s často nemocným synem sama). I Michal se do kojeneckého ústavu dostal 
na základě udání. Terezu, hladovou a zapříčenou mezi tyčkami dětské postýlky, zachránila 
sociálka z prázdného bytu poté, co dva dny před tím matku odvedli policisté a děti zřejmě 
ponechali svému osudu. 

Časté stěhování, špatné materiální zabezpečení, hlad nebo absence jednoho či obou 
rodičů jsou určitě důvodem k oprávněným obavám o dítě. Paternalistické státní struktury však 
místo hledání způsobů jak rodičům, širší rodině a dětem pomoci setrvat v přirozeném nastavení 
a vprostřed živých vazeb, prakticky okamžitě přistupovaly k represivním opatřením a rodiny 
za obtížnou situaci de facto trestaly. Ostatně jak pro server HateFree uvádí odanonymizovaný 
Michal Ďorď, jinak vypravěč Nebuď jak gádžo! a významný bojovník za zlepšení podmínek 
v  ústavní péči a  její celkové zeštíhlení: „Romské děti jsou v  ústavech skutečně 
nadreprezentovány. (…) Je to způsobeno mnohem vyšší měrou sociálního vyloučení – 
chudobou, a s tím se pojícími problémy.“ 

Příběh Lili a dvě mámy se z vytyčeného rámce hned v několika směrech vymyká. Lili není 
romského původu, ale vzešla z prokazatelně problematického prostředí zatíženého sociálně-
patologickými jevy (matka prostitutka dcerku před odchodem z domova zavírala do garáže 
se dvěma velkými psy, s nimiž se Lili dělila i o jídlo). Nepoznala jen dětský domov, ale od deseti 
let žije v pěstounské péči. Její knížka zároveň dotváří celkový obraz o možných scénářích 
odebrání i reálných problémech, kterým čelí pěstouni. Její nová rodina se vzorně stará a snaží se 
zraněné dívce vytvořit optimální podmínky, potýká se však s epizodickými návraty Liliiny matky, 
ke které Lili poutá silná citová vazba, přestože ji mnohokrát zklamala. Titul komiksu reflektuje 
kompromis, ke kterému kolektivně docházejí, totiž že Lili má maminky dvě: jednu biologickou 
a druhou pěstounskou. O tom, že věci nejsou černobílé, ostatně vypovídá celý cyklus.

Recept na nedorozumění

Zdánlivě čitelné situace se totiž změnou optiky mohou jevit úplně jinak. Jako zásadní téma se 
všemi čtyřmi komiksy vine citová deprivace, nemožnost či neschopnost artikulovat vlastní 
pocity a velice častá nedorozumění – jak v komunikaci mezi státem a klienty ústavní péče,  
tak ve vztahu mezi klienty a biologickou či pěstounskou rodinou z důvodu narušených či 
obtížně budovaných vazeb.	

Tereze se například nedaří ve škole a stres odbourává jídlem. Spolužáci vidí „tlustou 
cigošku“, pro učitele je „blbá jak štoudev“, ale že je dítě poškozené ústavní péčí a problémy 

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  167Recenze | Anotace

s učením jsou pravděpodobně podmíněny šokem z odebrání z rodiny a z následné smrti 
sourozence, neberou v potaz. 

Lili se taky špatně učí a kromě toho má ve svém pokoji „bordel“. Její pěstounka si to ale 
paradoxně pochvaluje, protože když si ji přivedli z  ústavu, byla to chorobně pořádná 
jedničkářka, vycepovaná ústavním drilem, a její zdánlivý sešup vlastně znamená, že „se tady  
už cejtí doma“. Lili má spoustu koníčků, hodně sportuje a na první pohled působí jako zdravá 
a sebevědomá puberťačka – málokdo by asi čekal, že se v úzkostných stavech sebepoškozuje.

Pracovnice OSPODu Michalovu maminku pravidelně popisovali jako vulgární a agresivní; 
údajně nejeví o dítě zájem, nepíše mu, návštěvy jsou nepravidelné a krátké. Tyto její prohřešky 
jsou uváděny jako přitěžující okolnosti v  jejím vytrvalém boji o znovuzískání syna. Teprve 
v závěru knihy se čtenář dozvídá, že paní Gabriela je negramotná, takže Michalovi psát prostě 
nemohla. Také se ukazuje, že jejím návštěvám byla vždy přítomná sociální pracovnice, která jim 
se synem neposkytla žádné soukromí a mimo zdi ústavu je nepustila; a protože se Gabriela 
v gádžovské instituci cítila nevítaná a v podstatě zbytečná, návštěvy zbytečně neprodlužovala. 
V soukromí se ale velice trápila a dokonce se pokusila sáhnout si na život.

Honzy se řada lidí bojí, protože má velkou sílu a velice výbušnou povahu. Následkem 
tlumení jeho špatného psychického stavu antidepresivy od útlého dětství je velice nevyrovnaný. 
Důvody pro jeho umístění do péče zůstávají jen načrtnuté, takže se čtenář nedozví, proč mu 
maminka poslala všeho všudy jeden nicneříkající dopis. A protože si do situace lze projektovat 
cokoliv, její postavu je možné číst jako zápornou, přestože o skutečných důvodech její 
rezignace na mateřství nic nevíme.

„Ústavy mají jen ústavní kulturu“ 

Vzhledem k vysokému zastoupení romských klientů ve státních zařízeních je legitimní klást si 
otázku, zda se institucionální péči daří redukovat sociální patologii romských chovanců, jak si 
vytyčila – ať už přiznaně v  rámci předrevoluční asimilační politiky, nebo následkem 
internalizovaných předsudků (o současné praxi odebírání dětí z rodin hovoří Michal Ďorď 
v rozhovoru pro DVTV, viz video.aktualne.cz/dvtv/). Jak naznačuje citace Ďordě z titulku 
kapitoly, ústavy jsou kultury zcela prosté a fungují jako nivelizační nástroj, který stírá veškeré 
rozdíly mezi jednotlivými klienty. Podle výzkumu organizace Naděje z  roku 2013 poznala  
až polovina bezdomovců do šestadvaceti let ústavní výchovu, z čehož vyplývá, že sociální 
deviace po odchodu z ústavní péče se generuje institucionalizací, nikoli etnicitou. 

Romství v jednotlivých vypravováních až na výjimky skutečně nehraje roli. Honza vypráví,  
že když si bílé páry přicházely vybrat dítě k  adopci, romské děti intuitivně věděly,  
že jich se to netýká; jinak ale svůj původ nereflektuje. Tereze nevadilo, když jí nadávali 
do „cigošek“, protože se ke svému romství nijak nevztahovala. Až během studia na Evangelické 
akademii, kde potkala další Romy, v sobě objevila „čarodějnické schopnosti“, dar empatie, 
díky kterému snadno a přesně viděla do lidí. V tomto přístupu k „druhému“ světu je možné 
spatřovat určité vědomé napojení na romskou identitu.

Michal, jehož komiks do jisté míry vyplňuje bílá místa v ostatních příbězích, prohlašuje,  
že v ústavu rasa nehraje roli. Uvnitř si připadal jako Čech; Romem se cítí až teď, když má 
přirozený kontakt s rodinou. To nepřímo potvrzují členové rodiny z otcovy strany, kteří popisují, 
jak si Michal při návštěvách z dětského domova v sobě nesl ústavní režim i „gádžovské 
móresy“. Osobní zkušenost s ústavy některých z nich kromě toho ukazuje, že děti Romů 
vychovaných v institucionální péči rovněž často končí v domovech. Po nabytí dospělosti se 
nezřídka vrací k biologické rodině a znovu se do ní integrují stejně jako Michal. Opětovné 
slučování romských dětí s biologickými rodinami naznačuje, že romští rodiče jsou méně 



168  |

úspěšní v získávání odebraných dětí zpět než neromští i v situacích, kdy by se o své děti 
postarat dokázali a chtěli.

Síla komiksu 

Už od chvíle, kdy v roce 1992 získal americký komiks Maus Arta Spiegelmana Pulitzerovu 
cenu, je jasné, že právě obrázkový román (graphic novel) má potenciál hovořit o vážných 
věcech v době postmoderny. Superhrdinové ustoupili do pozadí a komiks jako umění se 
postupně stává výsostným nástrojem práce s politickými a vůbec traumatizujícími tématy 
(připomeňme např. novináře Joe Sacca a jeho sérii o válečných konfliktech v Palestině a bývalé 
Jugoslávii). I v českém prostředí vzniká řada hodnotných děl přibližujících mladším generacím 
významné okamžiky dějin, tematizující např. osudy Sudet (Alois Nebel, 2003–2005), nucenou 
práci v Reichu (Totální nasazení, 2017) nebo odbojovou činnost (Tři králové, 2018).

Ve  spolku Ašta šmé, založeném v  roce 2008 (jeho pevné jádro reprezentují Máša 
Bořkovcová a Markéta Hajská, ale redakční složení se při jednotlivých projektech obměňuje), 
mají dobré zkušenosti s komiksem už od dob trilogie O přibjehi (Lipnik 2010). I v nich redaktoři 
poskytli (romským) vypravěčům prostor, aby své příběhy vyprávěli podle sebe, a do jejich 
interpretace zasahovali jen minimálně. Výhodou takového postupu je, že redaktoři 
respondentům nepodsouvají své, třeba i faktograficky učesanější, pohledy zvenčí, ale nechávají 
je určit událostem subjektivní emoční význam. Tyto fragmenty zprostředkovávají historickou 
zkušenost s bezprostřední silou. 

Výtvarné zpracování od zkušených výtvarníků Františky Loubat (Nebuď jak gádžo!), Lely 
Geislerové (Lili a dvě mámy), Marka Pokorného (Silnější než někdo) a Stanislava Setinského 
(To už je všechno smazaný) je pokaždé jiné. Geislerová je melancholicky zasněná, styl Loubat 
klame tělem ve své dětinskosti, Pokorný je popisný, místy až naturalistický, a Setinský dotáhl 
grafické zjednodušení téměř na úroveň piktogramu. Jejich estetický vklad a pověst v majoritní 
společnosti vytvářejí přesah, který tento projekt s primárně aktivistickým a vzdělávacím 
nábojem posouvá k uměleckému zážitku. Syžet je často komplikovaný, tak aby se budovalo 
napětí, jednotlivé elementy do sebe postupně zapadaly a významná fakta a události byly 
odhaleny s  fanfárou. Příkladem cílené práce s motivy může být Michalova zasutá snová 
vzpomínka na sezení v okně, která celý příběh otevírá a kterou na závěr kontextualizuje 
Michalova matka, čímž je celé vyprávění zarámováno. Nepopiratelnou literární hodnotu cyklu 
posvěcuje 1. cena v komiksové soutěži Muriel 2017 za scénář k dílu Nebuď jak gádžo! 
spoluautorů Máši Bořkovcové, Markéty Hajské a Vojtěcha Maška.

V debatě o nadužívání ústavní péče v České republice nebylo ještě zdaleka řečeno 
poslední slovo. V poslední době je stále více slyšet o organizaci Vteřina poté, jíž je Michal 
Ďorď členem, která se snaží problémy náhradní rodinné péče zviditelňovat a navrhovat jejich 
řešení. Komiksy Nejisté domovy jsou významným nástrojem, který by mohl pomoci myšlenkové 
a profesní stereotypy v této oblasti měnit.

Karolína Ryvolová1

1 �Mgr. Karolína Ryvolová, PhD. působí jako vyučující a překladatelka na volné noze. Ve své odborné 
romistické práci se dlouhodobě zaobírá romskou literaturou. E-mail: karolina.ryvolova@centrum.cz

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  169Recenze | Anotace

Nobert Boretzky, Petra Cech 
Der Romani-Dialekt von Prilep / Makedonien 
(Rómske nárečie z Prilepu / Macedónsko)
Graz: Grazer Linguistische Monographien, 2016, 143 s., ISBN 978-3-901600-45-6 

Pre čitateľov časopisu Romano džaniben iste nie sú autori monografie neznámi. Petra Cech 
uverejnila v tomto časopise už tri články (Cech 2001, 2005, 2006) na rôzne tématá a niekoľko 
monografií predovšetkým k balkánskym dialektom rómčiny, a to najmä k Sepečides. Norbert 
Boretzky je výraznou postavou nielen na poli romistiky, ale i indoeuropeistiky, všeobecnej, 
historickej, či kontaktovej lingvistiky, slavistiky ako aj kreolských jazykov.

Monografia predstavuje gramatiku s klasickou štruktúrou. V predhovore autori najprv 
špecifikujú afiliáciu prilepského nárečia, ktoré je radené k západnej vetve tzv. juhobalkánskych 
dialektov (Matras 2002: 5–13, Boretzky-Igla 2004). Ďalej autori informujú o časovom 
horizonte a spôsobe, ktorým bol v knihe použitý materiál zozbieraný. Vychádzali z nahrávok 
uložených v archíve Rakúskej akadémie vied (Phonogrammarchiv der Österreichischen 
Akademie der Wissenschaften), a to zo zbierky Heinschink, z nahrávok pochádzajúcich 
z doby medzi rokmi 1970–1990. Konzultanti Mozesa F. Heinschinka pochádzali priamo 
z mesta Prilep alebo z okolitých dedín. Materiál použitý v publikácii autori doplnili o informácie 
získané roku 1996 od rodiny žijúcej v Nemecku (konkrétne v meste Hemer pri Dortmunde), 
pochádzajúcej priamo z mesta Prilep. 

Úvod obsahuje taktiež informácie o jazykovej kompetencii konzultantov, o interakcii s inými 
dialektmi a jazykmi (turečtina, macedónčina, srbochorvátčina) a ich vplyvu na rómčinu. 

Po úvode nasleduje časť venovaná fonetike a fonológii (s. 15–18). Vokalizmus je takmer 
zhodný s dialektom severocentrálnej rómčiny (SCR). Výnimku tvoria výpožičky z turečtiny, 
kde sa stretávame s fonémami [ü] (bülbuli „slávik“, güli „ruža“ alebo düšün „rozmýšľať“, 
atď.) a zriedkavejšie s [ö] (kjöše „roh (miestnosti)“, pretože vo väčšine tureckých dialektov 
na Balkáne splynulo s [ü]. Ďalej sa stretávame s centralizovaným [î], ktoré sa vyskytuje 
v slovách prevzatých z turečtiny (kîlîči „meč“, sîkîldin- „hnevať sa“), ale i v slovách 
pôvodných (adv. sîgo „rýchlo“).

Na stránkach 16–18 sa autori venujú konsonantizmu. Aspirácia je v zdedených slovách, 
 podobne ako v ostatných dialektoch, zachovaná. V určitých lexémach ale môže byť neutralizo
vaná pred niektorými spoluhláskami (napr. 1. sg. pres. arakhav „hľadám“, vs. 1. sg. pret.  
araklum „našiel som“). Následne sú preberané fonetické charakteristiky priplepského dialek-
tu rómčiny ako finálna desonorizácia, palatalizácia, či fonetický status určitých konsonantov. 
Napríklad spoluhlások [h, v a j], ktoré pod vplyvom macedónčiny vykazujú divergencie.



170  |

Staroindický a stredoindický nexus dvoch cerebralizovaných konsonantov [ṇḍ] sa 
v prilepskom dialekte vyvíja v [nd], na rozdiel od SCR, kde je jeho produktom [r], resp. [ndr]:1 
SCR jandro „vajce“ vs. Prilep vando < stredoindicky aṇḍa- < staroindicky āṇḍa- (viď Turner 
CDIAL 1111); SCR maro „chlieb“ vs. Prilep mando < stari/stredi. maṇḍa- „pena, šľahačka, 
atď.“ (viď Turner 9735, Matras 2002: 41); SCR pindro „noha“ vs. Prilep pindo < stari/stredi. 
piṇḍa- „lýtko u nohy“ (viď Turner CDIAL 8168). 

Stránkou 20 začína morfologická časť. Člen je masc. sg. o, fem. sg. e/i, plurál pre oba rody 
o a nepriamy kmeň (obliquus) v oboch rodoch e.

Zachovaných je všetkých pôvodných osem pádov. Ablatív a lokatív sa môžu vyjadriť namiesto 
syntetickou formou, formou analytickou (prepozícia + nominatív). Vokatív plurálu sa tvorí dlhšou 
formou sufixu -alen!. Zvláštnosťou je rozšírenie -r v inštrumentáli (phralesar „s bratom“, šeresar 
„hlavou“, u zámen mancar „so mnou“, tusar „s tebou“), ktorej pôvod sa, bohužiaľ, v publikácii 
nedozvieme.

Abstraktá sa tvoria sufixom -ipe/-ibe, u ktorého na rozdiel od SCR je vypustená nosovka 
na konci slova (deverbálne abstraktá: khelibe „hra“, habe „jedlo“, pibe „pitie“; deadjektívne 
abstraktá barvalipe „bohatstvo“, šukaripe „krása“; odchýlku predstavuje hasape „smiech“). 
Obliquus abstrákt je -mnas-, resp. s jotáciou -mnjas- (pimnaske „k pitiu“, hamnaske „k jedlu“).

Feminína sú zakončené na -i, alebo -Ø a okrem nominatívu, obliquu a vokatívu sú v pádových 
morfémoch totožné.

Prevzaté slová (s. 23–25) sa od SCR líšia využitím adaptačných morfémov: -u u maskulín 
-o a -i (porov. SCR -os, -is), u turkizmov -ija. Pre feminína je všeobecne používaný adaptačný 
sufix -a. 

V sekcii 2.2.3 (s. 26–27) nasleduje veľmi stručný popis použitia jednotlivých pádov. Okrem 
iného to, že syntetická forma ablatívu je často nahradzovaná analytickou (katar e grobja 
„z hrobov“), alebo že ablatívy na -al nie sú v prilepskom dialekte doložené (s výnimkou adverbií 
ako je dural „z diaľky, z ďaleka“). Starý lokatív zakončený na -e je doložený len v adverbiu khere 
„doma“.

Sekcia 2.3 (s. 27–29) opisuje použitia prepozícií, resp. postpozícií. Najbežnejšie prepozície 
sú ke (po elízii s členom: masc. ko, fem. ki, pl. ko) „u, na, k, v“, anda „z, od“, katar (kotar) 
 „z, od“. Predložka ko/ki môže byť kombinovaná s ďalšími prepozíciami: angla ko „pred“, pala 
ko „za“, tela(l) ko „pod“, dži ko „až“ atď. Prevzaté predložky z macedónčiny sú ot „od“, prema 
„oproti“, zaradi „kvôli“, do „k, do“.

V sekcii 2.4 sa dozvedáme viac o adjektívach a ich stupňovaní. U zdedených adjektív (ako je 
napr. lolo „červený“ alebo šukar „pekný“, tank „úzky“) sa nestretávame s ničím prekvapujúcim. 
Ich podoba je rovnaká ako u substantív. Prevzaté adjektíva sú zakončené na -o u feminín 
i maskulín, a to ako v nominatíve, tak aj v obliquu. Vyskytuje sa aj obliquus na -one, ale väčšinou 
je používaná len základná forma. Plurál (nom. aj obl.) tvoria za pomoci -a.

Vo sfére stupňovania je starý sufix komparatívu -eder dochovaný len vo forme angleder 
„skôr“, inak je stupňovanie tvorené macedónskymi markermi po (komparatív) a naj (superlatív): 
pozitív šukar „pekný“, komparatív po-šukar „krajší“, superlatív naj-šukar „najkrajší“ (prípadne 
en-šukar za pomoci tureckého morfému en-).

V sekcii 2.4.4 popisujú autori slovotvorbu adjektív. Adjektíva sa tvoria sufixami -alo, -ano, 
-uno/utno -valo, -ikano. Všetky tieto adjektívne sufixy sú v publikácii demonštrované príkladmi.

1 �K distribúcii jednotlivých tvarov v SCR porovnaj Linguistic Atlas of Central Romani (http://ulug.ff.cuni.cz/
atlas/project.php). 

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  171Recenze | Anotace

Sekcia 2.5 je venovaná zámenám. Osobné zámená (2.5.1) sú s miernymi odchýlkami 
zhodné so severocentrálnou rómčinou. V tretej osobe singuláru je forma bez protetického 
j- (ov „on“, oj „ona“, 3. pl. ole „oni“), nepriamy kmeň v 3. sg. masc. (o)les, 3. sg. fem. (o)la. 

Ukazovacie zámená (sekcia 2.5.2) sú zhodné s ostatnými juhobalkánskymi dialektmi. Deikcia 
je dvojaká. Pre blízku sú formy s a- na začiatku slova (nom. sg. masc. akaa < akava, nom. sg. 
fem. akaa < akaja, pl. akale), pre vzdialenú s o- (nom sg. masc. okoa < okova, nom. sg. fem. 
okoja, pl. okole). Flexia foriem demonštratív s elementom d- je totožná. Autori konštatujú, že 
určiť funkčný rozdiel medzi týmito formami nie je jednoduché. Domnievajú sa však, že faktor 
priestorovej vzdialenosti nemôže (resp. nie primárne) byť dôvodom pre existenciu týchto dvoch 
odlišných foriem. Faktom ostáva, že kvantitatívne sú a-formy oveľa častejšie. Autori konštatujú, 
že frekvencia použitia toho či onoho demonštratíva nie je podmienená ani obsahom textu. 
Nepokúšajú sa objasniť absolútne použitie týchto dvoch foriem, ale predkladajú faktory, ktoré 
môžu byť príčinou a mali by byť podrobené ďalšiemu výskumu: 1. subjekt : objekt; 2. priama  
reč : rozprávanie; 3. referent je životný : neživotný; 4. aktuálny : neaktuálny (časovo);  
5. prítomný : neprítomný; 6. kontinuita témy : diskontinuita; 7. priamy kontrast referentov. Jed-
notlivé formy deikcie sú exemplifikované a špecifiká ich použitia okomentované na stránkach 34–37. 

Nasledujúca sekcia (2.5.3) je venovaná posesívam. Tie sú skloňované rovnako ako 
substantíva na -o, -i a -e.

Opytovacie zámená (2.5.4) sú z väčšej časti zhodné s inými dialektmi rómčiny a zachovávajú 
pôvodné, zdedené tvary. Len niektoré boli nahradené výpožičkami: napríklad namiesto 
zdedeného kana „kedy“ sa v prilepskom dialekte stretávame s macedónskou výpožičkou koga/
koa, resp. s macedónskym dialektálnym keda.

Neurčité zámená (2.5.5) sa tvoria pomocou prefixu di- (di-so „niečo“), ktorý je pravdepodobne 
albánskeho pôvodu. Záporné zámená sú tvorené pomocou prefixu ni- (ni-ko „nikto“). Okrem 
substitúcie niektorých zámen z tejto skupiny macedónskymi a srbskými pôžičkami sa nesprávajú 
nijak divergentne.

O temporálnych a lokálnych adverbiách, ktoré autori vymenúvajú v sekcii 2.6 pod názvom 
„ostatné zámená“, sa dá v podstate povedať to isté. Totiž s miernymi hláskovými zmenami 
(Prilep tahara „zajtra“ vs. SCR tosara, alebo Prilep avdive/avdije „dnes“ vs. SCR adaďives), 
pripomínajú zámená známe z centrálnych dialektov, pokiaľ samozrejme nemáme dočinenia 
s výpožičkou z macedónčiny (rano „skoro“), srbčiny, gréčtiny (pale „znovu, opäť“, persi „minulý 
rok“) alebo turečtiny (akšami „večer“). 

Nie je prekvapivé, že základné číslovky (2.7), patriace k najstabilnejším, sú zdedené. Výnimkou  
– ako vo všetkých dialektoch rómčiny – sú číslovky 7, 8, 9 (Prilep. efta, ofto, ejnja/ejna) pochádzajúce 
z gréčtiny. Niektoré desiatky sa mierne odchyľujú (napr. pinda „50“). Desiatky a jednotky sa 
spájajú morfémom -u- (deš-u-šov „16“). Radové číslovky (2.7.2) sa okrem macedónskeho prvo 
„prvý“ tvoria pomocou sufixu -to (duj-to „druhý“, trit-to/trin-to „tretí“, štar-to „štvrtý“, atď.).

Stranou 43 začína verbálna flexia (2.7). Spona je tvorená extenziou -n-, čiže 1. sg. prez. 
znie sinum/sinjum „som“. Negácia je tvorená partikulou, či prefixom na (na-sinum „nie som“). 
Préteritum sa tvorí sufixom -as (sinum-as „bol som“). V perfekte, futúre, kondicionáli je spona – 
ako je tomu aj v ostatných rómskych dialektoch – supletívna a pre tieto tvary sa používa koreň 
ov- „byť, stať sa“.

V posesívnych konštrukciách prevláda, pred inak dominujúcim si man, vyjadrenie 
pomocou slovesa ther- dosl. „držať“ (Therolas duj čhave. „Mal dvoch synov.“). Aj pri tejto 
konštrukcii však nasleduje objekt v nominatíve. Konštrukcia, ktorá je bežná vo väčšine 
dialektov, čiže possesor v akuzatíve, possesum v nominatíve a TMA kategórie vyjadrené 
na spone, je v prilepskom dialekte taktiež produktívna (Man si man tikni phen. „Mám 
mladšiu sestru.“).



172  |

Prézent nepredstavuje žiadne zvláštnosti, až na to, že v tretej osobe sa môžeme stretnúť 
s dvojtvarom (ker-el/ker-ol), pričom formy na -ol sa vyskytujú častejšie. Pre negáciu indikatívu 
a konjunktívu sa využíva partikula na, v imperatíve ma. Zvláštnosťou je, že dve slovesá  
v 1. sg. prez. akt. vykazujú namiesto pravidelného -av koncovku -am (kam-am „chcem“, trom-
am „smiem“) – viď tiež Beníšek (2008: 75), resp. Matras (2002: 144).

V prilepskom dialekte odlišujú autori tzv. slovesá je- (napr. ušt-av „vstávať“, kde [j] zmizlo),  
a- (prast-al „utekať“, ujr-al „letieť“, xas-al „kašľať“, dar-al „báť sa“), slovesá zložené s druhým 
elementom d-, resp. del- (vazd-ol „zdvihnúť“) a tzv. e-slovesá (ako napr. vyššie spomenuté ker-el), 
ktoré tvoria najväčšiu skupinu a ku ktorej sa majú tendenciu slovesá ostatných skupín prechyľovať.

Préteritálne osobné koncovky sú 1. sg. -um, 2. sg. -an, 3. sg. -as (-o/-i), 1. pl. -am, 2. pl. -en, 
3. pl. -e. Pričom forma 3. sg. je prevažne zakončená na -as, ale koncovky -o/-i sa objavujú pri 
slovesách pohybu. Distribúcia perfektívnych markerov (-d a -l) je viacmenej totožná so SCR: 
khel-d-as „tancoval(a)“, ker-d-as „urobil/a“, bičha-d-as „poslal/a“; arakh-l-as „našiel/našla“, 
mek-l-as „zanechal/la, naš-l-as „utiekol / utiekla“, phuč-l-as „opýtal/a sa“.

V prípade imperfekta a plusquamperfekta sa stretávame s tradičnou slovotvorbou: prézent 
+ -as dáva imperfektum (ker-av-as), perfektum + -as dáva plusquamperfektum (ker-d-um-as). 
Na stránkach 50–51 sa dočítame, ako sa tvorí pasív prézenta a préterita. Nasleduje tvorba 
imperatívu, prevažne formálne zhodného s koreňom a líšiaceho sa podľa prináležitosti k tej 
či onej verbálnej triede: e-slovesá: 2. sg. ker! „rob!“ 2. pl. keren! „robte!“, bičhav! „pošli!“ 
av! „príď!“, atď; je-slovesá: 2. sg. ušti „vstaň!“ 2. pl. ušten! „vstaňte!“; d-slovesá: 2. sg. rode! 
„hľadaj!“, vazde! „zdvihni!“ (do tejto kategórie spadajú aj slovesá s adaptačným morfémom 
-in-, tj. prevzaté slovesá, napr. gr. irine! „vráť sa!“, mac. platine „plať!, ma tinane! „netras sa!“; 
a-slovesá: 2. sg. ha! „jedz!“, ma dara! „neboj sa!“, hasa! „smej sa!“.

Vypožičané slovesá (str. 52) sa tvoria adaptačným sufixom -in- (prípadne -an-, -en-):2 viď 
irin- „vrátiť sa, otočiť sa“ < gk. γυριζ-, tinan- „triasť sa“ < gk. τυναζ-, pranden- „oženiť sa < 
gk. παντρευ-; pri výpožičkách z turečtiny slúži ako báza préteritálny kmeň: Prilep düšün-d-in- 
„myslieť“ < tur. düşün-düm). 

Z modálnych slovies je najčastejšie sloveso mang- „chcieť“, i keď kam- je tiež možné. 
Modálna partikula šaj „môcť“ v prilepskom dialekte chýba. Namiesto nej vystupuje macedónska 
výpožička možin-. Negatívne antonymum našti „nemôcť“ je však v prilepskom dialekte 
produktívne a so sémantickým posunom používané aj vo význame „byť chorý, cítiť sa zle“. 
„Musieť“ je vyjadrené slovanskou lexémou treba te, resp. trebol te, alebo tureckými pôžičkami.

Verbálnu flexiu uzatvára kapitola venovaná nefinitným formám. Sekundárne vyvinutý infinitív 
nie je doložený, ale za to sa stretávame s particípiom pasíva (sufix -do alebo –lo: meklo 
„zanechaný“, halo „zjedený“) a gerundiom (roj-indos „plačúc“). Particípium prevzatých slovies 
je tvorené sufixom -ime (-ame alebo podobne): čist-ime „vyčistený“, prand-(o)ime (-eme) 
„zosobášený“. Syntax (od s. 54) vykazuje relatívne veľkú variabilitu. Nie sú žiadne striktné SVO 
pravidlá, ale obligatórne je poradie VO (dikhlas les „videl(a) ho“).

Sekcia 3.1 vysvetľuje použitie spojok. Medzi parataktické (3.1.1) patria marginálne t(h)aj 
„a“, namiesto ktorého sa užíva (h)em „a (tiež)“ ako pre nominálne tak aj verbálne frázy. Časté 
sú asyndetické konštrukcie (Pelas mulas. „Spadol a umrel.“). Ďalej sú používané macedónske 
spojky i „a (aj)“, ili „alebo“.

Hypotaktické spojky (3.1.2) zahŕňajú te a kaj „že“, te „ak“ funguje aj ako marker kondicionálu 
(Me te džanavas, me te vakeravas tuke. „Ak by som to vedel/a, povedal/a by som ti to.“). 
Podraďovacie spojky sú v niektorých prípadoch kombinované s časticou te alebo so „čo“. 

2 K pôvodu tohto morfému viď Matras 2002: 128; Boretzky-Igla 2004: 302.

Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  173Recenze | Anotace

Vypožičané podraďovacie spojky sú koa/koga „keď“, duri „pokiaľ“, čim „hneď ako“, deka „že“, 
oti „že, pretože“, duri „pokiaľ, zatiaľ čo“.

Životný objekt (3.2.1) je ako v ostatných rómskych dialektoch značený obliquom 
u determinovaných objektov (Jeke [sic] mule manušes kharenas. „Niesli jedného (určitého) 
mŕtveho človeka.“), u neurčitých stojí v nominatíve (Dikhel andre jek [sic] manuš. „Vidí vnútri 
jedného človeka.“).

Zatiaľ čo v ostatných dialektoch je genitív dobre doložený a produktívny (3.2.2), v prilepskom 
nárečí má tendenciu byť nahrádzaný ablatívnou predložkovou frázou (katar o tikno čhavo  
e sasuj, dosl. „od mladšieho syna svokra“ = „svokra mladšieho syna“).

Zdvojovanie objektu (3.2.3) je častým, ale nie obligatórnym fenoménom. Nominálny objekt 
býva zdvojený klitickým zámenom, ktoré musí nasledovať za finitným slovesom (vakeren leske 
e thagareske „hovoria mu, kráľovi“). Zámeno nemá voči nominálnemu objektu žiadnu fixnú 
pozíciu. 

Postavenie vokatívu (3.2.5) je v zhode s pravidlom, ktoré môžeme sledovať v starších 
indoeurópskych jazykoch: ak je vokatív vo vnútri vety alebo na konci, je často neprízvučný 
(porov. Delbrück 1893: 395): Me, phrala, vakerdum lake de dičhol pi buti. „Povedal som jej, 
bratu, aby sa starala o svoje záležitosti.“ 

Posledná kapitola (3.2.6) v rámci syntaxe je venovaná menším javom, ako je napríklad 
použitie reflexívnych zámen v datíve k vyjadreniu „mediálu“, čiže činnosť je obrátená k subjektu: 
hav mange „jem si (pre seba)“, hal peske „on si je (pre seba)“ – ako vidíme, táto konštrukcia 
je ťažko preložiteľná. Sporadicky sa vyskytuje i dativus ethicus: Uštol tuke o raklo. „Vstáva (ti) 
dieťa.“

Pre vyjadrenie intenzity deja sa využíva zdvojenie slovesa (Roven keren o čhave. dosl. 
„Plačú robia deti.“ = „Deti veľmi plačú.“) 

Ďalšia časť (str.–93–67) je venovaná slovnej zásobe. Ako každý rómsky dialekt, je aj ten 
prilepský silne závislý od prináležitosti k dialektálnej skupine a od geografickej polohy. Prilepský 
lexikón sa vyznačuje veľkým počtom turcizmov, slavizmov a do menšej miery grécizmov.

Samotnému glosáru predchádza krátky komentár špecifických problémov z oblasti 
hláskových zmien (ajčha pl. „oči“ < z pôvodnejšieho (j)akh-a,, patrm fem. < patrin „list“, 
epentéza u baravalo < barvalo „bohatý“, šutalo < šutlo „kyselý“ ), či sémantiky. Niektoré 
lexémy majú prenesený význam (andrune „tajná polícia“ < andre „vnútri“, avralo „šialený“ 
< avri „vonku“). 

Glosár obsahuje materiál, ktorý M. Heinschink a N. Boretzky zbierali od polovice šesťdesiatych 
rokov. Prevažne sa jedná o rozprávky a voľné rozprávanie, v menšej miere o materiál zhromažďovaný 
M. Heinschinkom a P. Cech priamymi dotazmi a dotazníkmi od roku 2001 po súčasnosť. 

Jednotlivé lemy obsahujú pôvod európskych výpožičiek (gr., tur., mac., srb.), gramatické 
údaje, varianty, informácie o flexii (obl. a pl. u substantív, čas a diatéza u slovies), a to 
predovšetkým iregulárne tvorených foriem. Nakoniec aj paralely, či prípadné rozdiely voči 
ostatným dialektom (najmä dialektu Florina, ktorým sa hovorí na severozápade Grécka), 
prípadne dialektálnym skupinám.

Poslednú kapitolu (str. 94–141) tvoria vybrané texty (v prilepskom dialekte s nemeckým 
prekladom) zo zbierky Heinschink, z Phonogrammarchivu Rakúskej akadémie vied (5.1) a texty, 
ktoré nahral Norbert Boretzky (5.2). Knihu uzatvára zoznam literatúry a skratiek (str. 142–143).

Záverom je treba skonštatovať, že gramatika prilepského dialektu je – napriek svojej 
stručnosti – prínosom pre poznanie/pochopenie rómčiny ako takej a bolo by viac než žiaduce 

3 Martin Gális je doktorandem na Ústavu srovnávací jazykovědy FF UK. E-mail: rapsod@azet.sk



174  | Romano džaniben 24 (2) | 2017

mať podobnú dokumentáciu a popis každého rómskeho nárečia. 
Martin Gális3

Skratky:

akt. 	 aktív			   obl. 	 obliquus
fem. 	 femininum		  pl. 	 plural
gk. 	 grécky			   prez. 	 prézent
mac.	 macedónsky		  SCR 	 Severocentrálna rómčina
masc. 	 masculinum		  sg. 	 singulár
nom. 	 nominatív		  tur. 	 turecky

Literatúra:

Beníšek, M. 2008. Poznámky k protoromštině. / Notes on Proto-Romani. Diplomová práce. 
Praha: Univerzita Karlova, Filozofická fakulta, Ústav jižní a centrální Asie.

Boretzky, N., Igla, B. 1994. Wörterbuch Romani-Deutsch-Englisch für den südosteuropäischen 
Raum: Mit einer Grammatik der Dialektvarianten. Wiesbaden: Harrassowitz.

Cech, P., Heinschink, M. 2001. Nejstarší zvukový záznam romštiny ve vídeňském fonografickém 
archivu / Prilica taj Pralica / Prilica a Pralica. Romano džaniben, 8 (1), 147–149.

Cech, P., Heinschink, M. 2005. Paramisa fon je Sintesta, sastrune vasteha / Pohádka o Sintovi 
se železnou rukou. Romano džaniben, 12 (3), 57–62.

Cech, P. 2006. Milena a výzkum pohádek. Romano džaniben, 13 (1), 127–137.
Delbrück, B. 1893. Grundriss der vergleichenden Grammatik der indogermanischen 

Sprachen. Dritter Band. Vergleichende Syntax der indogermanischen Sprachen. 
Strassburg: Trübner.

Matras, Y. 2002. Romani: A linguistic introduction. Cambridge: Cambridge University Press.
Turner, R. L. 1966. A comparative dictionary of the Indo-Aryan languages. London: Oxford 

University Press.



  |  175Recenze | Anotace

Laura Corradi
Gypsy Feminism: Intersectional Politics,  
Alliancies, Gender and Queer Activism.
New York, NY: Routledge/Taylor & Francis Group, 2018, 93 s., ISBN: 978-1-138-30033-0

Spojení romské a duhové vlajky, které se v roce 2017 objevilo v kontextu červnové mezinárodní 
konference romské LGBT ve Štrasburku (Votavová, Tišer 2017) a později v rámci srpnového 
pochodu Prague Pride (Ryšavý 2017), vyvolalo mezi reprezentanty Romů v českém kontextu 
bouřlivou diskusi o tom, zda hnutí za práva Romů a hnutí za práva LGBT skupiny můžou stát 
bok po boku, respektive jestli se mohou prolínat (Gálová, Růžička 2017, Berkyová 2017).1 
Obdobné výzvy k diskusi pro širší aktivistické hnutí za práva Romů přicházejí ale rovněž z pozic 
feministických (např. Berkyová 2017; Ort 2017; Uhl 2016). Že v tom české prostředí není 
samo, ukazuje nepochybně důležitá kniha aktivistky a akademičky Laury Corradi.

Kniha o „cikánském feminismu“ (Gypsy Feminism) přináší témata a pohledy, které jsou, 
jak ukázaly výše zmíněné diskuse, v českém kontextu dosud spíše opomíjené. Už samotný 
tento fakt z ní činí publikaci důležitou. Laura Corradi navíc na necelých sto stránkách analyzuje 
nejen specifické výzvy, kterým romský feminismus (jakkoliv není možné jasně určit jeho hranice) 
oproti hlavnímu feministickému proudu čelí, ale současně přináší přehled aktivit romských 
feministických hnutí (či jednotlivých aktivistek a aktivistů) v evropském prostoru i v kontextu 
jednotlivých zemí, a k tomu široký přehled literatury, která se ke sledovanému tématu váže. 

1 Romský feminismus

Knihu Laury Corradi lze vnímat jako komplexní odpověď na implicitně přítomnou otázku „K čemu 
je potřeba romský feminismus?“. Autorka ukazuje, že se nejedná o samoúčelné vydělení 
z hlavního feministického proudu, ale o vyzdvižení témat, která nepokrývají ani hnutí feministická, 
ani hnutí za práva Romů. Romský feminismus je ve svízelné situaci již z toho důvodu, že bojuje 
za práva skupiny lidí, která čelí vícerým podobám marginalizace – genderové a etnické (resp. 
dle terminologie Corradi rasové) a mnohdy i marginalizaci na základě společenské třídy.  
Pro mnohé zúčastněné aktéry je ale navíc boj za práva Romů a boj za práva žen antagonistický 
a stěží jej lze podle nich sloučit v jeden politický postoj, ať už se jedná o postoj dílčích hnutí 
nebo jednotlivců.

1 Emotivní diskuse dále probíhala především na sociální síti Facebook. 



176  |

Feministická hnutí tak podle autorky v boji za práva žen opomíjejí etnický a často i třídní 
aspekt a v jejich agendě není pro romské ženy místo. Protiklad boje za etnickou a genderovou 
rovnost bývá vysvětlován argumentem kulturního relativismu, podle kterého je hodnocení 
postavení romských žen v rámci jejich vlastních komunit a vlastní kultury etnocentrické.2 
Jenomže do svízelné situace se dostávají i samotné romské feministky, na které lze podle této 
logiky aplikovat argument etnocentrismu jen stěží. Narážejí totiž na odpor hned na několika 
úrovních. Kromě toho, že čelí marginalizaci jako Romky ve veskrze rasistické společnosti a jako 
ženy ve společnosti veskrze patriarchální, naráží rovněž na nepochopení v rámci vlastních 
komunit a v rámci romského aktivistického hnutí. Program takových hnutí se totiž odvíjí 
především od etnické nerovnosti a její nápravy, a v tomto světle je na genderovou nerovnost 
nahlíženo jako na marginální problém. Romské feministické hnutí je navíc nepohodlné i tím, 
že poukazuje na nerovnosti v rámci vlastní skupiny – střílí tak do vlastních řad. Kulturní normy 
především izolovanějších romských komunit neumožňují sloučit roli „rebelující“ feministky 
a romské ženy, a mnohé ženy jsou tak postaveny před volbu mezi rolí Romky a rolí feministky. 
Pro mnohé Romky tvoří úzké sociální vazby v rámci vlastní rodiny a komunity důležitý sociální 
mikrosvět v jinak protiromské společnosti, což výše popsanou volbu mezi rolemi dále komplikuje. 
Zastánci romského feminismu si navíc musí dávat pozor, aby nepřiživovali předsudky vůči 
Romům a nepřispívali k obrazu romské kultury jako kultury prostoupené machismem a násilím. 
Jak ilustruje Corradi, s podobným problémem se musela vypořádat např. rumunská kalderaška 
Luminiţa Mihai Cioabă. Ta se tvrdě postavila vlastnímu bratrovi v otázce domluveného sňatku 
své dvanáctileté neteře. Když se ovšem komunita na základě toho dostala pod mediální tlak, 
Cioabă se rozhodla „bránit svou rodinu od kriminalizace a postavila se za ‚cikánské tradice‘“ 
(s. 20). 

V takovéto situaci Corradi volá po nutnosti intersekcionalismu, tedy směru, který se 
nespokojuje s jednou dimenzí skupinové hranice, ale zohledňuje jejich dynamické prolínání. 
Podle ní tak v sobě musí boj za práva Romů témata genderu a třídy integrovat.

Corradi současně ukazuje, jak je důležité zahrnovat i témata, která se vztahují k romské 
LGBT skupině, neboť mohou být s těmi feministickými v lecčems příbuzná. Feministická kritika 
se totiž netýká pouze žen, ale poukazuje rovněž na socio-kulturní konstrukci genderových rolí. 
Právě na očekávání spojená s genderovými rolemi jednotlivci identifikující se s LGBT narážejí. 
Dané problematice věnuje autorka celou jednu kapitolu, ve které odkazuje mj. na výzkum 
Davida Tišera (2015), jednoho z výrazných aktérů výše zmíněné diskuse v českém kontextu. 
V jiné kapitole se věnuje tématu tělesnosti, socio-kulturní konstrukci těl a jejich mediálního 
zobrazování. 

2 Dekolonizace vědy?

Autorčino upozorňování na mnohovrstevnatost identity na příkladu romských žen a vnitřní 
heterogenitu romských skupin obecně, bohužel, nápadně kontrastuje se zjednodušujícím 
náhledem na produkci vědění o Romech. V tomto momentě Corradi čtenářům podsouvá 
jednoznačné rozdělení, ve kterém proti sobě staví „gádžovskou“ (koloniální) a romskou 
(kolonizovanou) perspektivu. Autorka volá po „dekolonizaci vědy“ a zdůrazňuje nutnost 
produkce romského vědění o Romech. Autorčinu argumentaci v tomto ohledu však pokládám 
v několika momentech za problematickou. 

Romano džaniben 24 (2) | 2017

2 Viz recenze na knihu Ivany Šusterové v minulém čísle Romano džaniben (Ort, Hajská 2017). 



  |  177Recenze | Anotace

Předně, Corradi se trefuje do nositelů „gádžovské“ perspektivy, která podle ní trpí iluzí 
objektivity a neutrality vědy, ale v její argumentaci zůstává nejasné, na koho tím konkrétně 
míří. V českém kontextu se tak můžeme ptát – byla nositelkou této „gádžovské“ perspektivy 
„gádžovka“ Milena Hübschmannová, která ve své práci důsledně stavěla do popředí aktérskou 
perspektivu Romů (např. 1970) a v podobném duchu založila a vedla univerzitní obor 
romistika? Nebo jsou to všichni ti romisté a romistky, antropologové a antropoložky, lingvisté 
a lingvistky, kteří si osvojili romský jazyk a pobývali měsíce a roky v romských komunitách? 
Kdo je terčem její kritiky, se od autorky knihy nedozvíme, stejně jako nám její zjednodušené 
uchopení kolonizované vědy neumožní sledovat právě míru zahrnutí aktérské perspektivy těch, 
kterých se výzkum týká. 

Hlas Laury Corradi, který se dožaduje „svržení bílého muže“ a jeho nahrazení romskou 
ženou, není v současné romistické diskusi rozhodně ojedinělý a ona sama ve své knize 
na mnohé obdobné apely odkazuje.  V květnu roku 2017 proběhla na Central European 
University v Budapešti konference Critical Approaches to Romani studies, v jejímž programu 
stojí, že „navzdory narůstajícímu počtu článků, studií a knih, a to zejména po pádu komunismu, 
participace Romů na utváření jejich vlastního diskursu zůstává velmi omezená. Ve jménu 
vědeckosti a objektivity byli Romové de facto vyloučeni z produkce vědění.“3 Apely, které 
na konferenci zazněly, a které se obdobně jako Corradi opírají o teoretické koncepty critical 
race theory, intersekcionalismu, post-koloniálních studií a feministické kritiky, pak ve svém textu 
problematizuje antropolog Michael Stewart (2017). Stewart se ohlíží za historií romistických 
studií a upozorňuje na to, že kritické hlasy nereflektují výrazný posun směrem k aktérské 
perspektivě, který se v produkci vědění o Romech za posledních několik dekád odehrál. 
Současně se ale ptá, kdo a koho vlastně v produkci vědění reprezentuje, respektive kdo a koho 
má právo reprezentovat. Stewart se vymezuje vůči logice, ve které je důležitější, „kdo“ něco říká, 
než „co“ vlastně říká. Dle takové logiky by jinými slovy bylo možné předem určit obsah sdělení 
s ohledem na identitu autora/autorky. 

Aplikujeme-li otázku reprezentace na knihu Laury Corradi, odhalíme nejen nedostatky kritiky 
„koloniální vědy“, ale i další problematická východiska celé knihy. Jestliže autorka staví proti 
sobě „gádžovskou“ a romskou perspektivu, je zajímavé sledovat, kudy vlastně vede dělicí čáru. 
To je důležité pro pochopení nejen toho, kdo může podle Corradi koho reprezentovat, ale i toho, 
o kom vlastně celá její kniha je. Na úvod knihy zařazuje celkem podrobnou terminologickou 
kapitolu, ve které vysvětluje, že k použití termínu Gypsy v titulu knihy ji vedla skutečnost, 
že se jedná o nejpříhodnější zastřešující termín pro skupiny lidí, které čelí různým formám  
anti-gypsyismu. Současně upozorňuje na to, že užívání různých termínů je rovněž politickou 
volbou a termín Gypsy vznikl jako nástroj vytváření „jinakosti“ (othering). Sama však uzavírá,  
že „[r]ozhodnutí použít termín ‚Gypsy Feminism‘ v titulu knihy můžeme rovněž nahlížet jako 
vyjádření víry v potenciál přeznačení [re-signification], jako probíhající politický akt“ (s. xviii). 
V průběhu knihy se pak Corradi při referování o dílčích skupinách či v citacích jednotlivých autorů 
přiklání k užití etnicky specifických termínů. Potud se zdá být její argumentace srozumitelná. 
Problém ovšem nastává v momentě, kdy se skupinu vymezenou zvenčí na základě sdílené 
zkušenosti anti-gypsyismu snaží naplnit jednotným pozitivním kulturním obsahem (respektive 
jednotnou historickou zkušeností), a mluví tak např. o specifikách „cikánského prostředí“ 
(Gypsy milieu, s. 5). Samozřejmě je možné namítnout, že některé kulturní rysy se mohou 
vyskytovat právě jako reakce na marginální postavení, diskriminaci, sociální izolaci atp. Takovou 
analýzu ovšem Corradi nepředkládá a přes uvádění konkrétních případů a upozorňování 

3 Critical Approaches on Romani studies. Dostupné z: http://bit.ly/2finalprogram (překlad vlastní)



178  |

na heterogenitu „cikánských“ skupin se dopouští generalizací, které jsou úskalím každé 
shrnující studie o Romech obecně (resp. o „Cikánech“, Gypsies). A právě s tím souvisí i otázka, 
kdo a o kom může kvalifikovaně vypovídat. Má snad Laura Corradi ze své pozice Travellerky, 
jak se sebe-identifikuje, kvalifikovanější hlas pro výpověď o různých skupinách Romů, než „bílí“ 
akademici a akademičky, kterým ona sama přisuzuje „gádžovskou perspektivu“? A tak, pokud 
Corradi mluví o „gádžovské“ iluzi objektivity, možná by stálo za to zamýšlet se i nad romskou 
iluzí insiderství při produkci vědění o Romech. Navíc, jak upozorňuje i Stewart, představa, 
že Romové mohou v akademii prosperovat jen za předpokladu „odstranění vědeckosti 
a objektivity“ je inverzně rasistická (2017: 143). Obdobně lze vnímat jako sebe-exotizující tvrzení 
Corradi, že v akademickém prostředí „se zdá být příliš málo prostoru pro profesory/výzkumníky – 
obyvatele karavanů, ať už materiálně nebo symbolicky“ (s. 62). Vedle nebezpečí sebe-exotizace 
čelí tento diskurs rovněž nebezpečí viktimizace romských dějin. Stewart upozorňuje, že právě 
tento fenomén se v kritizovaném diskurzu často objevuje a ilustruje jej na textu romské feministky 
Ethel Brooks, která „představuje historii Romů v Evropě potácející se od jedné persekuce 
k druhé“ (Stewart 2017: 136). Nutno podotknout, že viktimizačnímu interpretačnímu rámci, 
ve kterém jsou dějiny Romů vykládány především jako dějiny „násilí na Romech“, se nevyhnula 
ani Laura Corradi, která jej otiskla už v názvu jedné z úvodních kapitol: Historical note: women, 
families, and communities from Porrajmos4 to anti-Gypsyism („Historická poznámka: ženy, 
rodiny a komunity od Porrajmos k anti-gypsyismu“). 

3 Závěr

Bylo by jednoznačnou chybou na základě výše formulované problematizace zcela ignorovat 
intersekcionalistickou kritiku stávajícího akademického diskursu a praxe. Utlačování hlasu Romů 
a žen (resp. romských žen) v akademickém diskursu je rozhodně tématem, kterým bychom se 
měli zabývat. Jedná se o komplexní strukturální problém, který vychází ze širšího společenského 
nastavení, např. problémů ve vzdělávání či pojetí mateřství, a jistě se projevuje v genderově 
a etnicky podmíněných nerovnostech v různých aspektech akademického prostředí. Obávám 
se ale, že řešením není znehodnocení hlasu „bílého muže“ přiřazením zjednodušující nálepky 
„koloniální ‚gádžovské‘ perspektivy“ a následného odstřižení celé jedné skupiny jako a priori 
zaujaté. 

Corradi ukazuje, že romský feminismus se netýká pouze žen – narušováním zavedených 
genderových rolí může osvobozovat i muže od očekávaného dokazování vlastní maskulinity. 
I v otázce odlišných rolí v akademickém prostředí bychom obdobně mohli zaujmout spíše 
integrující přístup. Namísto vylučování „zaujatých“ hlasů a představ o genderově a etnicky 
determinovaném obsahu sdělení přejděme ke sdílení vlastních zkušeností a jejich kritické 
reflexi se zohledněním mocenských pozic. 

Obdobně bychom měli intersekcionalistický přístup zahrnout do vlastních výzkumů. Pokud 
v rámci romistických výzkumů reflektujeme zaujatost a mocenskou pozici oficiálních neromských 
pramenů, které podrobujeme kritice zahrnutím perspektivy samotných Romů, měli bychom 
současně zohledňovat, kdo z romských participantů výzkumu se vlastně dostává ke slovu a zda 
reprodukcí některých postojů nepřistupujeme na mocenské asymetrie mezi Romy samotnými.
Obdobně je nutné klást důraz na reflexi vlastní pozice v rámci výzkumů (respektive v dílčích 
výzkumných situacích) a jejího vlivu na povahu získaných dat. 

Romano džaniben 24 (2) | 2017

4 Na nevhodnost užití termínu Porrajmos upozornil dříve Arne B. Mann (2014).



  |  179Recenze | Anotace

Kniha Laury Corradi je důležitá – autorka v ní v první řadě předkládá komplexní přehled témat 
a aktivit, které se s romským feminismem v evropském kontextu pojí. Ačkoliv její argumentaci 
ve vztahu k „dekolonizaci vědy“ lze vnímat jako problematickou, je nepochybně nutné takové 
téma nastolovat. Diskusi nelze shodit ještě předtím, než pořádně proběhla, ale spíš ji uchopit 
daleko komplexněji a reflexivněji. 

Jan Ort5

Literatura

Berkyová, R. 2017. Renata Berkyová: Teplí, na romskou vlajku nesahat. Romea. 18. 8. 2016. 
Dostupné z: http://www.romea.cz/cz/zpravodajstvi/renata-berkyova-tepli-na-romskou-
vlajku-nesahat [cit. 2018–04–21].

Critical Approaches on Romani studies. Dostupné z: http://bit.ly/2finalprogram [cit. 2018–04–21].
Critical Approaches to Romani studies, May 25–26, 2017. Dostupné z: https://www.youtube.

com/watch?v=3R8h1n94RJw [cit. 2018–04–21].
Gálová, A., Růžička, Č. 2017. Čeněk Růžička: Je zvláštní, když gayové a lesby drží v jedné 

ruce duhovou vlajku, v druhé romskou a mluví o romské hrdosti. Romea. 23. 6. 2017. 
Dostupné z: http://www.romea.cz/cz/publicistika/rozhovory/cenek-ruzicka-je-zvlastni-
kdyz-gayove-a-lesby-drzi-v-jedne-ruce-duhovou-vlajku-v-druhe-romskou-a-mluvi-o-
romske-hrdosti [cit. 21. 4. 2018].

Hübchmannová, M. 1970. Co je tzv. cikánská otázka. Sociologický časopis, 6 (2), 105–118.
Mann, A. B. 2014. Kauza holocaust verzus porrajmos. In: Kumanová, Z., Mann, A. B. (eds.). 

Pripomínanie rómskeho holocaustu. Bratislava: In Minorita, 47–52.
Ort, J. 2017. Romské ženy aneb když v boji za rovnost přehlížíme nerovnosti. Deník Referendum. 

7. 3. 2017. Dostupné z: http://denikreferendum.cz/clanek/24788-romske-zeny-aneb-
kdyz-v-boji-za-rovnost-prehlizime-nerovnosti [cit. 2018–02–21].

Ort, J., Hajská, M. 2017. Ivana Šusterová. Život olašských žen (recenze). Romano džaniben, 
24 (1), 166–171. 

Ryšavý, Z. 2017. V průvodu hrdosti gayů a leseb Prague Pride jel i romský vůz. Romea. 12. 8. 2017. 
Dostupné z: http://www.romea.cz/cz/zpravodajstvi/domaci/prahou-projde-karnevalovy-
pruvod-prague-pride-proti-budou-neonaciste-a-pochod-pro-rodinu [cit. 2018–04–21].

Stewart, M. 2017. Nothing about us without us, or the dangers of a closed-society research 
paradigm. Romani studies, 27 (2), 125–146.

Tišer, D. 2015. Homosexualita u Romů. Bakalářská práce. Praha: Katedra středoevropských 
studií, Filozofická fakulta Univerzity Karlovy.

Uhl, P. 2016. Petr Uhl: Soutěž Miss Roma Romům spíše škodí, než prospívá. Romea. 24. 9. 2016. 
Dostupné z: http://www.romea.cz/cz/zpravodajstvi/petr-uhl-soutez-miss-roma-romum-
spise-skodi-nez-prospiva [cit. 2018–04–21].

Votavová, J., Tišer, D. 2017. Třetí romská LGBTI konference: Jedním z témat byla homofobie mezi 
Romy i ze strany většinové společnosti. Romea. 16. 6. 2017. Dostupné z: http://www.
romea.cz/cz/zpravodajstvi/domaci/probehla-treti-romska-lgbti-konference-jednim-z-temat-
byla-homofobie-ve-vetsinove-spolecnosti-i-mezi-samotnymi-romy [cit. 2018–04–21].

5 �Mgr. Jan Ort je absolventem romistiky na FF UK a studentem antropologie na FHS UK.  
E-mail: honza.ort@gmail.com



Mozes F. Heinschink, Daniel Krasa
Lehrbuch des Lovari
Die Romani-Variante der österreichischen Lovara
ed. Dieter W. Halwachs, Barbara Schrammel-Leber
Helmut Buske Verlag Hamburg, 2015, 388 s. 

Sedmnáct let po  Heinschinkově a  Cechové gramatice lovárského dialektu vlašské skupiny 
romštiny mluvené v  Rakousku (Cech, Heinschink 1998) vyšla v  roce 2015 i  učebnice 
stejného dialektu. Na 388 stranách nabízí po stručném úvodu a přehledu fonologie 22 lekcí, 
slovníček použitých slov a bibliografický rejstřík, který neopomíjí Darócziho klíčovou učebnici 
z maďarského prostředí (Daróczi, Feyér 1988). Jednotlivé lekce mají pevnou strukturu. Začínají 
zhruba jednostránkovým hlavním textem se seznamem nové slovní zásoby (2–4 strany). 
Následuje podrobná gramatika s příklady (4–10 stran) a další, tematicky zaměřený seznam slov  
pro rozšíření slovní zásoby (2-4 strany). Poté se na jedné stránce vysvětlují kulturní specifika 
Lovárů na základě běžných jazykových obratů a rčení. Závěr tvoří cvičení zaměřená na upevnění 
probrané gramatiky a  slovní zásoby (2–3 strany). Prezentovaný dialekt odpovídá zmíněné 
gramatice a  až na  jednotlivá lexikální a  gramatická specifika i  okolním lovárským varietám 
v  Maďarsku, na  Slovensku a  v  Česku. A  samozřejmě odpovídá i  mluvě své nejslavnější 
exponentky, nedávno zemřelé Ceiji Stojky (připomeňme zde její knihu Žijeme ve skrytu, kterou 
česky vydal Romano džaniben a Argo). Referenčním jazykem je pochopitelně němčina, tzn. že 
jevy němčině vlastní, jako např. člen, není zapotřebí rozebírat v detailu, zatímco fonologie (např. 
palatály) nestačí jen uvést. Po didaktické stránce je učebnice pojata klasicky s velkým důrazem 
na hustotu učiva. Jedna učebnice obsahuje takto veškerou základní gramatiku daného dialektu 
a 1600 slovíček.

Vnější úprava knihy, jestli to tak lze vůbec nazvat, jistě odradí náhodné zájemce, obdobně 
jako suchopárná, tradičně pojatá didaktika. V  tom učebnice zklamala ve srovnání s mimořádně 
povedeným jazykovým průvodcem romštinou stejných autorů v řadě Kauderwelsch (Heinschink, 
Krasa 2010), který ovšem mířil na jiné publikum. Kdo však cíleně hledá podklad k tomu, aby se 
lovárštinu začal učit jako samouk, nebo ještě lépe za asistence rodilého mluvčího, je pro něj toto  
ta správná kniha. V ruce má kompletní popis dialektu opatřený četnými příklady spolu se základním 
lexikem, cvičeními i klíčem k nim. Jako bonus pak získává také znalost bezpodmínečně nutných 
„zdvořilostních frází“, o  kterých by se mělo spíše mluvit jako o  základní kostře dialogu, kolem 
níž se namotává tkáň hovoru a bez níž obsah sdělení sice k  adresátovi dojde, ale mluvčí i  při 
sebelepší výslovnosti dává najevo, že je v dané kultuře cizincem. Fráze jsou zde nejen vyjmenovány,  
ale i prakticky zabudovány do cvičných textů. Oproti obalu je tedy vnitřek knihy přívětivější, bohatě 

180  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



strukturovaný, se spoustou tabulek, rámečků a milých kreseb neuvedeného ilustrátora.
Nejzajímavější jev představovaného dialektu, který se táhne celou učebnicí, je, z pohledu 

sousedních variet lovárštiny, vliv němčiny. Bez bližšího vhledu do geneze učebnice a charakteru 
dialektu nelze říct, jestli se jedná o vliv:
·	 struktury variety samotné, přijatý už celou komunitou;
·	 idiolektu Romů-konzultantů;
·	 �nepřirozené situace při sepisování příkladů (překlad z  němčiny, německé jazykové 

nastavení během konzultací); 
·	 �nedostatečné reflexe ze strany rodilých mluvčích zapojených do závěrečných korektur, 

kterým možná jen nedošlo, že navržené věty by v přirozeném prostředí takto nezněly.
Na  s. 272 stojí například věta but darav orvošendar „bojím se doktorů“, kde němčina 

dovoluje určitý i neurčitý (tj. zde nulový) člen (ich habe Angst vor [den] Ärzten), zatímco 
lovárština mluvená v  Česku by preferovala určitý člen (le orvošendar). V  textu lekce  
(na  s. 53 i  jinde) se vyskytuje často osobní zájmeno v  nominativu „von“ (von-i anda 
Njamco „Je z  Německa“), kde je to v  romštině zbytečné (čekal bych anda Njamco-j). 
Taková konstrukce sice není nemožná, ale že se v  knize vyskytuje tak často, lze vysvětlit 
nejsnáze jako vliv němčiny, bez bližšího určení, o kterou z výše zmíněných příčin se jedná. 
Dalším příkladem je možná věta muro rom si jek šundó kováči „můj manžel je slavný kovář“  
(s. 50). Použitý určitý člen „jek“ sice opět v  tomto použití nelze vyloučit, ale znovu může 
být zapříčiněn i zřejmým vlivem němčiny („ein berühmter Schmied“). Lexikální vliv němčiny 
může stát také za  odlišným významem pro gláža, v  česko-slovenském prostředí „láhev“, 
v německém „sklenice“ (něm. Glas, ve zdejší lovárštině pohári).

Někdy se v textech objevují drobnosti, které bych coby autor měl potřebu ověřit. Slovo 
rjat „krev“ zní ve  mně známých lovárskych pramenech nejotovaně rat. Litera „litr“ znám 
v  mužském rodě jako literi. Pozoruhodné jsou nepalatalizovaný tvar romni (zde romnji) 
„Romka, manželka“ a absence exonymu pro Slovensko Toco – učebnice zná jen Slovakija. 
Zajímavá je i  diftongizace u  slova Dejl „Bůh“, které by mělo po  vzoru absence diftongů 
u  ostatních dlouhých -e- (djes místo *djejs „den“, khere místo *khejre „doma“) znít Del. 
Na okraj zmiňuji též psaní akcentu u některých jednoslabičných slov ná „ne (v konjunktivu)“ 
a sár „jako“, o jejichž smyslu by též bylo možné debatovat. 

Těžké bylo asi rozhodnutí, který z  jevů znázorňovat graficky: vokalickou délku nebo slovní 
přízvuk? Česká tradice psaní lovárštiny se rozhodla pro délku, zatímco románská, vycházející  
ze zápisu kalderaštiny, si vybrala přízvuk. Autorský tým zdůraznil, že indikování obou vlastností by 
přetížilo čtení i psaní textů. Přesto jsou obě důležité, pro názornost stačí být absolventem jedné 
školy a začíst se do učebnicového textu z produkce druhé školy. Autoři se rozhodli pro značení 
přízvuku. Mě, zvyklého na značení délek, tak v předloženém textu zarazí zápis nejednoho slova, 
protože mám přízvuk zautomatizovaný na  jiné pozici. Jsem přesvědčen, že obdobné „objevy“ 
učiní student trénovaný správným kladením přízvuku, ale s nejistotami ve výslovnosti délek, když 
si čte texty česko-slovenské provenience. Na tomto místě mohu navrhnout možnost, jak uspokojit 
obě potřeby studenta. Vychází z praxe předložené učebnice používat diakritiku nikoli jako součást 
kodifikace, nýbrž jako didaktický prostředek. Pro část učebnice funguje, ale v pozdějších lekcích 
už ne. Návrh spočívá tedy v  tom, značit diakritikou oba jevy, ale v  různých částech učebnice. 
Samozřejmě by se musely používat různé způsoby značení, aby nedošlo k záměně.

Peter Wagner1

1 �Autor pracuje v oblasti výzkumu trhu. Část svého života věnuje Romům, romštině a romistice. E-mail: 
o.petris@volny.cz

  |  181Recenze | Anotace



Literatura:

Cech, P., Heinschink, M. 2001. Basisgrammatik – Arbeitsbericht 1 des Projekts Kodifizierung 
der Romanes-Variante der österreichischen Lovara. Wien: Verein Romano Centro.

Daróczi, J., Feyér, L. 1988. Zhanes Romanes – Cigány nyelvkönv. Budapest: A Madyarországi 
Cigányok Kulturális szövetsége.

Heinschink, M., Krasa, D. 2010. Romani Wort für Wort. Kauderwelsch-Band 177. Bielefeld: 
Reise Know-How.

182  | Romano džaniben 24 (2) | 2017



  |  183Recenze | Anotace



Romano džaniben – 24. ročník – 2/2017
Časopis romistických studií

Tento časopis vychází díky finanční podpoře Ministerstva kultury České republiky v rámci 
programu Podpora rozšiřování a přijímání informací v jazycích národnostních menšin.

Dále byl financován hlavním městem Praha z Celoměstských programů podpory
aktivit národnostních menšin na území hl. m. Prahy pro rok 2017 a Úřadem vlády ČR 

z programu Podpora implementace Evropské charty regionálních či menšinových 
jazyků pro rok 2017.

Vydává Romano džaniben, z. s.
Biskupcova 85, 130 00 Praha 3

e-mail: dzaniben@email.cz, www.dzaniben.cz
bankovní spojení: 161582339/0300

Šéfredaktoři: Pavel Kubaník, Helena Sadílková
Redaktorky: Lada Viková, Eva Zdařilová

Redakční rada:
Mgr. Michael Beníšek; PhDr. Jan Červenka, Ph.D.; Mgr. Viktor Elšík, Ph.D.;  

Mgr. Lucie Fuková; PhDr. Jana Horváthová; PhDr. Anna Jurová, CSc.;  
Mgr. Pavel Kubaník; PhDr. Arne B. Mann, CSc.;  

Mgr. Alexander Mušinka, Ph.D.; Mgr. Tatiana Podolinská, Ph.D.;  
Helena Sadílková, Ph.D; Mgr. Lada Viková; Dipl.–Phys. Peter Wagner, Ph.D.

Seznam recenzentů je uveden na webových stránkách
www.dzaniben.cz.

Sazba: Kateřina Krčíková
Obálka: Daniela Kramerová

Tisk: VS Tisk, Praha
Náklad: 300 ks

Doporučená cena: 160 Kč
Roční předplatné: 320 Kč (včetně poštovného a balného)

ISSN 1210-8545
Evidenční číslo podle tiskového zákona: MK ČR E 6882

Nevyžádané rukopisy a fotografie se nevracejí. Obsah zveřejněných polemických článků
nemusí být totožný se stanoviskem redakce. Podávání novinových zásilek povoleno

Ředitelstvím pošt Praha č.j. NP 1360/1994 ze dne 24. 6. 1994.


