
časop is  romis t i ckých  s tud i í  |   1  |  2023

č
a

s
o

p
is

 r
o

m
is

ti
c

k
ý

c
h

 s
tu

d
ií 

| 
 3

0
. 

ro
čn

ík
 

| 
1

 |
 2

0
2

3



časopis romistických studií | 30. ročník | 1/2023



EDITOR ČÍSLA: 
Jan Ort
Seminář romistiky, Ústav etnologie a středoevropských a balkánských studií,  
Filozofická Fakulta Univerzity Karlovy

[Jan Ort]
© Univerzita Karlova, Filozofická fakulta, 2023 

Na obálce:
She is monster | Emília Rigová, 2020, barevná digitální montáž



Obsah

Jan Ort
Sociální mobilita Romů z dekolonizační perspektivy. 
Úvod k tematickému číslu Romano džaniben �  5

RECENZOVANÁ ČÁST

Jan Ort
Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“. Cikánství jako 
struktura vztahů a logika sociální mobility v období socialismu� 27

Tomáš Reichel
Zkušenosti Romů ve světě dominance neromské normality� 57

Kamila Fiałkowska, Michał P. Garapich, Ignacy Jóźwiak, 
Elżbieta Mirga-Wójtowicz, Sonia Styrkacz, Monika Szewczyk
Anti-paćiv v gádžovské akademii, Ficowského stíny – a co s nimi? 
Cvičení v reciproční etnografii a dekolonizaci polské romistiky	�  77

NERECENZOVANÁ ČÁST

Jan Ort
Postkoloniální teorie a romistika. Diskusní fórum� 105

Jekatyerina Dunajeva
Dekolonizace produkce vědění. Kritický obrat v romistických studiích� 107

Ondřej Slačálek
Toto není český Floyd. Romové a cesta  
postkoloniální teorie do střední Evropy� 119

Anna Remešová
K výběrovému univerzalismu muzejních institucí� 133



4  | Romano džaniben 1 | 2023

Jan Ort, Renata Berkyová
Koho vlastně zastupujeme? Debata angažovaných Romů 
o romské společenské pozici a protiromském rasismu � 143 
(Diskutovali: Renata Berkyová, Alica Sigmund Heráková,  
Vladimír Horváth, Michal Mižigár, Emília Rigová.)	�

Pavel Kubaník, Jan Ort, Kornélie Peterková
O parňipen but kerel adádžive / Že jsi bílý, to dělá dnes hodně.
S Marcelem Klempárem o práci v zahraničí a o tom, co mu přinesla.� 158

RECENZE | ANOTACE

Simon Constantine:
Sinti and Roma in Germany (1871–1933) (Pavel Baloun)	�  177

Olga Fečová:
Den byl pro mě krátkej. Paměti hrdé Romky (Eva Zdařilová)� 182

Garry C. Steele:
Čhávata z manéže. S romským rodinným cirkusem Amerikou 
třicátých let (Lada Viková)� 185



  |  5Jan Ort | Sociální mobilita Romů z dekolonizační perspektivy

| Jan Ort1

Sociální mobilita Romů z dekolonizační 
perspektivy. Úvod k tematickému číslu  
Romano džaniben2, 3

Když jsme s  kolegou Jaroslavem Šotolou (Filozofická fakulta, Univerzita 
Palackého v Olomouci) přijali výzvu sestavit pro Romano džaniben tematické 
číslo k  sociální mobilitě Romů, bylo zřejmé, že nám nepůjde o  pouhé 
poukazování na příběhy Romů a Romek, kteří zažili určitý socio-ekonomický 
vzestup a  vymykají se tak dominantní společenské představě o  Romech jako 
lidech marginalizovaných, žijících na  okraji. Chtěli jsme spíše poukázat 
na  širší způsoby chápání romské společenské pozice. Usilovali jsme přitom 
o  kritickou revizi společensky převažujícího pohledu, ve  kterém je sociální 
mobilita Romů chápána primárně v logice integrace zástupců marginalizované 
menšiny do majoritní společnosti. Šlo nám zde především o zachycení aktérské 
perspektivy samotných Romů, tedy toho, jak oni sami nahlížejí vlastní pozici 
ve společenských vztazích. V těchto důrazech jsme navazovali na svoje vlastní 
dřívější výzkumy, ve kterých jsme shodně docházeli k tomu, že většinově chápaná 
sociální mobilita Romů narážela na  rasové struktury společnosti – i  zdánlivě 
„integrovaní“ Romové byli nadále na základě etnorasových kritérií ze společnosti 
situačně vylučováni a odsouváni v ní do údajně přirozeného podřadného postavení 
(Ort 2022b; Šotola, Rodríguez Polo 2016; Šotola et al. 2018).

Nutno podotknout, že v  českém a  slovenském kontextu nejsou uvedené 
práce ve  vztahu k  tématu sociální mobility Romů ničím kompletně novým. 
Byla to především zakladatelka pražské romistiky Milena Hübschmannová, 
která dlouhodobě představovala Romy v jejich pestrých společenských pozicích 
a  sledovala právě i  téma možné změny jejich společenského postavení (viz 
např. Hübschmannová 1999a, b). Nárůst antropologického zájmu o  Romy 
na  začátku nového tisíciletí byl spojen především s  regionem východního 
Slovenska a  s  tématy společenské segregace a  marginalizace. Takové zaměření 
cílilo především na  zasazení situace tzv. „romských osad“ do  širších struktur 
socio-ekonomických vztahů (např. Jakoubek, Hirt 2008; Kužel 2000; Scheffel 
2009). I  v  reakci na  tento převažující zájem pak další výzkumníci přenesli 
důraz na  širší škálu témat spojených se sociální mobilitou, konkrétně témata  

1 �Autor je romista, působící na Semináři romistiky, ÚESEBS FF UK. E-mail: jan.ort@ff.cuni.cz
2 �Jak citovat: Ort, J. 2023. Sociální mobilita Romů z dekolonizační perspektivy. Úvod k tematickému číslu 

Romano džaniben. Romano džaniben 30 (1): 5–24.
3 �Za podnětné komentáře k textu děkuji Jakubu Ortovi a redakci Romano džaniben.



Romano džaniben 1 | 20236  |

tzv. „integrovanosti“ (Kobes 2012), sociální mobility navázané na migraci (např. 
Dobruská 2018; Hajská 2017, 2019; Grill 2012, 2015a, b, 2017; Ort, Dobruská 
2018), politické participace Romů (Hájková 2020; Hrustič 2015; Hrustič, 
Poduška 2018) a  společenské změny spojené s  náboženskou konverzí (např. 
Podolinská, Hrustič 2010, 2011; Dobruská 2018; Ripka 2014). Někteří autoři při 
sledování romských ekonomických strategií a chápání struktury sociálních vztahů 
opustili východní Slovensko (Abu Ghosh 2008, Ripka 2014), jiní se odklonili 
od etnografické metody a na základě biografických rozhovorů sledovali příběhy 
těch, kteří se „nenechali vyloučit“ (Fónadová 2014). Paralelně k  tomu přitom 
probíhalo přehodnocování zažitých předpokladů i při výzkumu romské historie, 
kde začali být Romové vyvazováni z pozic objektů a obětí politik na ně namířených 
a nově vnímáni především jako aktéři, kteří jsou schopni prosazovat své vlastní 
zájmy (Donert 2008, 2017; Marushiakova, Popov 2022; Sadílková 2013, 2016, 
2017, 2018, 2020; Ort 2022a, 2024 [v přípravě]). V českém a slovenském prostředí 
byl zájem o téma sociální mobility již dříve stvrzen tematickým interdisciplinárně 
pojatým číslem Slovenského národopisu (Škobla, Hrustič 2020). 

V  poslední době přitom vyšly i  autobiografické literární texty samotných 
Romů, které jsou v  různé míře rámovány právě jako příběhy vlastní sociální 
mobility (Banga 2021, Banga 2022, Fečová 2022, Tanzer 2022). K  některým 
z nich se přitom vrátím níže – umožňují totiž sledovat zažité způsoby rámování 
sociální mobility i z romské autorské perspektivy. 

Postkoloniální teorie

Je zřejmé, že uvedené texty představují širokou škálu různých témat a  je rovněž  
obtížné v  nich vysledovat jednotící přístup a  teoreticko-metodologické ukotvení. 
Při  sledování různorodosti aktérských pozic Romů, jejich životních trajektorií,  
zkušeností, ekonomických strategií a  širších strategií sociability se zde ale nutně  
dotýkáme požadavků po  dekolonizaci produkce vědění o  Romech, ale i  související 
postkoloniální kritiky dominantních struktur a  diskursů. Koneckonců, některé 
dosavadní texty s touto perspektivou ve vztahu k situaci Romů v Česku a na Slovensku již  
záměrně pracují (viz např. Barša 2015; Doubek et al. 2015; Guy 1977, 1998;  
Lánský 2014; Oravcová, Slačálek 2020; Ort 2016, 2017, 2021, 2022b;  
Slačálek 2011), nemluvě o  mezinárodní romistické diskusi, kde se tento důraz  
přenesl do  vzniku nového myšlenkového proudu kritických romistických studií  
(Critical Romani Studies), podpořeného stejnojmenným časopisem (viz Dunajeva  
v  tomto čísle). S  Jaroslavem Šotolou jsme se proto rozhodli u  tématu zastavit a dát 
v tomto čísle prostor diskusi o možnostech a limitech využití postkoloniálního myšlení 
v  tuzemském široce chápaném romistickém bádání a  jeho návazné dekolonizaci. 
Jakkoliv nakonec kolega Šotola od  spolueditování předkládaného čísla z  časových 
důvodů odstoupil, jeho vstupní příspěvek v podobě našich diskusí nechci opomenout. 



  |  7

Postkoloniální myšlení, jak jej zde chápeme, neodkazuje pouze na  určité 
stereotypy, které se odvíjejí od  historicky utvářeného obrazu „cikána“, ale také 
na  skutečnost, že vymezení Romů jako „koloniálních Druhých“ je vepsáno 
do  chápání a  fungování dominantní společnosti a  je inherentní součástí jejích 
rasizovaných struktur. Ani sledovanou sociální mobilitu tedy není možné 
od takového nastavení společnosti oddělit, ať už její konkrétní rámování logiku 
koloniálních vztahů stvrzuje, nebo ji určitým způsobem narušuje. Koneckonců, 
samotný zájem o toto téma je leckdy motivovaný zakořeněnými představami (nebo 
snahou o jejich vyvracení) o „zaostalých“, chudých a celkově marginalizovaných 
Romech. Reflexe stávajících mocenských vztahů ovšem nutně vede i k otázkám 
dekolonizace. Tu zde chápeme jako přenastavení podmínek, ve  kterých je 
produkováno vědění o Romech, a to s cílem přiznat v těchto procesech klíčovou 
pozici Romům samotným, respektive zahrnout romskou zkušenost a perspektivu.

Do  diskusního fóra k  postkoloniální teorii, otištěného v  nerecenzované 
části předkládaného čísla, se nakonec sešly celkem tři příspěvky. Jekatyerina 
Dunejeva se ve  svém textu zaměřila na  kritický obrat na  poli mezinárodní 
romistiky, který vedl k zavedení myšlenkového proudu kritických romistických 
studií. V  přehledovém příspěvku, který představuje důležitý kontext využití 
postkoloniálního myšlení v  romistice, reflektuje mj. širší diskusi o  tom, kdo 
a jakým způsobem utváří (a může utvářet) vědění o Romech. V dalším příspěvku 
se věnuje Ondřej Slačálek „cestě postkoloniální teorie do střední Evropy“, když 
akcentuje nutnost sledování pozice Romů v  širších mocenských a  rasových 
hierarchiích, zde především ve vztahu Západu a Východu a toho, co antropolog 
Kalmar nazývá „easteuropeanismem“ (Kalmar 2022). Pokud Slačálek volá 
po  nutnosti zohlednění regionálních podmínek při aplikaci postkoloniální 
teorie, text Anny Remešové je konkrétním příkladem takového přístupu. 
Autorka v něm sleduje širší diskusi o dekolonizaci muzeí (nejen) na příkladu 
způsobu vyobrazení Romů ve stálé expozici Národního muzea Dějiny 20. století 
(viz též autorčina dřívější recenze v RDž – Remešová 2020).

Na  diskusní fórum navazuje editovaný přepis moderované debaty veřejně 
činných Romů a  Romek ze Slovenska a  z  Česka – Renaty Berkyové, Alice 
Sigmund Herákové, Vladimíra Horvátha, Michala Mižigára a  Emílie Rigové, 
kteří reflektují vývoj společenské pozice Romů v  těchto dvou zemích, vlastní 
pozici v  boji za  jejich rovnocenné postavení, podoby protiromského rasismu, 
ale i osobní zkušenosti s  různými očekáváními, která jsou na ně jako na Romy 
a Romky v jednotlivých oblastech jejich působení kladeny. Pokud diskutanti sami 
sebe chápou v určitých kontextech jako „romské lídry“ a vyrovnávají se se vztahem 
k marginalizovaným Romům „z osad“, návazný rozhovor s Marcelem Klempárem 
z  východoslovenské obce Medzev zastupuje druhou jmenovanou perspektivu. 
Klempár zde reflektuje svoji životní trajektorii v linii vlastní zahraniční pracovní 
migrace a z této perspektivy nahlíží i na povahu vztahů ve své rodné obci, kam 

Jan Ort | Sociální mobilita Romů z dekolonizační perspektivy



Romano džaniben 1 | 20238  |

se po  letech strávených s  rodinou v  zahraničí vrátil. Rozhovor zde uvádíme 
v romském originále i v jeho českém překladu. 

Motivace pro zařazení těchto rozhovorů je zřejmá – nechtěli jsme se zde omezit 
na  pouhé teoretizování o  dekolonizaci romistiky, aniž bychom zprostředkovali 
perspektivu Romů. Na  druhé straně není možné si nevšimnout asymetrické 
pozice, ve které se zde perspektiva Romů ocitá. Zatímco Neromové zde vystupují 
jako autoři svébytných příspěvků, které dostávají požadavků akademických 
měřítek, Romové jsou zde zastoupeni v editovaných přepisech rozhovorů, které 
navozují pocity méně prestižního (z  hlediska akademické diskuse) a  méně 
autorského formátu. Zde je ale současně nutné připomenout zastoupení romských 
autorek v  kolektivním recenzovaném článku (Fiałkowska et al. v  tomto čísle), 
ale i zapojení romských recenzentů odborných textů (byť ti zůstávají – v tomto 
kontextu poněkud příznačně – anonymizovaní a tedy neviditelní). 

K  přetrvávající asymetrii příspěvků lze doplnit dvě věci. Za  prvé, takové 
rozdělení není výsledkem primárního editorského záměru, když jsme s žádostí 
o autorský text oslovili i  řadu romských autorů a autorek, a  to i ze zahraničí. 
Když bychom se zamýšleli nad příčinou jejich absence ve  finální podobě 
diskusního fóra, mohli bychom připomenout jednak celkové strukturální 
znevýhodnění Romů ve  vzdělávacím systému, prekarizaci Romů v  už tak 
prekarizovaném akademickém prostředí (srov. Grill 2020, viz též Fiałkowska et 
al. v tomto čísle), případně možnou přetíženost romských akademiků, kteří jsou 
žádáni o participaci na výzkumných projektech právě při sílících požadavcích 
po  dekolonizaci. Za  druhé, při oprávněných požadavcích po  demokratizaci 
produkce vědění je snad na čase rozšířit představy o tom, co vše je relevantní 
příspěvek do  akademické diskuse, respektive rozšířit možné podoby (textové 
i netextové) takových příspěvků.

Postkoloniální teorie se nakonec ukázala jako inspirativní nástroj ke sledování 
sociální mobility Romů i v příspěvcích, které byly zaslány do recenzované části 
předkládaného čísla. Tomáš Reichel použil dílo Frantze Fanona Černá kůže, bílé 
masky (2011) k analýze rozhovorů se dvěma romskými vysokoškoláky zaměřenými 
na proměny jejich chápání vlastní etnické identity v čase a celkově na každodenní 
prožívání romství, respektive projevů protiromského rasismu. Romsko-neromský 
kolektiv autorů (Fiałkowska et al.) vyzývá ve svém textu k dekolonizaci romistiky 
v Polsku, když sleduje jednak projevy mikroagresí („anti-paćiw“) vůči romským 
badatelům a badatelkám v polském akademickém prostředí, ale zároveň utváření 
pokřiveného exotizujícího obrazu Romů v  různých výzkumných tématech,  
případně vynechávání Romů z  širších dějinných příběhů. Nakonec i  můj 
text, v  tomto čísle řazený jako první, přejímá důrazy postkoloniální teorie  
a  dekolonizace, jakkoliv k  nim explicitně neodkazuje. V  mikrohistoricky 
laděném článku ukazuji, jak se dobově utvářená kategorie „cikánství“ podílela 
na strukturování vztahů (a zde opět i na chápání sociální mobility) v konkrétních 



  |  9

místech.  Tento příspěvek tak může vést ke  sledování určitých (dis)kontinuit 
v rasizovaném postavení Romů v Česku a na Slovensku, ale i k vytyčení možností 
studia dějin Romů s primárním zacílením na různorodost jejich vlastního aktérství. 

Regionalita postkoloniální teorie

Po stručném představení textů publikovaných v předkládaném čísle se zaměřím 
na  některá témata, která se od  nich odvíjejí. Prvním z  nich je zohlednění 
regionality při aplikování postkoloniálních teorií. Za  klíčový lze v  tomto 
ohledu považovat text Slačálka, který nám mj. připomíná, že pokud nemá být 
postkoloniální teorie samoúčelná, musí být vždy navázána na  studium lokálně 
specifických podmínek. Ve svém textu například sleduji kategorii „cikánství“ tak, 
jak byla utvářena v  oficiálním a  veřejném diskursu Československa šedesátých 
let a  jak byla vyjednávána v  prostředí východoslovenského venkova, tedy 
v periferní a marginalizované oblasti tehdejšího státu – jinými slovy, nezaměřuji se 
na „cikánství“ ve všech jeho obecných charakteristikách. Text autorského kolektivu 
okolo Fiałkowské nám zase připomíná, že dekolonizační snahy mohou vstupovat 
do odlišných situací v jednotlivých zemích střední a východní Evropy. Autoři textu 
uvádí, že Polsko do značné míry minuly mezinárodní „debaty, inovace a kritické 
metodologické dekonstrukce“ navázané na výzkum mezi Romy (s. 80). Totéž ale 
nelze i při zachování kritického přístupu konstatovat o situaci romistiky v Česku 
a na Slovensku. V těchto zemích můžeme sledovat vedle značně odlišného podílu 
romské populace na celkovém počtu obyvatel (v třiceti sedmi milionovém Polsku 
žije několik desítek tisíc Romů) i odlišnou historii badatelského zájmu o Romy 
a  jeho institucionalizace – zde je nutné zdůraznit především unikátní pozici 
pražské romistiky, jejíž založení jako univerzitního oboru navazovalo v roce 1991 
především na  dlouhodobé výzkumné, pedagogické a  šířeji společenské aktivity 
Mileny Hübschmannové (viz Romano džaniben 2006). A  tak zatímco polská 
romistika v dekolonizačním boji usiluje o vymanění se z „Ficowského stínů“ (viz 
Fiałkowska et al. v tomto čísle), badatelé v českém a slovenském prostředí mohou 
naopak navazovat na bohatou interdisciplinární literaturu, a to právě i takovou, 
která klade důraz na aktérství a zkušenosti Romů samotných. 

Pokud Slačálek ve svém příspěvku říká, že komplexní analýzu společenského 
postavení Romů ve sledovaném regionu nelze provést bez zohlednění specifické 
pozice střední Evropy, respektive vztahu mezi Západem a Východem, jiní autoři 
akcentují nutnost čtení a  nové interpretace textů domácích autorů namísto 
„sebekolonizačního“ přejímání textů západních (Hrešanová 2023, Buchowski 
2012). Ve  vztahu k  dekolonizaci produkce vědění o  Romech v  Česku přitom 
Hrešanová věnuje značný prostor právě časopisu Romano džaniben jako ojedinělé 
platformě, která „poskytuje teoretickou inspiraci pro dekolonizaci širšího 
antropologického bádání a zmocňuje ty, jejichž hlasy byly dosud v České republice 

Jan Ort | Sociální mobilita Romů z dekolonizační perspektivy



Romano džaniben 1 | 202310  |

a v akademických debatách potlačovány“ (Hrešanová 2023: 426). To je pochopitelně 
hřejivé ocenění pro dlouhodobou práci redakce časopisu, který v tomto roce slaví 
již třicet let své existence. Nahlíženo z této perspektivy lze současně konstatovat, 
že publikování tematického čísla zaměřeného na dekolonizaci a postkoloniální 
teorii není pouhou reakcí na  sílící mezinárodní trend (nejen) v  romistice (srov. 
Dunajeva v tomto čísle), ale pojmenováním dlouhodobého zaměření časopisu. To 
nás nakonec vede zpět k osobě Hübschmannové, která stála u jeho vzniku a důraz 
na  zprostředkování romské perspektivy otiskla přímo do  jeho názvu – spojení 
Romano džaniben zde sama překládá jako „Romská věda, Vědění o  Romech, 
Poznávání Romů, Romské vědění /tj. co Romové vědí/“ (Hübschmannová 
1994: 3). Sama Hübschmannová přitom důrazy, které bychom dnes mohli 
označit za  postkoloniální a  dekolonizační, akcentovala již daleko dříve. Činila 
tak ve  svých textech, ve  kterých už v  druhé polovině šedesátých let převracela 
logiku společenského „problému“ a z údajné „necivilizovanosti“ Romů přenášela 
pozornost na  protiromské postoje ve  společnosti a  na  diskriminační politiky 
státu, které upíraly Romům právo na kulturní sebeurčení (např. Hübschmannová 
1967, 1968, 1970). Současně ale tyto důrazy převáděla do  konkrétní politické 
praxe, například aktivitami ve Svazu Cikánů-Romů (1969–1973), nebo motivací 
Romů k  jejich vlastní autorské tvorbě (viz např. Giňa 2013, Ryvolová 2021). 
Dosud nesamozřejmé důrazy formulovala i později, jako když se vymezila vůči 
chápání Romů jako věčných „hostů“ v evropské společnosti (1994: 6), nebo když 
poukazovala na  jejich silně rasizované společenské postavení (Hübschmannová 
1999a; na podobnost některých jejích tezí s prací klíčového autora postkoloniálního 
myšlení Fanona jsem upozornil ve své diplomové práci, Ort 2017: 25–37). 

Nemyslím si, že „každý, kdo se zajímá o  romskou tematiku v  Česku 
a na Slovensku (Rom i gádžo), musí začít tím, že díla Hübschmannové nekriticky 
vstřebá“, parafrázujeme-li reflexi všeobecného apelu v kontextu polské romistiky 
ve  vztahu k  dílům Ficowského (viz Fiałkowska a  kol. v  tomto čísle, s. 80). 
Měli bychom ale začít tím, že Hübschmannovou, ale i  další tuzemské autory 
a  autorky, budeme při romistickém bádání a  širším zájmu o  romistická témata 
důsledně a kriticky číst. Důsledně proto, že obsahují bohatý empirický materiál 
o různých aspektech života Romů, když přitom víme, že kvalitní dekolonizační 
i  jiná teoretická diskuse se bez empirické ukotvenosti neobejde. Důsledně ale 
také proto, že tyto texty mohou právě jako texty Hübschmannové obsahovat 
některé důrazy, které mnohdy užasle objevujeme v  daleko pozdějších textech 
zahraničních autorů – a ty následně také citujeme. A kriticky proto, že si to – tak 
jako každé jiné texty – zaslouží. Jakkoliv nadčasové mohou být některé důrazy, 
texty byly psány v  rozdílných kontextech, z  jiných pozic, někdy i  s  odlišným 
cílem. Například oprávněná kritika diskriminační povahy asimilačních politik 
komunistického Československa ze strany Hübschmannové vedla k paradoxnímu 
efektu, kdy romistické texty dlouhodobě akcentovaly devastující vliv asimilační 



  |  11

politiky na  kolektivně chápanou „tradiční romskou kulturu“, ovšem přehlížely 
aktérské perspektivy samotných Romů. Tyto perspektivy přitom otevírají daleko 
komplexnější možnosti náhledu na sledované období socialistické diktatury (viz 
Ort v tomto čísle, dále např. Ort 2024 [v přípravě], Sadílková 2016). 

Čtení (a  citování) tuzemských textů má i  nutně jazykový rozměr. Při 
všeobecném tlaku v  rámci akademického prostředí na  zahraniční, a  tedy 
anglickojazyčné publikace, se zdá být nepatřičné citování zdrojů v  jazyce 
jednotlivých zemí. Zde malá osobní reflexe. Sám jsem při psaní o aktérské strategii 
Romů cíleného zakrývání charakteristik, které by je v  neromské společnosti 
usvědčily z  „cikánství“ (srov. Ort 2022a) citoval – nepochybně kvalitní a  inspirativní  
– práce autorů a autorek, kteří o tomto fenoménu psali v angličtině (Abu Ghosh 
2008, Horváth 2012, Kovai 2012), když jsem přitom opomněl dříve formulovaný 
koncept „emigrace z  cikánství“, který v  kapitole českojazyčného sborníku  – 
z hlediska akademické prestiže marginálního – popsala Hübschmannová (1999b). 
Domnívám se, že Hrešanové tvrzení o  sebekolonizaci akademického prostředí 
střední a východní Evropy západními koncepty lze vztáhnout i na tuto jazykovou 
rovinu, a to právě proto, že je napojena na širší strukturální podmínky, ve kterých 
akademičtí pracovníci a  pracovnice operují. I  z  toho důvodu pokládám za  důležité, 
že si Romano džaniben udržuje prvotní důraz Hübschmannové, ve  kterém byl 
tento časopis zakládán jako českojazyčná (a  lze doplnit, že i  slovenskojazyčná) 
platforma (Hübschmannová 1994: 3) s důrazem na  „rozvoj odborné romštiny“ 
a dokumentaci romštiny jako jazyka každodenní komunikace (tamtéž: 5–6).

Chybějící romští akademici?

Svoji analýzu dekolonizačních aktivit ve  vztahu k  produkci vědění o  Romech 
v České republice uzavírá výše citovaná Hrešanová skeptickou poznámkou: 

„Romové stále zůstávají v pozici ‚nativních‘ spolupracovníků, daleko od toho, 
aby byli rovnocennými partnery, natožpak původci akademického vědění. 
Jsou to neromští akademici, kteří stanovují výzkumné otázky a cíle, a kteří 
píší akademické publikace, a to i ve specializovaných časopisech jako je RDž. 
Recenzovaná sekce RDž obsahuje pouze jeden článek psaný Romkou, zde 
ve  spoluautorství s  Neromkou. Je to nicméně text přeložený z  angličtiny 
(Hernández a  Gay Y Blasco 2018). Vzhledem k  tomu, že Romové téměř 
absentují v  české vědecké komunitě, ‚kolaborativní věda‘ a  kolaborativní 
akademické psaní naznačuje konkrétní další kroky v  překlenutí propasti 
a dekolonizace akademie.“ (Hrešanová 2023: 427; překlad autorův) 

Tato poznámka je nepochybně důležitá a vyvolává celou řadu dalších otázek. Jak 
jsem přitom předeslal, na tento problém jsme spolu s redakcí časopisu narazili i při 
sestavování tohoto čísla, kde se Romové ocitají převážně v pozici těchto „nativních 

Jan Ort | Sociální mobilita Romů z dekolonizační perspektivy



Romano džaniben 1 | 202312  |

spolupracovníků“ a nositelů kýženého romského hlasu. To je jistě jeho slabina a pro 
romistiku výzva do budoucna. Současně ale nelze opomenout, že i v tomto čísle 
vychází v recenzované sekci článek ve spoluautorství s romskými výzkumnicemi, 
když právě tento článek ukazuje na  některé bariéry, kterým specificky romští 
akademici a akademičky čelí, zde v kontextu polského akademického prostředí 
(Fiałkowska et al. v  tomto čísle). Kromě širších strukturálních nerovností 
a mikroagrese vůči Romům a Romkám, různě situovaných v procesu akademické 
produkce vědění, zde autorský kolektiv upozorňuje i  na  fenomén přehlížení 
stávajících romských akademiků a  akademiček (tamtéž). Minimálně podle 
tohoto textu se přitom zdá, že přes formulovanou ostrou kritiku polské romistiky 
a  nutnost její dekolonizace vychází z  polského prostředí daleko více romských 
akademiků s odborným romistickým zájmem, než je tomu v Česku a na Slovensku. 

Nakonec ovšem, v kontextu opomíjení romských akademiků a akademiček, 
je nutné poupravit i  tvrzení Hrešanové. Od  roku 2009, kdy je RDž zařazen 
do databáze recenzovaných časopisů, vyšly v recenzované části minimálně ještě další 
čtyři odborné texty romských autorek (Gelbart 2009; Horváthová 2015; Berkyová 
2020, 2022). Řada dalších odborně laděných textů psaných romskými autory 
a autorkami vycházela v RDž v období před striktním dělením na recenzovanou 
a nerecenzovanou část. To nás vede jednak k otázce, jak rozpoznávat etnickou 
sebeidentifikaci autorů a  autorek, pokud ji sami otevřeně nereflektují a  v  textu 
s  ní přímo nepracují (na  rozdíl od  Lirie Hernández ve  zmíněném článku, viz 
Hernández a Gay Y Blasco 2018, též 2020). Rovněž to ale vybízí k diskusi o úskalí 
úzkého navázání dekolonizace na  politiku identity, ve  které bude rozhodující, 
kdo píše, nikoliv co píše, jak formuloval svoji polemiku s Critical Romani Studies 
Stewart (2017; viz též Dunajeva v tomto čísle).

Romský hlas rovná se dekolonizační hlas?

Marginální zastoupení romských akademiků a  akademiček je nepochybně 
varovným signálem, který ukazuje na přetrvávající strukturální rasové nerovnosti 
ve společnosti. Současně bychom měli rozhodně usilovat o demokratizaci procesů 
produkce vědění o Romech, ve kterých se samotní Romové ocitají často v silně 
prekarizovaném a marginalizovaném postavení (viz např. Grill 2020). Je ale nutné 
si položit možná klíčovou otázku: Co očekáváme od Romů a Romek, v čem je jejich 
perspektiva nenahraditelná, pokud nechceme jejich pozici instrumentalizovat 
ve  smyslu získání razítka etnické identity, které dodá textům dekolonizační 
nádech? Odpověď je nasnadě. Jak ukazuje text romsko-neromského autorského 
kolektivu (viz Fiałkowska v  tomto čísle), to, co mohou Romové přinášet, je 
specifická zkušenost romství (srov. též Reichel v tomto čísle), která může novým 
a klíčovým způsobem nasvítit povahu společenských vztahů a doplnit dimenzi, 
která dominantně neromské perspektivě citelně chybí (viz debata Romů v tomto 



  |  13

čísle). Jenomže jsme připraveni této zkušenosti a obecně hlasům Romů skutečně 
naslouchat i  v  případě, že nám jejich podoba narušuje komfortní zónu našich 
zavedených přístupů, příběhů a představ o světě? A návazně – kterým romským 
hlasům jsme vlastně připraveni naslouchat?

V  létě 2023 začala média v  návaznosti na  tragické úmrtí mladého Roma  
v Brně referovat o  „ukrajinsko-romském konfliktu“ a  silných protiukrajinských 
náladách mezi Romy v České republice, které vedly u části z nich k demonstracím 
za  účasti lídrů nacionalistické scény. V  kontextu silného morálního apelu 
na podporu Ukrajiny v boji proti ruské agresi a pomoci ukrajinským válečným 
uprchlíkům, to vedlo v řadách liberálních vrstev společnosti k silnému zmatení, 
v  některých případech i  k  potvrzení toho, že Romové selhávají v  začlenění se 
do demokratické společnosti a v přijetí jejích hodnot. Přitom samotní protestující 
Romové často poukazovali především na dlouhodobě neřešený rasismus v české 
společnosti a  heslem „my jsme tady doma“ a  nakonec i  dílčím napojením 
se na  nacionalistické proudy akcentovali svoje plné společenské přináležení. 
Rozhodně se ovšem nezdálo, že by na  toto obvinění z  rasismu byla schopná 
liberální společnost přistoupit. Při zpochybňování oprávněnosti takových hlasů 
přitom z jejích řad zaznívaly i odkazy na existující právní legislativu, která údajně 
„jakékoliv projevy, které podněcují k rasismu, stíhá“ (Vinohradská 12 2023). 

Stejná část veřejnosti nadšeně přijala autobiografickou knihu novináře 
Patrika Bangy Skutečná cesta ven, za kterou autor obdržel ve  stejném roce jako 
první Rom literární cenu Magnesia Litera v  kategorii debut roku. Kniha je 
sice reflexí otevřeného rasismu, ten ale situuje do prostředí pražského Žižkova 
devadesátých let. Nelze si přitom nevšimnout, že v hledání „skutečné cesty ven“ 
se autor odklání od boje proti protiromskému rasismu a čtenářům vysílá zprávu, 
že je třeba napřít síly ke vzdělávání romských dětí. Jak už si přitom všimli jiní, 
v  takovém narativu Banga nakonec nejenže naskakuje na  dominantní diskurs 
o Romech jako „hlupácích“, ale reprodukuje i jiné typy společenských nerovností, 
např. genderových (viz Žišková 2023). Banga každopádně posílá dominantní 
společnosti příznivý příběh, ve kterém si čtenář může vydechnout, že rasismus je 
v podstatě za námi (alespoň ve své nejtvrdší podobě) a „cestu ven“ drží v rukou 
samotní Romové. 

Tento příběh se naplno obnažuje v knize Radka Bangy, Patrikova bratra. Ten 
svou autobiografii postavil na vymezení se vůči vlastní rodině, respektive prostředí, 
ve kterém vyrůstal, a přes osobní zkušenost s rasově motivovaným násilím úlohu 
rasismu v podstatě bagatelizuje – „Chápali tihle Romové vůbec, že ten problém 
není tolik rasismus, ale spíše nevzdělanost?“ ptá se například při hodnocení 
azylové migrace Romů do Kanady na konci devadesátých let (Banga 2021: 162). 
Jakkoliv se autobiografie obou bratrů – dvojčat – v  mnohých ohledech až 
zarážejícím způsobem liší, tento základní důraz na vzdělání jako stěžejní odpověď 
na nerovné postavení Romů je stejný. Ten přitom v obou příbězích vychází mj. 

Jan Ort | Sociální mobilita Romů z dekolonizační perspektivy



Romano džaniben 1 | 202314  |

z  reflexe toho, že autoři samotní očekávanou možnost vzdělání neměli, ať už 
na základě segregovaného školství (což akcentuje spíše Patrik), nebo na základě 
vedení v rodině (což akcentuje spíše Radek). 

Oba bratři nepředstavují ojedinělé hlasy ve společenské diskusi o možnostech 
narovnání marginalizované pozice Romů. Důraz na  vzdělávání romských dětí 
jako primární reakce na  nerovné společenské podmínky dominuje na  Romy 
zaměřeným projektům z  neziskového sektoru, podobně je nastavený i  vládní 
dokument „Strategie rovnosti, začlenění a participace Romů (Strategie romské 
integrace) 2021–2030“ (Vláda ČR 2021) nebo agenda vládní zmocněnkyně 
pro záležitosti romské menšiny. Stejným způsobem rámoval svůj zájem o téma 
společenské pozice Romů i prezident Petr Pavel (Romea.cz 2023), který tak jen 
stvrdil, že ve  veřejném prostoru tomuto příběhu dlouhodobě v  podstatě chybí 
alternativa. Přenesení důrazu z fungování společnosti na Romy jako jednotlivce je 
přitom ve shodě s širší neoliberální představou o tom, že se každý musí postarat 
sám o sebe. A jsou to nakonec Romové samotní, kteří často při reflexi nerovných 
startovních pozic přidávají dovětek, že oni se zkrátka musí snažit dvakrát více 
než Neromové (to je mj. i příklad obou zmíněných autobiografií, viz též rozhovor 
s Marcelem Klempárem, s. 172). Taková reflexe přitom často obsahuje podtón 
určitého imperativu. 

Důraz na  vzdělávání Romů je současně ve  veřejném prostoru napojen 
na  prezentování „úspěšných Romů“, kteří svým „pozitivním příkladem“ 
mají nabourávat společenské stereotypy. Tak i  důraz na  vzdělanost obsahuje  
předpoklad, že větší množství vzdělaných Romů pomůže vymýtit společenské 
předsudky o  Romech jako a  priori nevzdělaných. Takto nastavený boj proti 
stereotypům ale nejen že je nadále odsouzen k neúspěchu, protože protiromské 
postoje se neohlížejí na  skutečný poměr vzdělaných a nevzdělaných Romů, ale 
současně reprodukuje jiné typy nerovností, přistupuje na  dominantně kladené 
podmínky plnohodnotného společenského náležení a překrývá skutečné příčiny 
nerovností, zde rasismus. 

Samozřejmě, takové příběhy mají své různé podoby, v  různé míře jsou 
rámovány jazykem, který navazuje na stereotypní představy o Romech, a nakonec 
často nepopírá přítomnost rasismu, jen jej ve svých důrazech odstiňuje. Při jeho 
čtení je přitom důležité sledovat kdo, komu a za jakým účelem jej vypráví. Někdy 
je jeho primární cílovou skupinou zamýšlená neromská společnost, kdy je kromě 
vidiny boje proti předsudkům účel zviditelnění konkrétních projektů, a nakonec 
zajištění jejich financování. Důležité ale je, že jsou jako příjemci těchto příběhů 
zamýšleni i samotní Romové. V těchto případech se často jedná o deklarovaný cíl 
zaplnit mezeru po chybějících romských vzorech ve veřejném prostoru. Toto různé 
zacílení se přitom může v konkrétních případech i prolínat. Ukazuje to například 
činnost organizace Romea, o. p. s., která je především skrze svůj zpravodajský server 
Romea.cz silným hráčem veřejné diskuse o Romech (nejen) v České republice. 



  |  15

Svoje dlouhodobé zaměření na  vzdělanost Romů, ale i  prezentování příběhů 
Romů společensky úspěšných, přitom organizace rámuje jednak jako motivaci 
pro mladé Romy (které současně podporuje ve svém stipendijním programu), ale 
i jako signál do neromské části společnosti.

Při vědomí různorodé povahy důrazů na sociální vzestup jednotlivých Romů 
lze takové příběhy jen těžko plošně odsoudit a ani to zde není mým cílem. I tak 
je ale dle mého nutné začít pojmenovávat některé problematické implikace, které 
s sebou tento dominující narativ nese ve vztahu ke způsobu chápání společenských 
nerovností a  společenské pozice samotných Romů. Jakkoliv totiž tento příběh 
cílí na překonávání předsudků a nerovností ve společnosti, svoji platnost nakonec 
na  existujících stereotypech staví – důraz na  vzdělanost a  společenský úspěch 
vychází z  dominantního obrazu „nevzdělaného“ a  „marginalizovaného Roma“, 
a tím nakonec stvrzuje jeho relevanci. Nehledě na to, že požadavek po individuální 
sociální mobilitě v  různé míře přenáší odpovědnost za  řešení společenských 
nerovností na Romy samotné. Co je ale pro celou diskusi klíčové, je skutečnost, 
že příběh o vzdělání a individuální sociální mobilitě Romů jako primární reakce 
na nerovné společenské podmínky je sdílen do velké míry právě i mezi nimi. 

Jak číst příběhy sociální mobility?

Sdílení dominantní logiky sociální mobility může mít mezi Romy své hlubší 
historické kořeny. Ve svém článku (viz Ort v tomto čísle) ukazuji, že své relativně 
vyšší společenské postavení chápali Romové v Brekově v opozici k „cikánskému 
způsobu života“, který byl v dobové ideologii asimilačních politik šedesátých let 
chápán v  termínech kulturní zaostalosti a  sociální deviace. Současné příběhy 
„úspěšných“ a „vzdělaných Romů“ nepředpokládají kulturní asimilaci v neromské 
společnosti, ale v  základních parametrech – opozice vůči dominantním  
stereotypům o  Romech – jsou často vystavěny stejně. Z  rozhovorů při svém 
dřívějším výzkumu, ale i z dílčích diskusí na sociálních sítích a z veřejného působení 
mnohých Romů je přitom zřejmé, že i pro samotné Romy je tento příběh obtížně 
zpochybnitelný, a to i při výzvě k přenesení důrazu na důležitost pojmenovávání 
rasismu jako primární příčiny sledovaných společenských nerovností. Někdy 
Romové roli rasismu přímo bagatelizují (podobně jako Radek Banga), jindy 
argumentují, že boj proti rasismu nemá význam, protože rasismus tu bude vždy 
(to je nakonec teze, která stojí za obratem Patrika Bangy od boje proti rasismu 
k cestě vzdělávání Romů). 

Pokud tedy stojíme před výzvou většího zapojování romských akademiků 
a  akademiček, od  kterých jako bychom přirozeně očekávali kritiku stávajících 
struktur v  duchu postkoloniálního myšlení a  kritických romistických studií 
(tak jak to v tomto čísle činí Fiałkowska et al., ale i aktéři debaty), vede nás to 
i k  jiné výzvě: jakým způsobem přistupovat k hlasům různě socio-ekonomicky 

Jan Ort | Sociální mobilita Romů z dekolonizační perspektivy



Romano džaniben 1 | 202316  |

situovaných Romů, kteří zarámováním vlastní sociální mobility takovou kritiku 
zdánlivě podrývají?

To je koneckonců něco, nad čím se zamýšlejí právě i veřejně činní Romové 
v  diskusi v  tomto čísle, když hledají společný jazyk se socio-ekonomicky 
marginalizovanými Romy, pojmenovávají celkově „kolonizované myšlení“ Romů 
a  sami se zároveň vůči důrazu na  individuální příběhy úspěchu vymezují. Je to 
něco, s čím jsem se potýkal ve svém dřívějším výzkumu, kdy jsem na jedné straně 
docházel k  závěrům o  zakořeněnosti rasových struktur ve  smyslu Fanonovy 
analýzy postkoloniální situace, na  druhé straně to byli samotní Romové-
participanti výzkumu, kteří mě v průběhu výzkumu odrazovali od konstatování 
všudypřítomného rasismu a vyjadřovali obavy, aby chystaná knížka nebyla o tom 
„jak Romům všichni ubližují“ (viz Ort 2022b: 23). Podobně i Reichel stál před 
otázkou, jak psát o jednání neromské ženy, které by sám označil jako rasistické, 
když ale romský participant výzkumu, který o situaci referoval, zdůraznil, že se 
o rasismus nejednalo (viz Reichel v tomto čísle, s. 73). Setkáváme se tedy s tím, 
že to, jakým způsobem svět okolo sebe vidí samotní Romové, se může dostávat 
do rozporu s našimi představami o postkoloniální kritice a dekolonizačním boji.

K tomu lze doplnit dvě poznámky. Za prvé, je zjevné, že Romové tvoří vnitřně 
heterogenní skupinu lidí s  různorodými životními zkušenostmi, trajektoriemi 
a postoji. Jak přitom poznamenává Michal Mižigár, „požadavek po homogenitě 
stojí vlastně na  rasistických předpokladech“ (s. 155 v  tomto čísle). Jakkoliv se 
konstatování heterogenity může zdát jako banální tvrzení, v kontextu společenské 
diskuse, ve  které jsou jednotliví Romové vnímáni jako reprezentanti a  mluvčí 
Romů jako skupiny, je dosud dosti nesamozřejmé. A tak jakkoliv nás nepřekvapují 
například různé postoje žen ve  vztahu k  feminismu, se vzájemně konfliktními 
postoji a politickými názory u jednotlivých Romů jako bychom si nevěděli rady. 
Konstatování heterogenity lze v tomto ohledu chápat i jako stvrzení perspektivy, 
ve  které jsou Romové inherentní součástí společnosti a  jejích procesů, nikoliv 
jednoznačně ohraničená a a priori vně stojící skupina obyvatel s distinktivními, 
a zároveň jednotnými zájmy.

Za druhé, aby byla dekoloniální perspektiva produktivní a nebyla pouhým 
odškrtáváním si kolaborativní povahy produkce vědění o  Romech, musí být 
empiricky ukotvená. Jinak hrozí, jak poznamenali editoři tematického čísla RDž 
o Romech v Latinské Americe a Karibiku, že se stane jen „další formou kulturního 
imperialismu, a to formou obzvláště zákeřnou, protože může věrohodně působit 
jako antiimperialistická“ (Santos 2002: 20, cit. podle Fotta, Sabino Salazar 
2021). Právě z těchto pozic lze vést polemiku s povahou dekolonizačního apelu 
u Shmidt a Jaworsky (2020), které ve své nekompromisní kritice stávající produkce 
vědění o Romech paradoxně odstiňují aktérství Romů samotných (viz Slačálek 
v  tomto čísle), případně jej nahlíží zjednodušeně v  romantizujících termínech 
rezistence (viz Ort 2022a, 2024 [v  přípravě]). Podobným výzvám přitom čelil 



  |  17

například romistický přístup k historii Romů, kdy minimálně od devadesátých let  
převažující příběh o dějinách násilných zásahů do života Romů a jejich kultury 
paradoxně selhával v důsledném zahrnutí perspektivy a aktérství Romů samotných 
(viz Ort v tomto čísle, též Ort 2024 [v přípravě], Sadílková 2016).

Jak tedy s tímto vědomím přistoupit k uvedeným příběhům sociální mobility, 
respektive nastavení strategií jejího dosahování ze strany samotných Romů, když 
se z hlediska postkoloniální kritiky zdá, že konkrétní Romové zde svým jednáním 
mnohdy reprodukují rasizující diskurzy a přistupují na dominantní pravidla hry? 
Je zřejmé, že i k postojům a zkušenostem formulovaným Romy (tak jako v případě 
kohokoliv jiného) je nutné přistupovat kriticky ve  smyslu zohlednění kontextu 
a  pozicionality konkrétních aktérů. Tyto hlasy ale rozhodně nemohou být 
ignorovány. Dle mého by bylo současně příliš jednoduché přijmout „kolonizované 
myšlení“ Romů a internalizaci rasových struktur jako jediné vysvětlení takových 
postojů – tím Romy v  podstatě znovu odsouváme do  pozice pasivních obětí 
mocenských vztahů ve společnosti. Zdá se mi jako daleko produktivnější vzít tyto 
romské postoje a zkušenosti vážně. 

Z této pozice lze uvažovat nad tím, že poptávka po těchto příbězích mezi 
samotnými Romy může dost dobře souviset s výše naznačenou zkušeností absence, 
nebo limitní přítomností Romů (chcete-li romských osobností), ve  veřejném 
prostoru, což je zkušenost, kterou z  neromské perspektivy můžeme jen těžko 
obsáhnout. S  takovým důrazem nakonec Michal Mižigár obhajuje sborník 
Amendar, který předkládá právě medailonky „romských osobností“. Ten byl přitom 
jinak ze strany ostatních aktérů diskuse nahlížen kriticky, a  to právě z důvodu, 
že představené příběhy působí jako výjimky potvrzující sdílený předpoklad 
o a priori neúspěšných a nevzdělaných Romech, čímž pro neromskou společnost 
tento stereotyp znovu podtrhují (viz debata angažovaných Romů v tomto čísle). 
Podobně nejsme schopni obsáhnout, co pro Romy znamená čelit na každodenní 
bázi stereotypizaci Romů v konkrétních společenských tématech, v beletrii, nebo 
jejich vymazávání z příběhu tuzemských nebo evropských dějin (tamtéž). To jsou 
faktory, které je při sledování poptávky Romů po příbězích vzdělanosti a úspěchu 
nepochybně nutné vzít v úvahu. 

Důraz na individuální aktérství se zde může odvíjet i od zkušenosti utváření 
každodenních vztahů, které často přejímají logiku poměřování a  hodnocení 
toho, kdo se jak moc snaží (v  tomto případě překonávat nerovné podmínky). 
Jinými slovy, důraz na  úlohu strukturálního rasismu může paradoxně vést  
k  homogenizaci romské zkušenosti, kterou se naopak Romové snaží narušit 
důrazem na  příběhy individuálního aktérství (a  potenciálně sociální mobility). 
A tím nepřímo cílí i na připomenutí různorodosti romských společenských pozic. 
V  tomto případě už přitom lze navazovat na  konkrétní praxi akademického 
přístupu, když současný trend bádání o romské historii přenáší důraz z opresivních 
diskriminačních politik na aktérství samotných Romů (viz výše). 

Jan Ort | Sociální mobilita Romů z dekolonizační perspektivy



Romano džaniben 1 | 202318  |

Příběhy úspěšných jednotlivců, kteří unikli marginalizaci, mohou být pro 
Romy rovněž hmatatelnější vidinou možného východiska z mnohdy podřízené 
společenské pozice. A  odmítnutí představy o  všeprostupujícím protiromském 
rasismu (viz výše), respektive konstatování, že ne všichni Neromové jsou rasisté 
– jakkoliv zrovna svým jednáním (nevědomky) stvrzují rasové společenské 
struktury (viz text Reichela v  tomto čísle) – může být mentálním rozšířením 
prostoru pro vlastní aktérství a narušením představy o protiromském rasismu jako 
neprostupném homogenním valu, který na všechny dopadá stejným způsobem. 

Nakonec, perspektiva samotných Romů se obvykle nepohybuje v  binární 
opozici mezi odmítnutím a  přiznáním rasově podmíněných společenských 
nerovností, když se jedná často o  situačně proměnlivé zaujímání pozic na  širší 
škále důrazů mezi opresivní povahou společenských struktur a  možnostmi 
individuálního aktérství. Jak přitom ukazuje rozhovor s Marcelem Klempárem, 
příběh vlastní sociální mobility – jakkoliv je postaven opět na  individuálním 
nasazení – nejen, že se nemusí vylučovat s  kritikou stávajících společenských 
struktur, ale může být chápaný i  jako cesta k  jejich jemnějšímu rozlišování 
a pojmenování. 

Závěrečné poznámky k dekolonizaci romistiky

Je tedy zřejmé, že širší praxe dekolonizace romistiky nemůže být omezena pouze 
na  odškrtávání si romských akademiků a  akademiček, jakkoliv lze souhlasit 
s tím, že jejich přítomnost v akademickém prostoru ve vztahu k produkci vědění 
o  Romech citelně chybí. Na  druhé straně, dekolonizace by nás pochopitelně 
neměla dovést k rezignaci na úsilí o společenskou rovnost, jakkoliv se může zdát, 
že i mnozí Romové ve svých postojích společenské nerovnosti leckdy bagatelizují, 
případně je výše popsaným důrazem na individuální sociální mobilitu reprodukují. 
Spíše jde o  to, že pokud před touto širší zkušeností a  aktérskou pozicí Romů 
budeme zavírat oči, nebude možné pochopit mechanismy fungování mocenských 
společenských struktur, kterých jsou Romové součástí. Dekolonizační úsilí by tak 
zůstalo jen elitářským diskursivním cvičením bez vazby na životy konkrétních lidí. 

Stejně tak je důležité sledovat, jak konkrétní Romové formulují nejen vlastní 
zkušenost s rasismem, ale jaké volí vlastní každodenní strategie v reakci na něj, 
respektive jaké konkrétní formy boje proti rasovým strukturám jsou pro ně v jejich 
životní situaci představitelné. Životní situace a společenská pozice by zde přitom 
měla být nahlížena z intersekcionální perspektivy, a to nikoliv ve smyslu sčítání 
společenského znevýhodnění na základě jednotlivých os útlaku, jak předpokládá 
důraz na  politiku identity, ale na  základě pestrých, dynamických a  situačně 
vyjednávaných společenských pozic (viz Csányi, Kováts 2020; Nash 2008). Pokud 
může být i pro konkrétní Romy (a nejen pro ně) požadavek na boj proti rasismu 
dost abstraktní, je tedy rovněž na čase klást si otázky po tom, jak by měl takový 



  |  19

boj v konkrétních oblastech vypadat a formulovat jeho hmatatelnější cíle. Další 
výzvou potom je, jak akademické vědění, často dost uzavřené v rámci akademické 
obce, komunikovat směrem do společnosti, a  to právě pro utváření dostupných 
alternativ k dominujícímu příběhu o integraci Romů. 

Aby byl dekolonizační program produktivní, z  požadavku na  důslednou 
empirickou ukotvenost kritiky stávajícího společenského systému bychom neměli 
vynechávat právě ani romské akademiky. I  na  nich přitom je, aby, stejně jako 
neromští akademici, reflektovali svoji pozicionalitu v procesech produkce vědění 
o Romech, a to nejenom na ose Romové–Neromové, ale právě v širším kontextu 
stávajících mocenských vztahů (viz též Fiałkowska et al. v tomto čísle). 

A  nakonec, je to znovu empirická důslednost a  otevřenost stávajícím 
vlastním zdrojům, které mohou pomoct ke  zdárnému přenosu postkoloniální 
teorie do  střední Evropy a  jejích konkrétních regionů bez reprodukce dalších 
globálních nerovností. Za  sebe doufám, že předkládané číslo může být  
hodnotným příspěvkem nejen do  takové empirické základny, ale i  k  úvahám 
o dekolonizaci romistiky a širšímu úsilí o nastolení společenské rovnosti.

Jan Ort | Sociální mobilita Romů z dekolonizační perspektivy



Romano džaniben 1 | 202320  |

Literatura

Abu Ghosh, Y. 2008. Escaping gypsyness: work, power and identity in the 
marginalization of Roma. Dizertační práce. Praha: Filozofická fakulta, 
Univerzita Karlova.

Banga, R. 2021. (Ne)pošli to dál. Praha: XYZ.
Banga, P. 2022. Skutečná cesta ven. Brno: Host.
Barša, P. 2015. Cesty k emancipaci. Praha: Academia. 
Berkyová, R. 2020. Žádosti o  uznání holokaustu Romů a  Sintů v  Čechách. 

Výsledky výzkumu žádostí o osvědčení podle zákona 255/1946 Sb. u lidí 
vězněných v CT Lety. Romano džaniben 27 (2): 55–90. 

Berkyová, R. 2022. „Za Lety pod lesem byl zřízen koncentrační tábor“: Rozbor 
neznámých fotografií a  strojopisu Karla Hungra z  Mirovic. Romano 
džaniben 29 (2): 7–32.

Buchowski, M. 2022. Intricate relations between Western anthropologists and 
Eastern ethnologists. Focaal 63: 20–38. 

Dobruská, P.  2018. The mobility of Roma from a  Slovak village and its  
influence on local communities. In: Hornstein-Tomic, C., Pichler, R., 
Scholl-Schneider, S. (eds.). Remigration to post-socialist Europe: hopes  
and realities of return. Berlin: LIT Verlag, 285–318.

Csányi, G., Kováts, E. 2020. Intersectionality: time for a rethink. Social Europe. 
[online]. Dostupné z: https://www.socialeurope.eu/intersectionality-time-
for-a-rethink [cit. 25. 8. 2023].

Donert, C. 2008. “The struggle for the soul of the Gypsy“: marginality and mass 
mobilization in Stalinist Czechoslovakia. Social History 33 (2): 123–144.

Donert, C. 2017. The rights of the Roma. The struggle for citizenship in postwar 
Czechoslovakia. Cambridge: Cambridge University Press.

Doubek, D., Levínská M., Bittnerová, D. 2015. Pomoc a pořádek: kulturní modely 
v pomáhajících profesích. Praha: FHS UK

Fanon, F. 2011. Černá kůže, bílé masky. Praha: Tranzit. 
Fečová, O. 2022. Den byl pro mě krátkej. Paměti hrdé Romky. Praha: Paseka, Kher.
Fónadová, L. 2014. Nenechali se vyloučit. Sociální vzestupy Romů v české společnosti. 

Brno: MU. 
Fotta, M., Sabino Salazar, M. 2021. Romistika v Latinské Americe a Karibiku: 

Perspektivy a výzvy. Romano džaniben 28 (1): 5–27. 
Gelbart, P.  2009. Jsou zbyteční, ale mají svoje kouzlo: „Cikán“ jako objekt  

od Liszta k dnešku. Romano džaniben 16 (3): 29–58. 
Grill, J. 2012. ‘Going up to England‘: Exploring mobilities among Roma from 

Eastern Slovakia. Journal of Ethnic and Migration Studies 38 (8): 1269–1287.



  |  21

Grill, J. 2015a. ‘Endured labour’ and ‘fixing up’ money: the economic strategies of 
Roma migrants in Slovakia and the UK. In: Brazzabeni, M., Cunha, M. I., 
Fotta, M. (eds.). Gypsy economy: Romani livelihoods and notions of worth in 
the 21st century. New York, Oxford: Berghahn, 88–106.

Grill, J. 2015b. Historické premeny štruktúry medzikultúrnych vzťahov. Formy 
spolužitia v  prípade Tarkoviec na  východnom Slovensku. In: Podolinská, T., 
Hrustič, T. (eds.). Čierno-biele svety. Rómovia v  majoritnej spoločnosti 
na Slovensku. Bratislava: Veda, 146–171.

Grill, J. 2017. ‘In England, they don’t call you black!’ Migrating racialisations and 
the production of Roma difference across Europe. Journal of Ethnic and 
Migration Studies 44 (7): 1136–1155.

Grill, J. 2020. (Im)mobility subcontracted: nesting hierarchies, uneven  
distributions and the ‘Roma inclusion’ projects in Europe. Slovenský 
národopis / Slovak Ethnology 68 (4): 412–433. 

Guy, W. 1977. The Attempt of Socialist Czechoslovakia to Assimilate Its Gypsy 
Population. Disertační práce. Bristol: University of Bristol.

Guy, W. 1998 [1975]. Ways of looking at Roma: the case of Czechoslovakia. 
In: Tong, D. (ed.). Gypsies: an interdisciplinary reader. New York: Garland 
Publishing, 13–68.

Hajská, M. 2017. Economic strategies and migratory trajectories of Vlax Roma 
from Eastern Slovakia to Leicester, UK. Slovenský národopis 65 (4): 357–382. 

Hajská, M. 2019. The presentation of social status on a social network: the role of 
Facebook among the Vlax Romani community of Eastern-Slovak origin in 
Leicester, UK. Romani Studies 29 (2): 123–158.

Hájková, K. 2020. Hledání skulin v mocenské asymetrii: veřejná angažovanost 
na  slovenském venkově v  intersekcionální perspektivě. Romano džaniben 
27 (2): 91–113. 

Hernández, L., Gay y Blasco, P.  2018. Životní zkušenosti romských žen: 
kolaborativní přístup k jejich studiu. Romano džaniben 25 (2): 39–46.

Hernández, L., Gay y Blasco, P. 2020. Writing friendship: a reciprocal ethnography. 
Cham: Palgrave Macmillan. 

Horváth, K. 2012. Silencing and naming the difference. In: Stewart, M. (ed.).  
The Gypsy “menace“. Populism and the new anti-Gypsy politics. London:  
C. Hurst & Co., 117–136.

Horváthová, J. 2015. Fenomén Polansky. Romano džaniben 22 (1): 87–104.
Hübschmannová, M. 1967. Veľká Ida. Literární noviny, 8. 7. 1967, 2–3.
Hübschmannová, M. 1968. cikáni = Cikáni? Reportérova ročenka 1968.
Hübschmannová, M. 1970. Co je tzv. cikánská otázka? Sociologický Časopis / Czech 

Sociological Review 6 (2): 105–120.
Hübschmannová, M. 1994. Předmluva. Romano džaniben 1 (1): 3–7.

Jan Ort | Sociální mobilita Romů z dekolonizační perspektivy



Romano džaniben 1 | 202322  |

Hübschmannová, M. 1999a. Několik poznámek k hodnotám Romů. In: Romové 
v České republice 1945-89. Praha: Socioklub, 16–66.

Hübschmannová, M. 1999b. Od etnické kasty ke strukturovanému společenství. 
In: Romové v České republice 1945–1998. Praha: Socioklub, 115–136. 

Hrešanová, E. 2023. Comrades and spies. From socialist scholarship to claims 
of colonial innocence in the Czech Republic. American Ethnologist 50 (3): 
419–430. 

Hrustič, T. 2015. „Záleží na nás ako sa dohodneme.“ Prehľad rómskej politickej 
participácie na  Slovensku (1990–2014). In: Podolinská, T., Hrustič, T. 
(eds.). Čierno-biele svety. Rómovia v  majoritnej spoločnosti na  Slovensku. 
Bratislava: Veda, 104–145. 

Hrustič, T., Poduška, O. 2018. Participácia a kolaborácia v  akadémii a  verejnej 
politike. (Úvod k tematickému číslu Romano džaniben). Romano džaniben 
25 (2): 5–12. 

Hrustič, T., Škobla, D. 2020. Social mobility and political engagement concerning 
Roma across Europe. Introduction to the special issue. Slovenský národopis / 
Slovak Ethnology 68 (4): 306–310.

Jakoubek, M., Hirt, T. (eds.) 2008. Rómske osady na  východnom Slovensku 
z hľadiska terénneho antropologického výskumu. Bratislava: Nadácia otvorenej 
spoločnosti – Open Society Foundation. 

Kalmar, I. 2022. White but not quite. Bristol: Bristol University Press. 
Kobes, T. 2012. „Naši Romové“ – difrakční vzorce odlišnosti východoslovenského 

venkova. Romano džaniben 19 (2): 9–34.
Kovai, C. 2012. Hidden Potentials in “Naming the Gypsy”: The Transformation 

of the Gypsy-Hungarian Distinction. In: Stewart, M. (ed.). The Gypsy 
“Menace”. Populism and the New Anti-Gypsy Politics. London: C. Hurst & 
Co., 281–294.

Kužel, S. (ed.) 2000. Terénní výzkum integrace a segregace. Praha: Cargo Publishers.
Lánský, O. 2014. Postkolonialismus a dekolonizace: základní vymezení a inspirace 

pro sociální vědy. Sociální studia 11 (1): 41–60. Marushiakova, E., Popov, 
V. (eds.). 2022. Roma portraits in history: Roma civic emancipation elite in 
Central, South-Eastern and Eastern Europe from the 19 th century until World 
War II. Paderborn: Brill.

Nash, J. C. 2008. Re-thinking intersectionality. Feminist Review 89 (1): 1–15.
Oravcová, A., Slačálek, O. 2020. Roma youth in Czech rap music: stereotypes, 

objectification and ‚triple inauthenticity‘. Journal of Youth Studies 23 (7): 
926–944. 

Ort, J. 2016. Migrace z východoslovenské vesnice. Historický přehled a současné 
modely. Romano džaniben 23 (2): 39–70.

Ort, J. 2017. Mobilita Romů v kontextu lokálních vztahů. Případová studie z okresu 
Svidník na východním Slovensku. Diplomová práce. Praha: FF UK. 



  |  23

Ort, J. 2021. Romové jako místní obyvatelé? Přináležení, cikánství a  politika 
prostoru ve  vesnici na  východním Slovensku. Sociologický časopis / Czech 
Sociological Review 57 (5): 581–608.

Ort, J. 2022a. Belonging, mobility, and the socialist policies in Kapišová, Slovakia. 
Romani studies 32 (1): 23–50. 

Ort, J. 2022b. Harmonie soužití. Romové jako místní obyvatelé východního Slovenska. 
Praha: Karolinum.

Ort, J. 2024 [v přípravě]. Roma agents of the ‘gypsy question’. Belonging, mobility, and 
resettlement policy in Czechoslovakia in the 1960s. Prague: Karolinum Press. 

Ort, J., Dobruská, P. 2018. Kontinuity a diskontinuity v transnacionálním sociálním 
poli na příkladu margovanských Romů. Český lid 105 (2): 131–157. 

Podolinská, T., Hrustič, T. 2010. Boh medzi bariérami. Sociálna inklúzia  
náboženskou cestou. Bratislava: ÚEt SAV. 

Podolinská, T., Hrustič, T. 2011. Religion as a path to change? The possibilities of 
social inclusion of the Roma in Slovakia. Bratislava: Friedrich Ebert Stiftung, 
Institute of Ethnology SAS.

Remešová, A. 2020. Kolektiv autorů: Neviditeľné muzeum / Invisible Museum / 
Nadikhuno muzeomos. Romano džaniben 27 (2): 207–212.

Ripka, Š. 2014. Pentecostalism among Czech and Slovak Roma: the religiosity of 
Roma and the practices of inclusion of the Roma in the brotherhood in salvation. 
Autonomy and conversions among Roma in Márov. Dizertační práce. Praha: 
FHS UK. 

Romano džaniben. 2006. Romano džaniben 13 (1). 
Romea.cz, 2023. Historický moment: Prezident Petr Pavel se u  příležitosti 

Mezinárodního dne Romů setká s  romskými studenty. Romea, o. p.  s.,  
12. 4. 2023. Dostupné z: https://romea.cz/cz/domaci/historicky-moment-
prezident-petr-pavel-se-u-prilezitosti-mezinarodniho-dne-romu-setka-s-
romskymi-studenty/ [cit. 22. 6. 2023].

Ryvolová, K. 2021. Špačkem tužky na manžetě. Praha: Slovo 21. 
Sadílková, H. 2013. Čí jsou to dějiny? Dosavadní přístupy k  interpretaci 

poválečných dějin Romů v ČS(S)R. Romano džaniben 20 (2): 69–86.
Sadílková, H. 2016. Poválečná historie Romů ve vzpomínkách pamětníků: Možnosti 

rekonstrukce poválečné migrace vybrané skupiny Romů ze Slovenska do českých 
zemí. Dizertační práce. Praha: FF UK.

Sadílková, H. 2017. Resettling the Settlement. From Recent History of a Romani 
Settlement in South-Eastern Slovakia. In: Kozhanov, K., Halwachs, D. 
(eds.). Festschrift for Lev Cherenkov. Graz: Grazer Romani Publikationen, 
339–351.

Jan Ort | Sociální mobilita Romů z dekolonizační perspektivy



Romano džaniben 1 | 202324  |

Sadílková, H. 2018. (Ne)chtění spoluobčané? Romové v  poválečném 
Československu. In: Pažout, J., Portmann, K. (eds.). „Nechtění“ spoluobčané: 
Skupiny obyvatel perzekvovaných či marginalizovaných z  politických, 
národnostních, náboženských i  jiných důvodů v  letech 1945–1989. Praha: 
ÚSTR, 98–115.

Sadílková, H. 2020. The postwar migration of Romani families from Slovakia  
to the Bohemian lands: a  complex legacy of war and genocide in 
Czechoslovakia. In: Adler, E. R., Čapková, K. (eds.). Jewish and Romani 
families in the holocauts and its aftermath. New Jersey, London: Rutgers 
University Press, 190–217.

Santos, B. S. 2002. Between Prospero and Caliban: colonialism, postcolonialism 
and inter-identity. Luso–Brazilian Review 39 (2): 9–43. 

Shmidt, V., Jaworsky, B. N. 2020. Historicizing Roma in Central Europe: between 
critical whitness and epistemic injustice. London: Routledge. 

Scheffel, D. 2009. Svinia v čiernobielom. Slovenskí Rómovia a ich susedia. Prešov: 
Centrum antropologických výskumov. 

Slačálek, O. 2011. Civilizace je nemoc, násilí je lék? A2 (24). [online]. Dostupné z: 
https://www.advojka.cz/archiv/2011/24/civilizace-je-nemoc-nasili-je-lek 
[cit. 20. 6. 2023].

Šotola, J., Polo, M. R. (eds.). 2016. Etnografie Sociální Mobility: Etnicita, Bariéry, 
Dominance. Olomouc: Vydavatelstvi FF UP v Olomouci.

Šotola, J. et al. 2018. Slovak Roma beyond anthropological escapism and exotic 
otherness. Concept of „whiteness“ and the structures of everyday life. 
Slovenský národopis 66 (4): 487–500.

Tanzer, E. 2022. Vyrostla jsem v ghettu. Zlín: Kniha Zlín. 
Vinohradská 12, 2023. Rozzlobení Romové. Vládní tým nemusí  

k uklidnění situace stačit, expertka varuje před radikalizací. Český rozhlas, 
25. 7. 2023. Dostupné z: https://www.irozhlas.cz/zpravy-domov/
vinohradska-12-romove-ukrajinci-napeti-demonstrace-radikalizace-
extremismus_2307250600_nel [cit. 13. 8. 2023].

Vláda ČR, 2021. Strategie rovnosti, začlenění a participace Romů (Strategie romské integrace) 
2021–2030. [online]. Dostupné z: https://vlada.gov.cz/cz/ppov/zalezitosti-
romske-komunity/aktuality/strategie-rovnosti--zacleneni-a-participace-romu-
strategie-romske-integrace-2021_2030-188413/ [cit. 22. 6. 2023]. 

Žišková, V. 2023. Cesta ven, nebo egotrip? Autobiografie Patrika Bangy. A2 (11). 
Dostupné z  https://www.advojka.cz/archiv/2023/11/cesta-ven-nebo-
egotrip [cit. 22. 8. 2023].



Recenzovaná část



Romano džaniben 1 | 202326  |



  |  27Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“

| Jan Ort1

Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“. 
Cikánství jako struktura vztahů a logika sociální 
mobility v období socialismu2 
The Brekov Roma – „the best in Czechoslovakia“. Gypsyness as 
a structure of relations and logic of social mobility in the socialist era. 

Abstract

This text enters the discussion on the way of understanding the references to „Gypsies“ 
in historical sources, here specifically in the context of socialist Czechoslovakia. In doing 
so, it goes beyond tracing the ways in which the state categorized the population, where 
many authors have already pointed to the official definition of „Gypsy“ as a category 
of social deviance rather than ethnic (self-)identification. In an ethnographically 
informed approach to researching Romani histories, this text traces various overlapping 
contemporary discourses of ‚gypsyness‘ and their negotiation within a locally anchored 
hierarchy of socio-economic relations. Using the case study of the eastern Slovakian 
village of Brekov, it specifically traces how this category spoke not only to the exclusion of 
Roma from non-Romani society, but also to the ways in which relations between Roma 
themselves were defined, not only at the narrative level, but also at the level of concrete 
social practice. In so doing, it is a contribution to the growing debate among historians 
and Romani studies scholars about the nature of agency of the Roma in history. 

Key words
�Roma, Gypsyness, socialist policies, Czechoslovakia, social mobility, intra-Roma 
relations

Jak citovat

��Ort, J. 2023. Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“. Cikánství 
jako struktura vztahů a  logika sociální mobility v  období socialismu. 
Romano džaniben 30 (1): 27–55.

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.10280841

1 �Autor je romista, působící na Semináři romistiky, ÚESEBS FF UK. E-mail: jan.ort@ff.cuni.cz
2 �Článek byl vydán v rámci projektu GAČR č. 19-26638X „Genocide, Postwar Migration and Social 

Mobility: Entangled Experiences of Roma and Jews“ a s podporou projektu „CRP 2023 Podpora strategicky 
významných programů na Filozofických fakultách UK, MU, UP“. Za pomoc při výzkumu a zpětnou 
vazbu k výslednému textu děkuji E. Cinové. Za otevřenost a důvěru děkuji K. Gunárovi, stejně tak dalším 
pamětníkům a pamětnicím, jejichž jména v textu anonymizuji. Za komentáře k textu děkuji H. Sadílkové,  
M. Fottovi, L. Vikové, P. Kubaníkovi a oběma recenzujícím. 



Romano džaniben 1 | 202328  |

Úvod

V  rámci výzkumu praxe přesidlovací politiky v  socialistickém Československu 
(Ort 2022a, 2024 [v přípravě]) jsem se v květnu roku 2019 setkal v obci Brekov 
(okr. Humenné) s tamním rodákem, romským aktivistou a politikem Kolomanem 
Gunárem (nar. 1948). Archivní dokumenty napovídaly, že „likvidace cikánských 
chatrčí“, která byla s programem „rozptylu cikánského obyvatelstva“ úzce spojená 
(viz např. Donert 2017: 159–168), se v Brekově týkala pouze rodiny Reginy D., 
což pan Gunár potvrdil a přiblížil konkrétní okolnosti:

„Jedna rodina takto odišla z  obce, oni mali murovaný domček, rovný. Tá 
pani vychovala všetky deti sama. Jej manžel bol v  base, zastrelil jedného 
pána. V krčme sa pohádali, mal doma pištoľ, nelegálne. Išiel domov, zobral 
pištoľ a zastrelil ho. A išiel do basy. Ona vychovala všetky deti a keď mal [jej 
manžel] prísť domov, tak ho tu občania nechceli, majorita ho nechcela prijať, 
aby tu bol, aby tu žil naďalej. No tak sa rozhodli, že využijú tu možnosť, že štát 
vykúpil akože ‚chatrč‘, to bol normálne domček, no tak štát to zbúral, dostali 
dvadsať tisíc a išli do Ostravy. On [už potom] dlho nežil, možno štyri, max. 
päť rokov. Lenže ona už sa nemohla tu vrátiť, s deťmi, lebo už nemali kam. 
Prišiel buldozér a to zrovnal so zemou. To tak, iba jedna rodina.“3 

Popsaný případ lze chápat jako doklad o nesamozřejmé praxi centrální politiky, 
která byla jinak v  romistické literatuře často homogenizována v  narativu 
(symbolického) násilí asimilační politiky a jejích dopadů na životy a širší socio-
kulturní systémy Romů4 v Československu (viz především Haišman 1999, Jurová 
1993, Pavelčíková 2004).5 Konkrétně v  Brekově se praxe přesidlovací politiky 
napojila na způsob vypořádání se s rodinou, jejíž přítomnost nechtěli obyvatelé 
obce s ohledem na tehdy přibližně patnáct let starou událost akceptovat. V tomto 
případě se ale nejednalo pouze o  pokračující sankce ze strany vesnického 
společenství vůči jejímu jednotlivému členovi (a  jeho rodině). Přesídlení této 
rodiny je nutné chápat i v kontextu dobových diskursů o „cikánech“ a toho, jak 

3 �Rozhovor s Kolomanem Gunárem (nar. 1948), nahrán autorem 28. 5. 2019 v Brekově, slovensky (soukromý 
archiv autora). 

4 �Termín Romové používám jako kategorii etnické sebeidentifikace, a to i s ohledem na označení Roma (pl.) 
v romštině. Činím tak i s vědomím, že ne všichni lidé, o kterých takto referuji, byli ve sledovaném období 
mluvčími romštiny, a že o sobě mnozí z nich v určitých kontextech uvažovali jako o „Cikánech/Cigánech“, 
podobně jako se vůči tomuto označení mohli vymezovat. Označení „C/cikáni“ budu zapisovat primárně 
s malým „c“, které implikuje buď sociální, nebo na druhé straně rasové vymezení této kategorie. Velké „C“ 
budu používat buď v citacích, kde je takto uvedeno, nebo v kontextech etnické sebeidentifikace, jakkoliv 
taková vymezení jsou často velmi nejednoznačná.

5 �Jakkoliv byl konkrétně ve vztahu k přesidlovací politice tento viktimizační narativ postupně revidován 
(Sadílková 2017, Donert 2017, ale též viz Guy 1977), i v romistických kruzích je narativ fatálních zásahů 
do romské kulturní identity nadále poměrně neproblematicky reprodukován (viz Jandáková, Habrovcová 
2022), a to i konkrétně ve vztahu k přesidlovací politice (Uhlová 2023).



  |  29

byla tato kategorie vyjednávána v místně vymezených společenstvích. Takové čtení 
popsaného případu zasazuji v tomto textu do diskuse o chápání sociální mobility 
Romů (nejen) v socialistickém Československu. Půjde mi primárně o sledování 
logiky, jakou byla sociální mobilita rámována mezi samotnými Romy a šířeji toho, 
jak samotní Romové chápali svoji společenskou pozici.

Při primárním sledování romského aktérství se v  textu nebudu omezovat 
pouze na analýzu diskursů a narativů. Naopak, chápání sociálního statusu budu 
analyzovat v  návaznosti na  konkrétní sociální praxi. Nejen Gunár, ale i  další 
Romové v Brekově (nejen v rozhovorech se mnou, ale i v dobových záznamech) 
prosazovali pozici brekovských Romů jako výjimečně integrovaných („nejlepších 
Cikánů v Československu“, slovy jednoho z nich), což dávali do kontrastu nejen 
se situací Romů v okolních vesnicích, ale i s dominantním chápáním „cikánství“ 
jako kategorie sociální deviace a „kulturní zaostalosti“. Rodina Reginy D. mohla 
naopak v  lokálních socio-ekonomických strukturách představovat ztělesnění 
takto dominantně chápané kategorie, a to nejen z toho pohledu, že otec od rodiny 
si s sebou nesl nálepku vraha, ale i z toho důvodu, že se do obce přiženil z jiného 
okresního města a  v  tradičně virilokálním prostředí byl tedy v  tomto ohledu 
nahlížen jako „cizí“. Přesídlení rodiny tedy lze číst nejen z  hlediska postojů 
„majority“, budu-li citovat Gunára, ale i  s  ohledem na  způsob sebeidentifikace 
místních Romů, kteří aktivně udržovali kategorii místně etablovaných  
(tj. „slušných“) – a tedy statusově poměrně lépe situovaných – „Cikánů“. 

1 Romská zkušenost sama o sobě,  
ne jako nástroj poznání o společnosti

Ve svém textu se zaměřuji na „okrajové prostory“ a přiznávám se tak k přístupu 
„z  okrajů“ (from the margins), který byl dříve rozpracován v  antropologii (Das, 
Poole 2004, Tsing 1994) nebo feministické teorii (hooks 1984, Crenshaw 1991). 
Tento přístup zde přetavuji v  primární sledování aktérské pozice Romů, čímž 
navazuji na  Annu Tsing, podle které okrajové prostory indikují „analytickou 
pozici, která odhaluje omezující a  opresivní povahu kulturní exkluze na  straně 
jedné a  kreativní potenciál reformulování, oživení a  přerámování samotných 
sociálních kategorií, které marginalizují skupinovou existenci na  straně druhé“ 
(Tsing 1994: 279).   Inspirován jsem v  tomto kontextu přístupem Veeny Das 
a Daborah Poole, které koncept „z okrajů“ rozpracovaly pro antropologii státu, když 
marginalizované obyvatele nevnímaly jako vně stojící pasivní příjemce státních 
politik a okraje chápaly jako prostory kreativity v každodennosti, ve kterých byla 
rozostřována jednak hranice mezi státní mocí a jinými typy autorit, ale návazně 
i zdánlivě jednoznačná opozice mezi státem a jeho obyvateli (2004). 

Zaměřením na  životy Romů ovšem tento text nerezignuje na  výpověď 
o  povaze širších socio-ekonomických struktur, ve  kterých se romské aktérství 

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



Romano džaniben 1 | 202330  |

odehrává. I zmíněné autorky totiž chápaly studium marginálních prostor rovněž 
jako prostředek k  ohledávání povahy státní moci (Das a  Poole 2004), nebo 
v  případě Tsing i  k  prověřování dominantních (západních) antropologických 
konceptů a obecněji pojetí světa (1994). I předkládanou studii lze tedy chápat jako 
příspěvek do  diskuse o  vyjednávání kategorií společenské normality a  deviace. 
Některé ze soudobých historických textů k povaze různých režimů státní moci 
a její legitimizace již též vědomě pracují s přístupem „z okrajů“, když v analýze 
státních struktur sledují utváření politik zaměřených na  Romy jako na  jednu 
z výrazných menšin (Baloun 2022, Donert 2017, Spurný 2011). Takto zaměřené 
příspěvky ovšem odklánějí pozornost od  zkušenosti samotných Romů: Spurný 
se zaměřuje na obraz „cikánů“ v pohraničí (jako regionu „na okraji“) a návazný 
způsob utváření politik vůči Romům v kontextu budování společnosti poválečného 
Československa (2011, především 237–285; k  diskusi viz Sadílková 2013), 
Baloun svou studii kriminalizace Romů a rasizaci kategorie „cikánství“ za první 
republiky vymezil především jako příspěvek k „dějinám anticikanismu“, jakkoliv 
zde aktérství Romů neponechal zcela stranou (2022: 15–24). Nakonec i Donert, 
která cílí na deviktimizaci Romů a jejich zobrazení jako svébytných historických 
aktérů, se věnuje především participaci veřejně angažovaných Romů na utváření 
státních politik a zkušenosti a  strategie Romů při vyjednávání konkrétní praxe 
těchto politik nechává stranou (2017).6

Naproti tomu, předkládaný text při primárním zaměření na  romské aktérství 
a  zkušenosti vnímám především jako příspěvek k  „dějinám Romů“, použiji-li 
Balounovo vymezení (tamtéž: např. 32; viz též Prague Forum for Romani Histories). 
Navazuji tak současně na dřívější obdobně zaměřené příspěvky, které jsou spojené  
především s pražskou romistikou (viz např. Hajská 2020, 2022, 2024 [v přípravě]; 
Hübschmannová 2005; Sadílková 2017, 2020). Jsem přitom přesvědčen, že  
zasazení široce pojatého romského aktérství do  širších společenských procesů  
a socio-ekonomických struktur nemusí vést k jeho upozadění ve prospěch zodpovězení 
otázek po  společnosti jako celku, a  že je na  čase vyvázat Romy z  „obvyklé rol[e] 
věšáku na problémy, respektive […] objektu útlaku převládajícími rámci“ (viz text 
Ondřeje Slačálka v tomto čísle, 2023: 125). Širší kontextualizaci romské zkušenosti 
v  historicky a  místně podmíněných procesech vnímám naopak jako připomenutí 
toho, že Romy nelze chápat jako vně stojící, jednoznačně vymezenou a homogenní 
skupinu aktérů, která teprve reaguje na shora přicházející projevy dominance. Naopak, 
spolu s  Lilou Abu-Lughod (a  v  návaznosti na  to, co psaly Tsing a  Das s  Poole,  
viz výše), vnímám pozici marginalizovaných obecně (a  Romů konkrétně) jako 
inherentní součást mocenských struktur,7 přičemž právě etnografické ohledávání 

6 �Ke kritice Donert viz např. Shmidt (2022) a Shmidt s Jaworsky (2020). Nutno doplnit, že Shmidt s Jaworsky ve své 
kritice rovněž selhávají v zachycení komplexity romského aktérství (viz Ort 2024 [v přípravě], Slačálek 2023).

7 Abu-Lughod zde navazuje na teze Michela Foucaulta (1978, 1982).



  |  31

aktérství těchto obyvatel umožňuje nahlížet jejich povahu komplexněji (1990). 
Současně, a to je druhý důležitý moment, který se při upozaďování romské zkušenosti 
vytrácí, Romové v těchto strukturách mohli zaujímat (a zaujímali) značně různorodé 
pozice, od čehož se odvíjely i různorodé formy jejich aktérských strategií. 

2 „Cikáni“ v dějinách Romů v Československu

V  textu se opírám o  kombinaci archivního výzkumu s  orálně historickými 
rozhovory. Usiluji tak o představení etnograficky informované historické studie, 
což pro kontext výzkumu poválečných dějin Romů prosazovala Sadílková (2016) 
a  pro širší studium dějin Romů rozpracovaly Tauber a  Trevisan (2019). Právě 
druhé jmenované autorky vytyčily jako jednu z metodologických výzev výzkumu 
historie Romů odhalování významů, které jsou navázány na  archivní zmínky  
o  „C/cikánech“. Tuto diskusi lze považovat za  vysoce relevantní i  pro kontext 
výzkumu historie Romů v  Československu. Především u  prvních prací 
reflektujících zpětně historii Romů v období komunistického režimu se zdá, že 
jsou termíny „C/cikán“ a „Rom“ co do významu do velké míry zaměňovány, jako 
by byly oba chápány jako různé – dobově podmíněné – označení pro stejnou 
skupinu obyvatel.8 V návaznosti na Brubakerovu kritiku „grupismu“ v sociálních 
vědách (2002) se přitom domnívám, že je na místě uvažovat o „cikánství“ spíše jako 
o kategorii, jejíž obsah je předmětem nesamozřejmého vyjednávání, stejně jako 
to, na koho a v jakých situacích bude uplatněna. Nelze přitom ovšem ignorovat, 
že i  při dílčím vymezení „cikánství“ jako kategorie sociální deviace se jednalo 
o kategorii silně rasizovanou, která v duchu konceptu „lepkavosti“ (Ahmed 2014) 
ulpívala na základě etnorasových kritérií na určitých tělech – tedy na Romech. 
Jak ale ukážu v tomto textu, i Romové se nakonec podíleli na vyjednávání obsahu 
této kategorie, respektive ji v různých situacích a ve vztahu k různým lidem byli 
schopni na základě konkrétních charakteristik kvalitativně odstupňovávat.

V podobném duchu už někteří autoři a  autorky příspěvků k historii Romů 
v  Československu pracovali s  tezí, dle které se oficiálně vymezená kategorie 
„cikánství“, chápaná v  termínech sociální deviace, nemusela nutně potkávat 
s  etnickou (sebe-)identifikací (např. Sokolová 2008), případně s  tím, kdo byl 
jako „cikán“ identifikován dle etno-rasových kritérií v  každodennosti socio-
ekonomických vztahů. I při tomto vědomí ovšem nebyly tyto nesamozřejmé vztahy 
blíže zkoumány9 a  problematičnost jednoznačných vazeb archivních zmínek 
o „cikánech“ na životy Romů je v praxi psaní o romské historii stále nedostatečně 
reflektována. Někteří autoři poukázali na  tento problém z  perspektivy úřadů 
v  socialistickém Československu, které evidovaly a  kategorizovaly Romy jako 

8 �Pro období socialistického Československa se to týká např. přehledových prací Jurové (1993) a Pavelčíkové (2004).
9 Pro dřívější období ale viz Baloun (2022).

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



Romano džaniben 1 | 202332  |

„cikány“ arbitrárně dle subjektivních kritérií (Hübschmannová 1993: 26, Guy 
1977: 270). V  souvislosti s  přesidlovací politikou podobně ukázala Donert na 
vyjednávání kategorie „cikánství“ v  komunikaci konkrétních Romů se státními 
úřady (Donert 2017). 

Ve  svém článku chci přitom sledovat nejen to, jakým způsobem stát 
kategorizoval své občany a  jak vymezoval hranici mezi normalitou a  deviací, 
ale primárně to, jak se tato logika mohla promítat do  strukturování vztahů 
v konkrétních místech, a  to jak mezi jejich romskými a neromskými obyvateli, 
tak mezi Romy samotnými. „Cikánství“ tedy budu sledovat nikoliv pouze jako 
kategorii užívanou zástupci socialistického státu, ale jako kategorii, která měla 
svoje místo při vyjednávání lokálně ukotvených hierarchií sítí aktérů a  vztahů, 
a  to nikoliv pouze na  úrovni diskursivní a  narativní, ale na  úrovni konkrétní 
sociální praxe. V tomto ohledu navazuji znovu na Hübschmannovou, která spíše 
na  obecnější úrovni a  bez jasného ukotvení v  konkrétní případové studii psala 
o  fenoménu „emigrace z  cikánství“ jako o  aktérské strategii sociální mobility 
samotných Romů, kteří se snažili unikat tomuto stigmatizovanému označení. 
Kořeny takové strategie přitom Hübschmannová situovala právě do  období 
před rokem 1989, když ji dávala do souvislosti mj. s logikou asimilační politiky 
(Hübschmannová 1999). Následuji zde ale i  antropologické studie z  post-
socialistického prostoru střední a  východní Evropy, které v  analýze „cikánství“  
jako struktury vztahů rovněž sledovaly určité historické (dis)kontinuity (Abu 
Ghosh 2008, Horváth 2012, Kovai 2012, Ort 2022b). S  ohledem na  citované  
studie je nasnadě, že z  metodologického hlediska se inspiruji těmi  
historiografickými směry, které jednak akcentují inspiraci antropologickou 
disciplínou, a  též těmi, které mimo jiné v  souznění s  výzvou studovat historii 
„z  okrajů“ prosazují zmenšení výzkumného měřítka (viz např. Levi 2001,  
Lüdtke 1995, Medick 1987).

3 Diskursy „cikánství“

Jakkoliv různé diskursy „cikánství“ vykazovaly historicky zjevné kontinuity, a to 
napříč různými státními útvary a měnícími se oficiálními ideologiemi (Sokolová 
2008), nelze z  druhé strany ignorovat proměnlivost jeho konkrétních realizací 
v  čase a  prostoru. Jinak totiž hrozí homogenizace chápání nejen sledované 
kategorie, ale v návaznosti na  to i anticikanismu jako stálé a neměnné veličiny, 
což nejen znesnadňuje sledování jeho konkrétních forem, ale ve  výsledku jej 
i  petrifikuje. Podobně nelze homogenizovat ani celé období v  Československu 
mezi lety 1948 a  1989. Jakkoliv lze obecně souhlasit s  tím, že v  prosazované 
asimilační politice bylo popíráno chápání Romů jako etnické skupiny a „cikánství“ 
fungovalo jako kategorie sociální deviace (Sokolová 2008), i  v  tomto období 
se konkrétní důrazy a  dílčí obsahy této kategorie proměňovaly. Především ale, 



  |  33

vedle oficiálního diskursu, zde koexistovaly i  jiné způsoby jejího chápání, které 
nejenže promlouvaly do formování konkrétních politik a jejich praxe, ale zejména 
prostupovaly každodenními vztahy. Proto, dřív, než se vrátím ke konkrétní situaci 
v Brekově, je nutné se zastavit u  toho, jakými obsahy byla sledovaná kategorie 
naplňována v období, kdy byla rodina Reginy D. vystěhována z Brekova jakožto 
rodina „cikánská“ a jejich zděný dům byl „zlikvidovaný“ jako „cikánská chatrč“. 

3.1 Oficiální administrativní kategorizace 

Pro potřeby toho, co doboví aktéři angažovaní v  řešení komplexu problémů 
souvisejících zejména (ale nejen) se stále velmi bídnými životními podmínkami 
určité části romské populace v Československu nazývali „řešením cikánské otázky“, 
byla Vládním výborem pro otázky cikánských obyvatel (1965–1968) zavedena nová 
kategorizace „cikánů“, a to podle logiky míry asimilace v dominantní společnosti. 
První skupinu měli tvořit ti, kteří vykazovali „vysoký stupeň společenské 
asimilace“, což se kromě jejich řádného zaměstnání projevovalo zejména tím, že 
už žili mimo „cikánské prostředí“, které mělo reprodukovat „nežádoucí“ způsob 
života. Druhou skupinu měli tvořit ti, kteří sice ještě byli součástí „cikánských 
koncentrací“, ale projevovali určitý zájem toto „nezdravé“ prostředí opustit. Třetí 
skupinu měli tvořit silně „zaostalí cikáni“, kteří měli vykazovat nejvíce sociálně-
patologických rysů a  značnou resistenci vůči kýžené převýchově a  společenské 
změně. Zatímco „cikánům“ z první skupiny mělo být již jen drobně napomáháno 
k  odstranění posledních projevů „cikánského způsobu života“, v  primárním 
zájmu se ocitali „cikáni“ z  kategorie druhé, kteří se stávali cílovou skupinou 
přesidlovacího programu. Naopak vůči třetí „nenapravitelné“ skupině mělo být 
využíváno represivních a donucovacích opatření, včetně odebírání dětí do státních 
institucí, což bylo rámováno „ochranou“ těchto dětí před sociálně-patologickým 
prostředím (viz Jurová 2008: 1003–1031). Je to právě tento kontext, pro který 
Guy popsal praxi administrativní kategorizace Romů ze strany lokálních úřadů, 
do které se daleko spíše než posuzovaný „způsob života“ mohla promítat snaha se 
nechtěných Romů zbavit, tj. zařadit je do přesidlovacího programu (Guy 1977). 

Je zřejmé, že pokud oficiální politika komunistického režimu cílila 
na asimilaci Romů v dominantní společnosti a zároveň ideologicky i nastavením 
konkrétních opatření sledujících tento cíl nadále reprodukovala kategorii 
„(sociálně-patologického) cikána“, byla odsouzena k neúspěchu (viz Donert 2017:  
163–168). V tomto ohledu je příznačné, že uvedená kategorizace původně zahrnovala 
kategorie čtyři, když do první (respektive nulté) kategorie zahrnovala „cikány“ již 
v  podstatě „plně asimilované“. Na  základě interní diskuse uvedeného vládního 
výboru byla ovšem tato kategorie záhy zrušena, a to pro svou irelevanci z hlediska 
„řešení cikánské otázky“ (viz Jurová 2008: 1003–1031, též Guy 1977: 260–264). 
Zatímco si tedy někteří Romové stěžovali, že jsou jakožto „cikáni“ omezeni mimo 

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



Romano džaniben 1 | 202334  |

jiné na svobodě pohybu, jakkoliv se sami považují za plně společensky a politicky 
participující občany (viz např. Sadílková et al. 2018: 160–161), jiní byli neúspěšní 
ve své snaze profitovat na konkrétních aspektech centrálně stanovené politiky vůči 
„cikánům“, když byli úřady označeni za „příliš integrované“ (Donert 2017: 163–167). 

3.2 „Cikánství“ v sociálních, fyzických  
a psychologických charakteristikách

Když Sokolová analyzuje vývoj oficiálně prosazovaného diskursu o  „cikánech“ 
od padesátých do šedesátých let, konstatuje transformaci rétoriky kulturní odlišnosti 
do důrazu na  sociální patologii, která „legitimizovala poptávku po artikulování 
striktnějších asimilačních programů“ (Sokolová 2008: 126–127). V  polovině 
šedesátých let je tento diskurs možné sledovat v popularizačním díle fyzického 
antropologa Josefa Nováčka Cikáni včera, dnes a  zítra (1968)10 a  v  monografii 
etnografky a tehdejší pracovnice KNV v Košicích Evy Davidové Bez kolíb a šiatrov 
(1965). Přes odlišné výchozí pozice se obě práce potkávají v přitakání diskursu 
oficiální politiky. Oba chápou „cikánský způsob života“ v  termínech sociální 
deviace a „kulturní zaostalosti“, a zároveň jej vysvětlují historickou „izolací“ Romů 
(tedy v  jejich pojetí primárních nositelů takového „způsobu života“), která byla 
podle nich způsobena rasistickou povahou předchozích režimů. Tato „izolace“ 
měla kromě „zaostalosti“ vést i  k  udržení distinktivních antropologických (tj. 
fyzických) rysů a svébytné „psychologie“ (Nováček 1968: 35–36, srov. Davidová 
1965: 11). Z tohoto pohledu autoři vyzdvihují, slovy Nováčka, že „nyní“ (rozuměj 
v socialistické společnosti) je „Cikán poprvé člověkem“ (Nováček 1968: 30). Oba 
autoři současně přitakávají logice „rozptylu“, která měla být klíčem k  úspěchu 
prosazované asimilační politiky, jako jediné možné odpovědi na jimi popisovanou 
socio-ekonomickou „izolaci“ (např. Nováček 1968: 4, Davidová 1965: 10).

Podle Nováčka ale asimilační politika naráží na  dvojí překážku, kterou je 
jednak vztah „Cikánů“ k  „bílým“, ale rovněž postoj „ostatních“ k  „Cikánům“ 
(Nováček 1968: 37–38). Podobně zdůrazňuje Davidová, že je potřeba „bojovať 
nielen proti prežívajúcim nesprávnym názorom mnohých Cigánov, ale i  proti 
nepochopeniu a avérzii ostatného obyvateľstva“ (Davidová 1965: 44). Ve shodě 
s  komplexní politikou, která se odvíjela od  vládního usnesení č. 502/1965, tak 
Nováček klade důraz i na „převýchovu ostatního obyvatelstva k překonání jeho 
předsudků“ (tamtéž: 6). V  jiném svém textu11 doplňuje Davidová, že rasistické 

10 Kniha vychází z jeho doktorské práce obhájené v roce 1964 (viz Donert 2017: 169).
11 �Jedná se o nedatovaný „studijní materiál pro pracovníky osvětových zařízení“ s názvem Cigánsky problém a jeho 

riešenie vo východoslovenskom kraji, který Davidová sestavila spolu s Jurajem Špinerem, tajemníkem „cikánské komise“ 
při východoslovenském KNV. Davidová (pod jménem Turčínová-Davidová) zde konkrétně rozpracovala kapitolu 
„Cigánsky problém z hľadiska historicko-etnografického a sociologického“. ŠAKE Košice, f. Komisia Vsl. KNV pre 
cigánske obyvatelstvo, kart. 9, sp. 44. „Cigánsky problém a jeho riešenie vo východoslovenskom kraji“, nedatováno. 



  |  35

předsudky jsou „vážnou brzdou pri uskutečnovaniu opravdivej premeny života 
a myšlenie“ u jí vymezené skupiny obyvatel a „vyvolávajú potom spätne u Cigánov 
nesprávne reakcie a  sťažujú asimiláciu“. I  ona přitom připouští, že takovou 
„antipatii vyvolali [oni] sami“, čímž ale podle ní „bezdôvodne trpia“ i ti „poriadní“ 
mezi nimi (Davidová 1965: 44). 

Je zjevné, že v  takto vystavěné argumentaci není boj proti rasistickým 
předsudkům motivován důrazem na  občanská práva Romů, ale daleko spíše 
zájmem o zdárné plnění asimilačního programu.12 Nadto, předsudky, proti kterým 
Nováček s Davidovou brojí, jsou u nich shodně nahrazovány historicky utvářenou 
„cikánskou psychologií“, která, podle Nováčka, činí z budování důvěry v okolní 
„bílé“ obyvatelstvo dlouhodobý a křehký proces (Nováček 1968: 38). I Davidová 
s  Nováčkem nakonec představují značně ambivalentní vymezení kategorie 
„cikánství“ – jako sociální kategorii, ke které ovšem přiřazují specifické fyzické 
a psychologické charakteristiky. V této ambivalenci i oni, ve shodě s oficiálním 
diskursem (viz výše) postulují kategorii „pořádných“ (viz výše Davidová), 
„asimilovaných Cikánů“, které už jako „Cikány“ není možné chápat (Davidová 
1965: 11). Nováček tuto kategorizaci představuje v  dřívější logice nomadismu 
(1968: 32–35),13 když uzavírá, že na „usedlé“ (rozuměj „asimilované“) se opatření 
v „řešení cikánské otázky“ nevztahují a bylo by naopak „neodpustitelnou chybou 
organizovat výchovnou práci se speciálním zaměřením jenom proto, že se 
od  ostatního obyvatelstva odlišují barvou pleti, a  že cikánský původ je patrný 
podle jejich fyziognomie“ (tamtéž: 32). 

Ve shodě s logikou asimilační politiky zde Davidová s Nováčkem postulují 
sociální patologizaci diskutované kategorie „cikánství“, ovšem při nejasném 
vymezení toho, koho je ještě možné takto označit a  koho již nikoliv. Tuto 
ambivalenci nakonec dobře ilustruje i  u  obou autorů konzistentní zápis 
diskutovaného označení s velkým „C“, což znovu kontrastuje s jeho deklarativně 
sociálním vymezením. Sociálně chápaná distinkce se navíc dle Nováčka propisuje 
i  do  vztahů mezi lidmi, které on sám za  „Cikány“ označuje. Mnozí z  nich se  
podle něj „snaží […] s  ‚bílými‘ sblížit“ (tamtéž: 38), což vede k  údajným   
rozporům mezi těmi z  nich, kteří jsou „zapojeni do  pracovního procesu“, 
a  mezi „fluktuujícím a  nepracujícím živlem“ (tamtéž: 39). Jakkoliv není zcela 
jasné, z  jakých dat u  tohoto tvrzení vychází, jeho teze naznačuje možnou sílu 
historicky utvářeného dominantního diskursu, který promlouvá do  způsobu 
vymezování vztahů mezi samotnými Romy, tedy těmi, na  které diskutované 

12 �Zde nutno doplnit, že to záhy byla sama Davidová, která ve svém dopise adresovaném na ÚV KSČ 
upozornila na nesprávnou praxi oficiální politiky, a to především s ohledem na zkušenosti konkrétních 
romských rodin. Ani zde ovšem nezpochybňovala správnost základního nastavení diskutované politiky, jako 
spíše její nedostatečnou komunikaci se samotnými Romy (viz Sadílková et al. 2018: 150–155).

13 �Rozdělení „cikánů“ na „usedlé“, „polokočovné“ a „kočovné“ bylo vymezeno v usnesení ÚV KSČ „O práci 
mezi cikánským obyvatelstvem“ z dubna roku 1958 ( Jurová 2008: 688).

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



36  |Romano džaniben 1 | 2023

označení na základě etnorasových charakteristik obvykle dopadá. To je ne zcela 
samozřejmý důraz, který zobrazuje lidi ocitající se v této diskurzní a sociální pasti 
jako svébytné aktéry a  inherentní součást sledovaných struktur, a kterého se ze 
značně odlišných pozic držím v tomto textu i já. 

3.3 Figura „civilizovaného cikána“

Klasifikaci Romů (jakožto „cikánů“) dle stupně adaptace na dominantní způsob 
života je vedle oficiálně proklamované kategorizace možné sledovat i v záznamech 
dobového populárního diskursu. Dne 26. 7. 1966 odvysílala Československá 
televize první díl třídílného pořadu, který byl součástí oficiální mediální kampaně, 
doprovázející centrálně vymezenou politiku vůči „cikánům“.14 Název pořadu – 
„V zájmu všech“ – navazoval na dříve formulované teze Davidové (spoluautorky 
scénáře), která nutnost společenského začlenění Romů (a  tedy v  jejím pojetí 
i nutnost boje proti „proticikánským“ postojům) dávala do souvislosti s hrozbou 
procentuálního populačního nárůstu „Cikánů“ v Československu.15 Tento výrazně 
sekuritizační narativ, který zájem o životní podmínky Romů nahrazoval zájmem 
o  „kvalitu společnosti“, byl přitom sdílen v  širším mediálním diskursu, kde se 
v  souvislosti s  „cikány“ zaužíval termín „populační výbuch“. Autoři novinových 
článků ale oproti systematickému začleňování do  společnosti, prosazovaného 
centrální politikou, volali obvykle po  restriktivních opatřeních, když hrozbu 
„populačního výbuchu“ vysvětlovali jednak v genderových a rasizujících termínech 
s důrazem na  sexualitu a plodnost romských žen, a dále přispívali k  formulaci 
a sdílení přesvědčení, že Romové parazitují na štědrém prorodinném sociálním 
systému.16 

Podobně se vůči dobové politice, která měla z  Romů údajně utvářet 
„privilegovanou vrstvu obyvatel“, vymezovali ve  své většině i  televizní diváci, 
jejichž reakcí se na přímou výzvu v prvním díle zmíněného pořadu sešlo v redakci 
Československé televize více než sto.17 Není zde prostor tento ojedinělý materiál 
představit a analyzovat podrobněji. Za pozornost ale stojí, že mezi autory dopisů 
tvořili necelou čtvrtinu sami Romové.18 Ti se přitom v některých důrazech svých 
dopisů potkávali s diváky neromskými. I oni ve většině případů požadovali (často 
nekompromisně) restriktivní opatření vůči nositelům více či méně explicitně 

14 Archiv RTVS, Bratislava, idec: 766-7260-9000-0051, „V záujme všetkých 1.“, 1966. 
15 �ŠAKE Košice, f. Komisia Vsl. KNV pre cigánske obyvatelstvo, kart. 9, sp. 44. „Cigánsky problém a jeho 

riešenie vo východoslovenskom kraji“, nedatováno, s. 36.
16 �ŠAKE Košice, f. Komisia Vsl. KNV pre cigánske obyvatelstvo, kart. 20, „Výstrižky z tlače o cigánskej 

problematike“, 1962–1968.
17 �NA Praha, KSČ-ÚV-05/3, f. KSČ – Ústřední výbor 1945–1989, Praha – oddělení ideologické, sv. 37, č. j. 299.
18 �Respektive se ve shodě s dobovým jazykem představili jako „cikánský občan“ / „občan cikánského původu“ 

(příp. „cigánsky občan“ / „občan cigánskeho pôvodu“ u diváků ze Slovenska).



  |  37

vymezeného označení „zaostalých cikánů“, a to opět se sdílenou argumentací, že 
v socialistické společnosti se již každému dostává rovných příležitostí a v těchto 
podmínkách si tak za  společenskou exkluzi mohou tito lidé sami. Klíčem 
k pochopení sdílení takového narativu mezi romskými diváky je přítomnost figury 
„civilizovaného cikána“, kterou už v  podobném kontextu známe i  od  Nováčka 
s Davidovou (viz výše). V dopisech neromských diváků funguje připuštění existence 
„těch několika civilizovaných cikánů“ jako výjimka potvrzující pravidlo a v duchu 
toho si někteří z nich stěžovali, že zobrazování „pozitivních příkladů“ je falešnou 
politickou korektností, která zakrývá „skutečnou přirozenost“ způsobu života 
diskutované skupiny obyvatel. Naproti tomu romští autoři dopisů se s kategorií 
„civilizovaných cikánů“ sami identifikovali, připomínali, že oni samotní využili 
možnosti, které jim v novém politickém zřízení poskytla „strana a vláda“ a naopak 
si stěžovali na  pokřivený mediální obraz, ve  kterém se dominantně zobrazují 
především chudí marginalizovaní Romové z  východního Slovenska. Tímto 
způsobem romští diváci akcentovali svoje plnohodnotné náležení ke společnosti 
socialistického Československa, jakkoliv někteří z nich pojmenovávali i zkušenosti 
více či méně situační marginalizace, a  to právě na  základě připsané vylučující 
kategorie „cikánství“. Pro lepší náhled na  společenskou pozici Romů a  její 
nesamozřejmé vyjednávání je ale nutné se přesunout k předeslané mikrohistorické 
studii. V  ní ukážu, jak se podobné způsoby chápání sociálního statusu mohly 
promítat nejen do diskursivního vymezování vztahů v konkrétních místech, ale 
i do návazné sociální praxe. 

4 Romové a „cikáni“ v Brekově

4.1 Příběh výjimečných Romů v Brekově

Z rozhovoru s panem Gunárem (viz úvod) vyplynulo, že on sám sepsal na základě 
vyprávění starších romských pamětníků a pamětnic knížku o „histórii osídľovania 
obce Brekov Rómami“ (Gunár 2010). Jeho text představuje detailní zpracování 
genealogií jednotlivých romských rodin, doplněných o všední příběhy konkrétních 
lidí, stejně jako popisy tradičních romských zvyků a řemesel. Celá kniha je přitom 
zasazena do narativu silného ukotvení brekovských Romů v lokálním společenství 
a jejich signifikantní sociální mobility. Ten je reprezentovaný nejenom důrazem 
na  kontinuitu zaměstnanosti, ale i  přiloženým seznamem těch Romů, kteří 
úspěšně absolvovali vysokou školu, respektive dokončili střední školu s maturitou 
(včetně samotného pana Gunára – inženýra). Důraz na vysokou míru společenské 
integrovanosti brekovských Romů byl přítomný i  v  celém našem rozhovoru, 
navíc podtržený skutečností, že pan Gunár se mnou mluvil slovensky. Sám hned 
na začátku našeho rozhovoru upozornil, že v Brekově romsky nemluví ani nejstarší 
generace Romů, což kontrastovalo s  vitalitou romštiny jako jazyka každodenní 
komunikace Romů v mnoha okolních vesnicích. 

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



Romano džaniben 1 | 202338  |

I  v Gunárově popisu byla sociální mobilita rámována dominantní logikou 
stereotypního pohledu na Romy jako sociálně problematické občany, a to nejenom 
důrazem na neužívání romštiny jako distinktivního jazykového kódu, ale i na – 
historicky ukotvený – způsob života:

„Brekovskí Rómovia ani v  minulosti, ani teraz nenastavujú ruku, aby im 
štát dával, ale príkladom svojich otcov a dedov sa postávali k životu čelom, 
s odhodlaním vyrovnať sa životu majoritnej spoločnosti. Svojim každodenným 
životom sa vyrovnali životu, aký vedie majoritné obyvateľstvo obce. V minulom 
režime príslušný Miestny národný výbor (MNV) pri štatistických výkazoch 
neevidoval v obci príslušníkov cigánskeho etnika.“ (tamtéž: 2)

Gunár asociuje integrovanost s  absencí charakteristik, které rezonují 
s dominantním obrazem „cikánství“, což – shodně s logikou oficiální kategorizace 
rozpracované u Davidové s Nováčkem – završuje tvrzením, že z pozice MNV ani 
nebyli Romové jako „príslušníci cigánského etnika“ evidovaní (zmínka o etniku 
přitom popsanou ambivalenci dále podtrhuje). 

V  archivních materiálech fondu MNV v  Brekově jsem podobné evidence 
nedohledal, mnoho dokumentů z padesátých a šedesátých let se ovšem k Romům 
v  Brekově jakožto „cikánům“ vztahuje. Sám Gunár s  archivními materiály 
nepracoval, mnohé z nich ale jím představený narativ podporují. „Zpráva o řešení 
cikánské otázky v  okrese“ z  roku 1958 například uvádí, že obyvatelé „osady“ 
v  Brekově „sú aklimatizovaní s  miestnym obyvateľstvom“ a  dokonce, že „[o]
bliekanie, chovanie jako aj bytová kultura často prevyšuje aj miestné obyvateľstvo“. 
I  zde se konstatuje, že „mladšia generácia nevie už ani cigánsky rozprávať“ 
a  že „[o]bčania sú riadne zapojení do  života stranického, verejného, sú členmi 
MNV“.19 Na druhé straně, jiné dokumenty z přelomu padesátých a šedesátých let 
konstatují nedostatky v oblasti „bytové kultury“, kde obyvatelé osady „zaostávajú 
vývoji spoločenského poriadku“.20 Vyznění dokumentů z  přelomu padesátých 
a šedesátých let je tak poměrně ambivalentní, když vedle vysoké životní úrovně 
vystupují zmínky o pokulhávající kulturní úrovni – především s ohledem na bytové 
a  hygienické podmínky v  „cikánské osadě“ jako prostoru fyzicky i  symbolicky 
vyděleném ze zbytku obce. 

19 �ŠOkA Humenné, f. odbor vnútornych vecí ONV Humenné, kart. 23, sp. 134, „Zpráva o riešení otázky 
občanov cigánského pôvodu v okrese“, 20. 12. 1958. 

20 �ŠOkA Humenné, f. MNV Brekov, kart. 14, sp. 160, „Zápis na základe prieskumu obyvateľov cigánskeho 
pôvodu“, 12. 2. 1961. Srov. ŠAPO Nižná Šebastová, f. odbor vnútornych vecí KNV Prešov, kart. 219, inv. č. 53, 
„Zpráva zo služobnej cesty konanej v dňoch od 8 do 12 júna 1956“; ŠOkA Humenné, f. MNV Brekov, kart. 
14, sp. 161, „Zápis za prítomnosti krajského aktivistu pre otázky občanov cigánskeho pôvodu“, 3. 7. 1961.



  |  39

4.2 Postoje brekovských Romů v dobových dokumentech 

Při sledování strategií sociální mobility a  rekonstrukce lokálních socio-
ekonomických hierarchií je důležité, že archivní materiály zachycují vedle vnějších 
popisů „osady“ v Brekově i postoje a  jednání samotných Romů. Někteří z nich 
přitom minimálně od druhé poloviny padesátých let usilovali o přestěhování se 
z osady do neromské části obce (srov. Ort 2022b, Sadílková 2017). Kvalita bydlení 
se ovšem měla měnit i v samotné osadě, kde byla v letech 1959 a 1961 přidělena 
stavební povolení na přestavbu, respektive novou výstavbu rodinného domku.21 
Pozemek v obci si jeden z Romů odkoupil od neromského vesničana už v roce 
1956, když si na  něm v  témže roce postavil rodinný domek, který od  té doby 
se svojí rodinou obýval.22 Další dvě žádosti o  získání pozemku mimo „osadu“ 
jsou v  archivu datovány k  roku 1962.23 Z  dokumentace není zjevné, zda byli 
v těchto případech žadatelé úspěšní, samotná žádost jednoho z nich, Štefana D., 
je ale důležitým dokladem toho, jak vlastní společenskou pozici, a to i ve vztahu 
k „osadě“ jako svébytnému místu, mohli místní Romové chápat: 

„Som otcom 6 nezaopatrených detí, s ktorými bývam na cigánskej kolónii. 
Moje deti dochádzajú do školy dosť vzdialené od môjho doteraz rodinného 
domčeku. Aby moje deti sa naučili kultúrnejšie žiť a pracovať, je potrebné, 
aby sa stýkali s deťmi vyspelejšími a taktiež kultúrnejšími. Preto naša strana 
a vláda berie veľký ohľad na ľudí cigánskeho pôvodu, ide v ústrety a taktiež 
si myslím, že tiež funkcionári MNV a  ONV budú túto záležitosť brať 
do popredia. Preto Vás žiadam o pridelenie stavebného pozemku, ktorého 
som parcelu hore uviedol.“24 

Jazyk celé žádosti silně rezonuje s chápáním „cikánství“ jako kategorie „kulturní 
zaostalosti“ (viz výše), kterou navíc její autor přirozeně asociuje s  prostorem 
„osady“ (respektive „kolónie“). Stejně tak reprodukuje diskurs, dle kterého je to 
především nový politický režim, ve kterém „strana a vláda“ umožnila plnohodnotné 
náležení Romů k  socialistické společnosti jako celku. I  při zvážení určité míry 
instrumentalizace dobového jazyka ukazuje samotná snaha o získání stavebního 
pozemku na sdílenou představu o „osadě“ jako „špatné adrese“ (srov. Ort 2022b: 
79–119 a Ort 2024 [v přípravě]). 

21 �ŠOkA Humenné, f. MNV Brekov, kart. 14, sp. 157, Stavební povolení, 3. 6. 1959; ŠOkA Humenné, f. 
MNV Brekov, kart. 14, sp. 157, Stavební povolení, 28. 1. 1959; ŠOkA Humenné, f. MNV Brekov, kart. 14, 
sp. 160, Stavební povolení, 29. 2. 1961.

22 ŠOkA Humenné, f. MNV Brekov, kart. 14, sp. 157, „Kúpnopredajná zmluva“, 17. 11. 1960.
23 �ŠOkA Humenné, f. MNV Brekov, kart. 14, sp. 161, „Zápisnica pri príležitosti vyhliadnutia stavebného 

pozemku“, 27. 1. 1962; ŠOkA Humenné, f. MNV Brekov, kart. 14, sp. 161, „Žiadosť o premiestnenie 
z cigánskej kolónie“, 24. 3. 1962.

24 �ŠOkA Humenné, f. MNV Brekov, kart. 14, sp. 161, „Žiadosť o premiestnenie z cigánskej kolónie“, 24. 3. 1962.

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



Romano džaniben 1 | 202340  |

Postoje dalších brekovských Romů zachycují zápisy z  okresních aktivů 
„občanov cigánskeho pôvodu“. I ty přitom logiku dominantního diskursu do velké 
míry reprodukují, když ale zároveň připouští limity vlastního společenského přijetí. 
Na aktivu v říjnu roku 1958 připomněl pan K., že „cigáni“ v Brekově vždy pracovali, 
a to ještě za „kapitalistického štátu,“ teprve v socialismu ale jejich „život postúpil veľmi 
vysoko,“ když pan K. zdůraznil, že „[n]ikdy nebolo ani počuť, aby cigánske deti mali 
takú možnosť, akú majú teraz“.25 Sám doplnil, že jeho dcera je „řádně zaměstnaná“ 
a jeho syn studuje pedagogickou školu v Michalovcích: „Budem vidieť, či skutočno 
dostane také miesto, aké môže dostať človek bielej rasy,“ připustil nakonec, že skutečná 
povaha deklarativně rovnostářské společnosti má být teprve prověřena.26

Na aktivu konaném v červnu roku 1966 se dokonce vyjádřil pan D. (původem 
z  Brekova, v  té době žijící v  několik kilometrů vzdáleném  okresním městě 
Humenné), že „on a jeho rodinka je úplne scivilizovaná a on ako taký sa už necíti 
[byť] cigánom“ [zvýraznění J. O.].27 Současně ale ve svém příspěvku pojmenoval 
zkušenost související s „neslušným chováním“ vůči své osobě ze strany konkrétních 
úřadů (bez bližší specifikace).28 Z kontextu příspěvku je zřejmé, že takové chování 
mělo vyplývat právě z připsané kategorie „cikánství“. 

4.3 Společenská pozice Romů v Brekově

Jakkoliv Romové v  Brekově (podobně jako romští autoři reakcí na  televizní 
vysílání) více či méně explicitním vymezením vůči kategorii „cikánství“, 
případně jejím jednotlivým charakteristikám, zdůrazňovali vlastní integrovanost 
a  poměrně vyšší sociální status, z  dominantní perspektivy mohl sdílený důraz 
na  rovnostářství socialismu nakonec přispívat ke  zpochybnění jejich vlastního 
aktérství. Koneckonců, měla to být „strana a  vláda“, která jim takový vzestup 
umožnila. Tento důraz se tak mohl v posledku obrátit proti nim samotným. Když 
v  říjnu roku 1964 podal Štefan D. spolu s  některými dalšími občany stížnost 
na předsedu MNV v Brekově a další poměry mezi funkcionáři obce, adresovanou 
na krajský národní výbor, za krajskou „cikánskou komisi“ ji její tajemník Špiner 
vyhodnotil jako neopodstatněnou, s tím, že se mu jeví jako „nepochopitelné“, že 
většinu stěžovatelů tvoří „občania cigánskeho pôvodu“, kteří mají v obci „najlepšie 
podmienky“ (snad ve srovnání se situací v jiných obcích) a zdejší MNV „týmto 
otázkam“ věnuje dlouhodobě velkou péči. Právě místní úřad měl podle Špinera 
rozhodující podíl na  tom, že „[d]nes v  Brekove niet rozdielu medzi občanmi 

25 �ŠOkA Humenné, f. odbor vnútorných vecí ONV Humenné, kart. 22, sp. 122, „Zápisnice z I. Okresného 
aktívu občanov cigánskeho pôvodu“, 26. 10. 1958.

26 Tamtéž.
27 ŠAKE Košice, f. Komisia Vsl. KNV pre cigánske obyvateľstvo Košice, kart. 10, sp. 104, „Zápisnica“, 23. 6. 1966.
28 Tamtéž.



  |  41

cig. pôvodu a  medzi ostatnými občanmi“.29 Takto rámovaná odpověď ukazuje, 
že narativy společenské rovnosti, které byly udržovány z určité mocenské pozice, 
konzervovaly stávající hierarchii vztahů, a  tím i  delegitimizovaly hlasy, které 
takovou rovnost zpochybňovaly (srov. Ort 2022b).

Podobně jako v  jiných obcích východního Slovenska, i  pro pozici Romů 
v hierarchii socio-ekonomických vztahů v Brekově lze nakonec uvažovat o určitém 
asymetrickém náležení, ve kterém byli Romové sice „místní, ale nikoliv indigenní“ 
(Theodosiou 2004, srov. Ort 2022a, b). Romové v  Brekově na  jedné straně  
vykazovali znaky pevného ukotvení v  lokálních socio-ekonomických systémech, 
na  straně druhé byli v  jejich rámci odsouváni jakožto „cikáni“ do  zdánlivě  
přirozeně podřadného postavení (srov. Hübschmannová 1998; Kobes 2012; 
Šotola, Rodriguéz Polo 2016).

O historii Romů v Brekově vypovídá především Gunárův text, který i v tomto 
ohledu kopíruje situaci v jiných obcích regionu – počátky přítomnosti Romů v obci 
podle něj sahají k úplnému začátku 20. století a k pozvání rodiny romského kováře 
z jiné nedaleké obce (srov. Mann 2018; Ort 2021, 2022b), a mezi jejich další klíčové 
zdroje obživy řadí muzikantství a košíkářství (srov. Horváthová 1964). Dva momenty 
z Gunárova textu ale přece jen činí narativ historie Romů v Brekově specifickým. 

Jednak to byly specifické ekonomické praktiky, jako produkce ručně vyrobené 
a následně pálené cihly („cigánske tehly“, viz Molnár 2017: 225),30 kterou měli 
brekovští Romové distribuovat v  širším okolí; ale i  práce na  vápence, kde byli 
Romové zaměstnaní už před druhou světovou válkou, a která dokládala nejenom 
pevnou pozici Romů v  místních socio-ekonomických vztazích, ale i  vztahy 
s místními Židy (viz Fedič 2001: 39–40, 42).31 

Především to ale byl způsob rámování počátků historie Romů v obci. Gunár 
uvádí, že ještě „[p]red samotným príchodom Rómov sa v  obci usadil Juraj K., 
[…] [ktorý] pracoval ako štátny zamestnaniec na  železnici [a] [v]šeobecne 
bol považovaný za najbohatšieho Róma v  obci Brekov“. Tento Juraj K. se měl 
do obce přiženit, když si vzal místní rodačku Annu O., u které Gunár spekuluje, 
zda pocházela z  místní chudé neromské rodiny, nebo zda byl její otec Rom. 
Takto vystavěný příběh „prvního Roma v obci“ jednak rovnou implikuje určitou 
provázanost Romů a  „místních“ (tj.  neromských) obyvatel, a  narušuje tak 
dominantní představu o Romech jako nově příchozí izolované skupině obyvatel 
(srov. Ort 2021, 2022b), současně ale doplňuje diskusi o nejednoznačném určení 
toho, kdo je vlastně v místním kontextu „cikán“. 

29 �ŠAKE Košice, f. Komisia Vsl. KNV pre cigánske obyvateľstvo Košice, kart. 4, sp. 45, „Vyjadrenie 
k sťažnosti“, „Zápisnica“, 7. 3. 1964.

30 Romové v regionu přitom obvykle vyráběli nepálené cihly – vaľky (viz Horváthová 1964).
31 �Viz též vzpomínka jednoho z neromských pamětníků – dostupné z: http://www.brekov.eu/30-vapenka.htm 

[cit. 17. 6. 2022].

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



Romano džaniben 1 | 202342  |

4.4 „Místní“ a „cizí“

Pro čtení v  úvodu předeslaného případu rodiny Reginy D. je klíčové, že 
společenská pozice Romů v Brekově se odvíjela i od vztahů, které přesahovaly 
geopolitické vymezení obce. Konkrétně zde budu sledovat širší vztahy mezi 
samotnými Romy. Ať už se jednalo o podrobnější kategorizace Romů aplikované 
zvenčí, nebo formulované Romy samotnými, jejich zahrnutí do  analýzy vede 
k  pochopení toho, jak byla utvářena a  udržována kategorie „civilizovaných 
brekovských Romů“.

V monografii k historii obce Brekov se vyskytuje popis „romských korytářů“ 
z Podčičvy (srov. Agocs 2003), kteří se měli občas usadit v katastru obce blízko řeky 
Laborec, kde podle neromské pamětnice tito přebývali (není blíže specifikováno, 
ve  kterém období) „v  provizórnych príbytkoch, stanoch len s  najnutnejším 
vybavením“ (Molnár 2017: 217). Jakkoliv srovnání zůstává implicitní, je zjevné, 
že tato skupina Romů je zde odlišena od  romských rodin dlouhodobě žijících 
v Brekově, a to opět pomocí stereotypních charakteristik „cikánů“ – tentokrát jako 
kočovníků (viz výše Nováček). 

V rozhovorech se samotnými romskými pamětníky z Brekova jsem se obvykle 
setkával s prosazováním místně vymezené kategorie „brekovských Romů“, jejíž 
charakteristiky byly vyzdvihovány při poměřování se způsobem života jiných 
Romů v okolí. V rozhovoru se mnou tak učinil i pan Gunár:

„Naši Rómovia, naši dedovia a pradedovia, […] sa nechceli ani s hocijakými 
Cigánami baviť, rozumiete, boli Cigáni, ktorí boli na najnižšej úrovni, potom 
na vyššej a vyššej, až najvyššia úroveň. […] Taká bola obec Brekov a ostatní 
potom už boli takí slabší.“32

Jeho výpověď je nutné vnímat nejenom v narativní rovině vymezení meziromských 
vztahů. Samotný Gunár v  pokračujícím rozhovoru odkázal k  určité sociální 
kontrole, která měla být do jisté míry institucionalizovaná, když „otcovia, dedovia“ 
měli schvalovat místnímu starostovi, kteří Romové se do obce smí přistěhovat 
a  kteří nikoliv (například když si někdo z  Romů z  okolí vzal za  ženu Romku 
z Brekova a chtěl se přistěhovat do její domovské obce).33 Jakkoliv Gunár datoval 
takovou praxi do  předválečného období, další romští pamětníci z  Brekova, 
Koloman S. (nar. 1946) a  Cyril D. (nar. 1956), pojmenovávali její určitou 
kontinuitu i  pro celé období komunistického režimu.34 Všichni pamětníci, se 
kterými jsem v  Brekově nahrával rozhovor (kromě zmíněných mezi ně patřila 

32 Rozhovor s Kolomanem Gunárem (nar. 1948).
33 Tamtéž.
34 �Rozhovor s Kolomanem S. (nar. 1946) a Cyrilem D. (nar. 1956), nahrán autorem 21. 6. 2022 v Brekově, 

slovensky (soukromý archiv autora).



  |  43

i Olga O., nar. 1938) přitom současně s přesvědčením, že „brekovští Cikáni byli 
vždy nejlepší v okrese“ (respektive „nejlepší v Československu“, jak uvedl Cyril 
D.), vyjadřovali rozčarování nad tím, že dnes (tj. v  době pořízení rozhovorů) 
žádná kontrola/selekce nově příchozích Romů neexistuje a  že se do  obce 
stěhují i  mnozí „problémoví“ a  „špinaví“ Romové, kteří brekovským Romům 
historicky utvářenou pověst „civilizovaných/pořádných“ Romů kazí.35 V  době 
mého výzkumu přetrvával mezi Romy v  Brekově (kteří se sami identifikovali 
s „původními“ brekovskými romskými rodinami) narativ vlastní výjimečnosti, a to 
při distanci nejen vůči dominantně chápané kategorii „cikánství“, ale i vůči jejím 
údajným nositelům mezi Romy v okolních obcích a některým rodinám, které se 
do Brekova přistěhovaly. 

Je ovšem nutné zdůraznit, že Romové v Brekově nikdy netvořili izolovanou 
komunitu. Přes popsané silné ukotvení v lokálních vztazích mělo k interetnickým 
sňatkům v  Brekově docházet jen zřídka a  zdejší Romové si obvykle vybírali 
partnery/partnerky i  mezi Romy v  okolních vesnicích. Jakkoliv pamětníci 
pojmenovávali konkrétní obce, ve kterých měli žít Romové i tehdy „na úrovni“, 
uváděli zároveň, že na Romy, kteří se do Brekova takto přistěhovali, byl vytvářen  
tlak na  přijetí patřičného „způsobu života“, tj. i  zanechání aktivního užívání 
romštiny (srov. Hajská 2012, 2015). Vzhledem k  převažující praxi virilokální 
postmaritální residence to byly obvykle ženy, které se takto do Brekova přistěhovaly. 
U romských žen z Brekova se naopak očekávalo, že se odstěhují za svým mužem, 
tedy případně i mimo domovskou obec. Lze tedy konstatovat, že obraz místně 
vymezené skupiny Romů byl průběžně utvářený a  do  velké míry genderově 
podmíněný (srov. Ort 2022b). 

Další indicie vedoucí k údajné dohodě mezi brekovskými Romy a starostou 
obce ohledně (ne)přijímání nově příchozích Romů se mi získat nepodařilo. 
Archivní fond MNV v Brekově ovšem poskytuje jeden dokument, který s takovou 
praxí do jisté míry rezonuje. V zápise ze setkání členů MNV z roku 1953 ohledně 
„prijatia cudzích príslušníkov do  našej obci, cigánskeho pôvodu“ se uvádí, že 
jedna neromská vesničanka (vdova) se rozhodla prodat svůj stavební pozemek 
„príslušníkom nie našej obci, tj. cigánskeho pôvodu, ktorý sa chcú dostať do našej 
obce a vystaviť si tu obytné domy.“36 Proti tomu se v zápise ohradila rada MNV, 
členové MNV ale i další podepsaní občané. Tito žádali, aby „ONV v Humennom 
proti nasťahovaniu sa troch cudzích rodín do našej obce zakročil, by tieto bývali 
tam kde sú teraz“. Podotýkají, že „keď menovaná je pripadne nútená tento 
pozemok predať, nech ho predá obyvateľom našej obce a nie takým, s ktorými 

35 �Zde uvedené přívlastky představují parafrázi, která akcentuje výše popsaný dominantní diskurs, nejedná se 
tedy o termíny užívané samotnými Romy.

36 �ŠOkA Humenné, f. MNV Brekov, kart. 14, sp. 152, „Prijatie cudzích príslušníkov do našej obci, cigánskeho 
pôvodu“, 1953. 

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



Romano džaniben 1 | 202344  |

nie je ani jedná obec spokojná“. „[P]rečo práve tieto rodiny mali by sa nasťahovať 
do našej obce a robiť neporiadok v našej obci […]?“ stojí v zápise, který je uzavřen 
konstatováním, že „[i]ch predkovia nikdy nebývali v našej obci a preto sme aj teraz 
proti tomu, aby ani oni u nás neboli [sic!]“. 

Neexistuje žádné vodítko, které by zde ukazovalo na  iniciativu takového 
protestu (nebo alespoň spoluúčast na něm) ze strany samotných Romů žijících 
v  Brekově. Není tedy možné určit souvislost mezi těmito dokumenty a  praxí 
popsanou panem Gunárem. Stejně tak není ve formulaci zápisu explicitně uvedeno, 
že diskutovaným občanům má být zamezeno nastěhování se do obce primárně 
na základě jejich připsaného „cikánství“. Identifikace těchto občanů jako „cikánů“ 
je ovšem kladena do  souvislosti s  jejich chápáním jako „cizích“. Implikovaný 
způsob života, který by způsobil „neporiadok v  obci“ současně silně rezonuje 
s populárními charakteristikami „cikánů“ jako sociálně nekonformních obyvatel. 
V širším kontextu je zde zároveň cítit nevyřčená distinkce mezi „místními/našimi 
cikány“, kteří byli z obecnější kategorie „problémových cikánů“ částečně vyjímáni, 
a jejichž přítomnost v obci byla akceptována (srov. Grill 2015b, Hübschmannová 
1998, Kobes 2012, Ort 2022b) a  „cizími cikány“, kteří byli s  takovou kategorií 
naopak přirozeně asociovaní a  jako takovým mělo být přihlášení se k  pobytu 
v obci odepřeno (viz též Hübschmannová 1998). O vyústění tohoto konkrétního 
případu archivní materiály mlčí. Postoje místního národního výboru vůči rodině 
„cizích cikánů“ zde ale dobře doplňují způsoby, jakým svoji pozici chápali samotní 
brekovští Romové. 

Nutno nakonec zdůraznit, že ani ve  vztahu k  situaci Romů v  Brekově se 
není možné spokojit s  tvrzením, že tito volbou jazyka a  nastavením chápání 
sociálního statusu nekriticky reprodukovali logiku centrálně formulované 
asimilační politiky. Kromě toho, že skrze vlastní zkušenosti nerovného zacházení 
pojmenovávali její limity, je nasnadě, že podobně jako Romové v  jiných obcích 
na  Slovensku (srov. Grill 2015a, b; Ort 2022b), i  ti v  Brekově si při dílčím 
přitakání tehdejší státní politice a  sdílení dominantních kategorií společenské 
normality/deviace ponechávali prostor pro udržení vlastní distinktivní kulturní 
identity. Způsoby sebeidentifikace a vymezování vztahů je pochopitelně obtížné 
zpětně rekonstruovat a je nutné je interpretovat s určitou opatrností. Na vymezení 
vlastní kolektivní identity, která narušuje asimilační logiku, ukazuje ovšem jednak 
samotný narativ Gunára, který přes dominantně pojaté důrazy na integrovanost 
sleduje příběh brekovských Romů jako svébytné skupiny obyvatel, ale i činnost 
místní organizace Zväzu Cigánov-Rómov (fungující na  Slovensku v  letech 
1969–1973), ve které její členové – romští obyvatelé Brekova – formulovali opět 
nikoliv své individuální zájmy, ale požadavky místních Romů.37 Nakonec, pokud 

37 ŠOkA Humenné, f. Zväz Cigánov-Rómov, Humenné. 



  |  45

někteří úředníci ve shodě s dominantním narativem chápali integrovanost Romů 
v Brekově jako výsledek aktérství především místního úřadu (respektive „strany 
a vlády“), samotní brekovští Romové v této souvislosti akcentovali vlastní pracovní 
nasazení a sdílení lokálního způsobu života jako kolektivní charakteristiky místně 
vymezené skupiny Romů (srov. Ort 2022b). Romové jakožto inherentní součást 
socialistické společnosti tedy sice mohli sdílet dominantní chápání sociálního 
statusu odvíjející se od kategorie „cikánství“, neznamená to ovšem, že tato logika 
zcela prostupovala jejich komplexní způsoby sebeidentifikace a  vztahování se 
k  okolnímu světu. Podobně jejich pozici nemohla plně postihovat ani logika 
oficiální administrativní kategorizace, jakkoliv se způsoby vymezování vztahů 
mezi samotnými Romy mohla rezonovat. Popsané ideologie se sice mohly 
u Romů ocitat v konfliktu, neznamená to ale, že vedle sebe nemohly koexistovat 
a  situačně se prolínat (obecně k  této tezi viz Gal 1993, 1995). To je nakonec 
patrné i na situaci rodiny Rudolfa a Reginy D. 

4.5 Vysídlení „cizího cikána“

Argumentuji, že popsaný historicky formovaný způsob chápání sociálního 
statusu a vymezení místního přináležení, ve kterém se brekovští Romové vyjímali 
z  dominantně pojaté kategorie „cikánství“ a  vymezovali se vůči jejím údajným 
konkrétním nositelům, je důležitým kontextem pro vystěhování rodiny Reginy 
a  Rudolfa D. Když romští pamětníci Koloman S. a  Cyril D. vzpomínali 
na Rudolfa D., přisuzovali mu vlastnosti, které jej silně asociovaly s dominantní 
figurou sociálně nekonformního „cikána“. Především připomněli, že „on nebol 
Brekovčan“ a jako takového ho místní Romové mezi sebe nepřijali. Jak vysvětlil 
Cyril D., v odlišném původu totiž měla vězet i odlišná „mentalita“:

„Tam skadiaľ bol on, bola iná mentalita. Nie taká jak u nás, hej? Tam ešte tak 
žili, že nemali s bielymi žiadne vzťahy. Oni tak bitky a zlodejstvo a všetko 
možné. No a tu prišiel a tak myslel, že toto čo tam, že bude aj tu. A sa mu to 
nepodarilo. Pretože my sme chodili, aj my aj naši otcovia, do krčmy spolu, ako 
jedna rodina. A on prišiel a chcel byť niečo viac.“38 

Ve  vztahu k  této výpovědi lze konstatovat, že případ přesídlení rodiny 
Rudolfa a  Reginy D. dobře zapadá do  narativu historie brekovských Romů 
jako „civilizovaných cikánů“, kteří dokázali uplatňovat etablovanost v  lokální 
struktuře socio-ekonomických vztahů, a  i  ve  spolupráci se svými neromskými 
sousedy, respektive s  lokálními úřady byli schopni se nejenom vymezovat vůči 
„problémovým cikánům“, ale tyto současně od  místního společenství aktivně 

38 Rozhovor s Kolomanem S. (nar. 1946) a Cyrilem D. (nar. 1956).

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



Romano džaniben 1 | 202346  |

oddělovat. Rudolf D. spadal do  takového obrazu jednak tím, že se do Brekova 
přiženil, navíc z obce, kde měli být Romové ve své izolovanosti od neromského 
okolí („nemali s bielymi žiadne vztahy“) typickými nositeli „cikánského způsobu 
života“ v  termínech „kulturní zaostalosti“ a  sociální deviace. Následně ale 
především tím, že možné napojení představ o odlišné „mentalitě“ na sekuritizační 
obavy o kvalitu sociálního soužití (viz výše populární narativ) stvrdil konkrétním 
činem – zastřelením jednoho z místních Neromů. Z této perspektivy tedy Rudolf 
D. nesplnil požadavek po adaptaci na postulovaný „místní způsob života“ (srov. 
Kobes 2012, Ort 2022b) a  – jak dále uvedli Koloman S. a  Cyril D. – místní 
Romové ho mezi sebe nikdy pořádně nepřijali. Podle vzpomínek pamětníků byla 
rodina Rudolfa D. donucena k  odchodu z  obce především pod tlakem rodiny 
zavražděného vesničana, která navíc byla jedna z  těch rodin, které žily v  ulici 
obývané převážně Romy (v  dokumentech označované jako „cikánská osada“) 
a od domu Reginy a Rudolfa D. je dělilo jen asi dvě stě metrů.39 Odchod rodiny 
D. současně dával smysl i ve vztahu k popsanému způsobu utváření a udržování 
statusu samotných místních Romů.

Takové zarámování celého případu má svoje zjevné opodstatnění. Je zde 
ale nebezpečí zjednodušujícího schematismu, které nabádá přistupovat k  celé 
situaci s určitou opatrností. Při čtení citované výpovědi Cyrila D., které aktivně 
přitakával i Koloman S., je především nutné si uvědomit, že první jmenovaný se 
narodil ve stejném roce, kdy byl Rudolf D. za vraždu odsouzen, a druhému bylo 
tehdy pouhých deset let. Oba muži, se kterými jsem vedl rozhovor neplánovaně 
dohromady (Cyril D. se přidal k  rozhovoru, který jsem vedl s  Kolomanem S. 
na  zahradě jeho domu), zasazovali diskutovanou událost do  určitého narativu, 
a právě při převažujícím důrazu na výjimečnost brekovských Romů mohlo dávat 
vymezení odsouzeného vraha Rudolfa D. jako přirozeně „cizího“ dobrý smysl. 
Jiní pamětníci ale jednoznačnou asociaci Rudolfa D. s kategorií „cizích“ a sociálně 
nekonformních „cikánů“ zpochybňovali. Konkrétně Olga O. (sestra Reginy D.,  
nar. 1938 v Brekově) vzpomínala, že Rudolf D. bol „šumný, panský a  rozumný 
človek“, který zkrátka v jeden moment neunesl ponížení od jednoho z Neromů.40 
Gunár ve  své knize uvedl (patrně i  na  základě vyprávění starších Romů) 
o Rudolfovi D. následující: 

„Rudolf D. […] v Trebišove zabil gádža a bol odsúdený na 12 rokov basy. 
Za dobré chovanie odsedel asi 7–8 rokov. Rudo D. bol muzikantom v hre 
na kontru. Hrával v kapele Gustáva O. No bol aj vášnivým šachistom. Bol 
organizovaný v Humenskom clube šachistov. […] V roku 1956 vo večerných 
hodinách v  Brekovskej krčme Rudolf D. zastrelil […] Andreja D., [ktorý] 

39 Tamtéž.
40 �Rozhovor s Olgou G. (nar. 1938), nahrán autorem 22. 6. 2022 v Brekově, slovensky (soukromý archiv autora).



  |  47

s rodinou býval tiež v lokalite Hušták [tj. v ‚cikánské‘ ulici] v Brekove. [Andrej 
D.] [n]enávidel Rómov a zle sa k nim správal. Rudolf D. […] nebol fyzicky 
vyrovnaným partnerom Andreja D., dostal veľkú zlosť a  nemohol zniesť 
poníženie, ktorého sa mu dostalo od gádža Andreja D.“ (Gunár 2010: 49) 

A dále na jiném místě:

„[Rudolf D.] [h]ral šachy a karty vo vyššej spoločnosti. Vedel sa vyštafírovať, 
za čo ho Regina zbožňovala. Nezniesol urážky a ponižovanie, preto vraždil 
z veľkej zlosti a fyzickej slabosti.“ (tamtéž: 105)

Jakkoliv tyto popisy nestojí v  rozporu s  „odlišnou mentalitou“ podmíněnou 
původem v  jiné obci, tak jak Rudolfa D. charakterizoval Cyril D., je zjevné, že  
obraz „šumného“ a  „rozumného“ šachisty a  muzikanta úplně nezapadá 
do figury sociálně nekonformního „cikána“, jeho účast v místní romské kapele 
zase zpochybňuje obraz jeho nepřijetí a ukazuje na určitý stupeň etablovanosti 
v  lokálních vztazích. Podle podrobné genealogie, kterou Gunár ve  své knize 
zpracoval, přitom musel být Rudolf D. s  brekovskou rodačkou Reginou 
minimálně od  roku 1944, kdy se jim (už patrně v  Brekově) narodil první syn. 
To přitom podpořil svými vzpomínkami i jiný ze synů Rudolfa a Reginy, Aladár 
(nar. 1950),41 který zdůraznil, že jeho otec měl s  ostatními „Cikány“ (sám se 
vymezoval vůči označení „Romové“, viz předchozí poznámka pod čarou) dobré 
vztahy (shodně s Gunárem to doložil jeho členstvím v místní romské kapele). 
Aladár D. ale odkázal k širší společenské participaci svého otce i mimo vztahy 
s  brekovskými Romy – otec podle něj jakožto „velice inteligentní člověk“ 
 založil s  místním učitelem tělovýchovnou jednotu Vápenka. Aladár  
současně vzpomínal, že jako děti si běžně hráli s dětmi zavražděného vesničana 
a tragický konflikt jejich otců je tak měl do jisté míry míjet. 

Je zřejmé, že pozice Rudolfa D. v  lokálně vymezeném společenství měla 
ambivalentní rysy. S obcí ho pojily určité příbuzenské (skrze napojení na rodinu 
místní rodačky Reginy), socio-ekonomické (člen kapely) a kulturní vazby (člen 
šachového klubu v  Humenném a  spoluzakladatel tělovýchovné jednoty). Tyto 
vazby byly rovněž genderově podmíněné. Jako muž se zjevně účastnil sociálního 
života patriarchálního vesnického společenství. Ať už jako člen tradičně romské 

41 �Aladár D. (nar. 1950) zůstal žít v Česku a s Romy v Brekově už sám kontakt neudržoval. Vzhledem 
k probíhající pandemii Covid-19 mi poskytl jeden online rozhovor přes Skype, mou pozdější žádost o další 
rozhovor již odmítl s tím, že si nechce povídat ani o Romech, ani o Brekově. Sám měl na Brekov hezké 
vzpomínky a uvedl, že se odtamtud nechtěl stěhovat, ale že už současně v Česku začal nový život. Pro 
zaměření této kapitoly je příznačné, že hned od začátku našeho rozhovoru se vymezoval vůči tomu, že by 
byl sám Romem a dokonce tvrdil, že v Brekově nikdy Romové nežili. Přistoupil až na označení „občané 
cikánského původu“ a tím i na výše popisovanou dominantní logiku „cikánství“ jako socio-kulturní, 
nikoliv etnické kategorie. (Rozhovor s Aladárem D. [nar. 1950], nahrán autorem 21. 9. 2021 online, česky 
[soukromý archiv autora]). Za zprostředkování rozhovoru vděčím Eleně Cinové.

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



Romano džaniben 1 | 202348  |

kapely, ale např. i skrze setkávání s ostatními muži v místní hospodě. Na druhé 
straně zde byly okolnosti, které ho z lokálního společenství potenciálně vylučovaly. 
Od místních Romů jej odlišoval původ v jiném východoslovenském regionu a mohl 
tak být vydělován jako „cizí“, což je rovina, kterou zdůraznili někteří pamětníci 
v  souvislosti s  vystěhováním jeho rodiny. Spolu s  ostatními brekovskými Romy 
ale mohl být vydělovaný do  podřadného postavení skrze asociaci s  rasizovanou 
kategorií „cikánství“. Tuto rovinu vztahů akcentuje Gunár, který předkládá příběh 
muzikanta, který hrál „šachy a karty vo vyššej spoločnosti“, a který „vraždil z veľkej 
zlosti a  fyzickej slabosti“, když neunesl ponížení od  „gádže“, který „nenávidel 
Rómov“. V Gunárově pojetí se jedná o silnou výpověď o prožitku protiromského 
rasismu a o jeho afektivní rovině. V polovině šedesátých let se kategorie „cikánství“ 
dostává do hry v souvislosti s Rudolfem D. a jeho rodinou znovu, tentokrát ovšem 
v  pojetí centrálně ustanovené politiky přesídlení. Napojení na  tuto kategorii 
umožnilo Rudolfově ženě Regině D. – majitelce domu v Brekově – svoji nemovitost 
odprodat v  rámci „likvidace cikánských chatrčí“ a  odstěhovat se do Česka, a  to 
v situaci, kdy bylo po Rudolfově návratu z vězení setrvání v obci neudržitelné. 

4.6 Vysídlení jako způsob řešení lokálních konfliktů

Pokud argumentuji, že celý zmiňovaný případ, od  vraždy po  vystěhování 
jednotlivé rodiny, měl co do činění s vyjednáváním kategorie „cikánství“, lze jej 
současně stručně komparovat se způsoby řešení podobných konfliktů v  jiných 
obcích východoslovenského regionu. Je to příklad obce Vlachovo (okr. Rožňava), 
kde mělo dojít k vraždě neromského vesničana v únoru roku 1966, a příklad obce 
Hostovice (okr. Snina, tehdejší okr. Humenné), kde přibližně ve stejném období 
skončil po vesnické rvačce jeden z Neromů s poraněními v nemocnici. Vzhledem 
k limitovanému prostoru se zde omezím na shrnutí způsobu řešení obou konfliktů 
(podrobněji k oběma případům viz Ort 2023 [v přípravě], 2024 [v přípravě]; též 
Zapletal 2012: 61). 

Jakkoliv za  ni byl odsouzen jednotlivec (Zapletal 2012: 61), vražda 
neromského vesničana v obci Vlachovo byla rámována kolektivní vinou Romů, 
kteří byli z obce násilně vyhnáni do Česka a vyhrocené protiromské nálady byly 
v  obci patrné ještě v  době mého výzkumu.42 I  konflikt v  Hostovicích skončil 
vyhnáním/vystěhováním všech Romů z obce.43 Při mých rozhovorech s romskými 
pamětníky v regionu se ale ukázalo, že v obci žila ještě jedna romská rodina, která 
se měla těšit značně vyššímu sociálnímu statusu, jako jediná romská žila přímo 

42 Rozhovor s Dušanem K. (nar. 1965), nahrán autorem 2. 6. 2019 ve Snině, slovensky (soukromý archiv autora). 
43 �Viz rozhovor s paní Margitou Hlaváčovou (nar. 1954) [online] https://www.pametromu.cz/index.php/

pametnici-prehled/101-hlavacova-margita
44 �Rozhovor s Máriou K. (nar. 1950), nahrán autorem 29. 5. 2019 ve Stakčíně, slovensky (soukromý archiv autora).



  |  49

v neromské zástavbě a s Romy žijícími v „osadě“ ji nepojily příbuzenské vazby, 
jen paternalistický kmotrovský vztah.44 Tato rodina nejen, že nebyla zmiňována 
v dobových zprávách o „cikánech“, které se týkaly této obce, přímo se jí nedotklo 
ani v podstatě kolektivní vyhnání Romů – jakožto „cikánů“ – z osady. Pokud se 
tedy Romům v Brekově dařilo uplatňovat kategorii etablovaných „civilizovaných 
cikánů“ a  dominantně chápaná kategorie „cikánství“ ulpěla na  jednotlivci, 
a ve Vlachově do ní byli zahrnuti (a následkem toho i vyhnáni) kolektivně všichni 
Romové, v Hostovicích to byla naopak jediná rodina, která si držela své etablované 
postavení, a dominantní kategorie ulpívala pouze na obyvatelích osady.

5 Závěr

Tento text předkládá konkrétní příklady, které vybízejí k obezřetnému čtení kategorie 
„cikánství“ v  archivních  pramenech vztahujících se k  období socialistického 
Československa, ale i  šířeji k  jiným historicko-společenským kontextům. 
Při etnograficky informovaném přístupu ke studiu romské historie jsem ale v textu 
vykročil z pouhého konstatování nezaměnitelnosti oficiálně postulované kategorie 
„cikánství“ s  kategorií etnické (sebe-)identifikace. To, na  co zde poukazuji, je  
fungování této kategorie v  komplexní struktuře lokálně ukotvených socio-
ekonomických hierarchií, ve  kterých se oficiální ideologie potkávaly s  lokálně 
utvářenými významy a  tyto byly situačně vyjednávány. Lze přitom shrnout, že 
kategorii „cikánství“ je vždy nutné číst nejen ve  vztahu k  dobově specifickým 
diskursům, ale rovněž lokálně specifickým a historicky podmíněným procesům. 

Text současně ukazuje na pestré pozice Romů v socio-ekonomických sítích 
aktérů a vztahů, včetně vztahu mezi Romy samotnými. Jak z dopisů romských 
televizních diváků, tak z  postojů a  jednání Romů v  Brekově přitom vyplývá, 
že Romové nestáli vně struktur, ve  kterých jsou vyjednávány různé významy 
navázané na  sledované kategorizace, ale byli jejich plnohodnotnou součástí. 
Z  tohoto pohledu lze pro sledované období konstatovat, že „cikánství“ zde 
nefigurovalo jako nositel různých společenských stereotypů, ale jako kategorie, 
která se podílela na  strukturování společenských vztahů, chápání sociálního 
statusu, a tedy i sociální mobility. 

Tato studie tedy současně ukazuje na určité historické kontinuity takového 
způsobu vymezování vztahů v  rasizovaných společenských strukturách 
(srov. např. Abu Ghosh 2008, Grill 2015b, Horváth 2012, Hübschmannová 
1999, Kovai 2012, Ort 2022b), kde se kategorie „cikánství“ nepodílí pouze 
na  vydělování Romů z  neromských společností, ale vymezování vztahů mezi 
Romy samotnými. Nakonec to totiž byla právě logika oficiální asimilační 
politiky, která utvrzovala mnohé Romy v  tom, že pokud se budou úspěšně 
zbavovat charakteristik „cikánství“, stanou se z  nich plnohodnotní členové 
socialistické společnosti (srov. Horváth 2012: 129). V této logice tedy většina 

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



Romano džaniben 1 | 202350  |

romských autorů reakcí na televizní vysílání, ale i Romové v Brekově, sami sebe 
z dominantně formované kategorie „zaostalého cikána“ vydělovali a přesouvali 
ji na jinak vymezenou skupinu Romů. 

Ukázal jsem nicméně, že strategii „unikání cikánství“ (Abu Ghosh 2008) 
nebo „emigrace z  cikánství“ (Hübschmannová 1999) nelze jednoduše spojovat 
(výhradně) s logikou dobové asimilační politiky, když podobně rezonuje i s figurou 
„slušného/civilizovaného cikána“, postulovanou v diskursu populárním, a je tedy 
hlouběji ukotvena v  rasizovaných strukturách společenských vztahů (viz též 
Baloun 2022). Podobně jako kategorie „slušného cikána“ sloužila u neromských 
diváků k legitimizaci vlastních protiromských postojů, i Romové se přistoupením 
na  logiku, ve které akcentace „slušnosti/civilizovanosti“ stvrzovala zakořeněnou 
asociaci „cikánství“ s „kulturní zaostalostí“ a sociální deviací, podíleli na reprodukci 
silně rasizovaných společenských hierarchií. 

Naznačil jsem přitom, že ani jednání brekovských Romů nemuselo být 
zcela determinováno dominantním požadavkem po zakrytí veškerých rysů, které 
by je usvědčovaly z  odlišnosti a  potenciálně tedy z  „cikánství“ jako kategorie 
společenské nonkoformity. I zde totiž některé pramenné zmínky ukazují na to, 
že si Romové z Brekova jednak udržovali určitou kulturní svébytnost, formulovali 
zájmy (brekovských) Romů jako skupiny a  současně i  pojmenovávali limity 
proklamovaného rovnostářství socialistické společnosti právě ve vztahu k Romům 
jako skupině. Z  tohoto pohledu vyvstává otázka, jak interpretovat sdílení  
dominantní logiky sociálních vztahů, které jsem doložil v  mnohých dobových 
textech romské provenience. Svou úlohu mohl jistě sehrát pragmatický 
vztah k  dobové politice, který se odrážel v  instrumentalizaci oficiálního 
jazyka. Podobně lze na  straně Romů uvažovat o  internalizaci dominantních 
diskursů v  marginalizovaném společenském postavení. Tato vysvětlení mají 
společný problém: odsouvají Romy do  pozice těch, kteří vždy teprve reagují 
na  jakoby zvnějšku přicházející produkty mocenských struktur, upírají Romům 
plnohodnotnou participaci v  těchto strukturách a  reprodukují jejich pozici 
jako „přirozených“ společenských outsiderů. Daleko spíše než z  hlediska 
diskuse o  autenticitě, mi připadá nosné podobné projevy Romů v historických  
pramenech vzít vážně a  sledovat je jako možnou součást jejich vlastních  
svébytných představ o světě a vlastní pozici v něm. 



  |  51

Prameny

Archivy

Archív RTVS v Bratislave
Národní archiv v Praze (NA)
Štátný archív v Prešove – Humenné (ŠOkA Humenné)
Štátný archív v Prešove – Nižná Šebastová (ŠAPO Nižná Šebastová)
Štátný archív v Košiciach – Košice (ŠAKE Košice)

Rozhovory

Rozhovor s  Kolomanem Gunárem (nar. 1948), nahrán autorem 28. 5. 2019 
v Brekově, slovensky (soukromý archiv autora).
Rozhovor s  Máriou K. (nar. 1950), nahrán autorem 29. 5. 2019 ve  Stakčíně, 
slovensky (soukromý archiv autora).
Rozhovor s Dušanem K. (nar. 1965), nahrán autorem 2. 6. 2019 ve Snině, slovensky 
(soukromý archiv autora).
Rozhovor s Aladárem D. (nar. 1950), nahrán autorem 21. 9. 2021 online, česky 
(soukromý archiv autora).
Rozhovor s Kolomanem S. (nar. 1946) a Cyrilem D. (nar. 1956), nahrán autorem 
21. 6. 2022 v Brekově, slovensky (soukromý archiv autora). 
Rozhovor s Olgou G. (nar. 1938), nahrán autorem 22. 6. 2022 v Brekově, slovensky 
(soukromý archiv autora).

Internetové zdroje

Prague Forum for Romani Histories (n.d.). Dostupné z:  http://www.
romanihistories.usd.cas.cz/home/ [cit. 24. 7. 2023]. 
Rozhovor s neromským vesničanem z Brekova [online]. Dostupné z: http://www.
brekov.eu/30-vapenka.htm [cit 17. 6. 2022].
Rozhovor s paní Margitou Hlaváčovou (nar. 1954) [online]. Dostupné z: https://
www.pametromu.cz/index.php/pametnici-prehled/101-hlavacova-margita [cit. 
17. 6. 2022].

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



Romano džaniben 1 | 202352  |

Literatura

Abu Ghosh, Y. 2008. Escaping gypsyness: work, power and identity in the 
marginalization of Roma. Dizertační práce. Praha: FF UK.

Abu-Lughod, L. 1990. The romance of resistance: tracing transformation of 
power though Bedouin women. American Ethnologist 17 (1): 41–55.

Agocs, A. 2003. Sociálna identifikácia Bajášov na Slovensku. Etnologické rozpravy 
2: 41–53.

Ahmed, S. 2014. The cultural politics of emotion. Edinburgh: Edinburgh 
University Press. DOI: https://doi.org/10.4324/9780203700372. 

Baloun, P. 2022. Metla našeho venkova!: Kriminalizace Romů od první republiky až 
po prvotní fázi protektorátu (1918–1941). Praha: Scriptorium. 

Crenshaw, K. 1991. Mapping the margins: intersectionality, identity politics, and 
violence against women of color. Standford Law Review 43 (6): 1241–1299. 

Das, V., Poole, D. 2004. State and its margins. Comparative ethnographies.  
In: Das, V., Poole, D. (eds.). Anthropology in the margins: comparative 
ethnographies. Santa Fe: SAR Press, 3–33.

Davidová, E. 1965. Bez kolíb a šiatrov. Košice: Východoslovenské vydavateľstvo.
Donert, C. 2017. The rights of the Roma. The struggle for citizenship in postwar 

Czechoslovakia. Cambridge: Cambridge University Press.
Fedič, V. (ed.) 2001. Východoslovenskí Rómovia a  2. svetová vojna. Humenné: 

REDOS.
Foucault, M. 1982. Afteword: the subject and power. In: Dreyfus, H., Rabinow, 

P.  (eds.). Beyond structuralism and hermeneutics. Chicago: University of 
Chicago Press, 208–226.

Foucault, M. 1978. The history of sexuality. Vol. 1: An introduction. New York: 
Random House.

Gal, S. 1993. Diversity and contestation in linguistic ideologies: German speakers 
in Hungary. Language in Society 22 (3): 337–359. 

Gal, S. 1995. Review: language and the “arts of resistance”. Reviewed work: 
Domination and the arts of resistance: hidden transcripts by James Scott. 
Cultural Anthropology 10 (3): 407–424.

Grill, J. 2015a. ‘Endured labour’ and ‘fixing up’ money: the economic strategies 
of Roma migrants in Slovakia and the UK. In: Brazzabeni, M. et al. (ed.). 
Gypsy economy: Romani livelihoods and notions of worth in the 21st century. 
New York, Oxford: Berghahn, 88–106.

Grill, J. 2015b. Historické premeny štruktúry medzikultúrnych vzťahov. Formy 
spolužitia v prípade Tarkoviec na východnom Slovensku. In: Podolinská, 
T., Hrustič, T. (eds.). Čierno-biele svety. Rómovia v  majoritnej spoločnosti 
na Slovensku. Bratislava: Veda, 146–171.

Gunár, K. 2010. História osídľovania obce Brekov Rómami. [vlastním nákladem] 



  |  53

Guy, W. 1977. The attempt of socialist Czechoslovakia to assimilate its Gypsy 
population. Dizertační práce. Bristol: University of Bristol.

Haišman, T. 1999. Romové v  Československu v  letech 1945–1967. Vývoj 
institucionálního zájmu a  jeho dopady. In: Romové v  ČR (1945–1998). 
Praha: Socioklub, 137–183.

Hajská, M. 2012. „Ame sam Vlašika, haj vorbinas vlašika!“ (My jsme Olaši 
a mluvíme olašsky!). Nástin jazykové situace olašských Romů z východního 
Slovenska v etnicky smíšené komunitě. Romano džaniben 19 (2): 35–53. 

Hajská, M. 2015. Gadžikanes vaj romanes? Jazykové postoje olašských Romů 
jedné východoslovenské komunity ke třem místně užívaným jazykům. In: 
Podolinská, T., Hrustič, T. (eds.). Čierno-biele svety. Rómovia v majoritnej 
spoločnosti na Slovensku. Bratislava: Veda, 346–373.

Hajská, M. 2020. Forced settlement of Vlach Roma in Žatec and Louny in the 
late 1950s. Slovenský národopis / Slovak Ethnology 68 (4): 340–364.

Hajská, M. 2022. “We had to run away”: The Lovára’s departure from the 
Protectorate of Bohemia and Moravia to Slovakia in 1939. Romani studies 
32 (1): 51–83. 

Hajská, M. 2024 [v přípravě]. The Stojkas. Spatial mobility and territorial anchorage 
of Vlax Roma – Lovara in former Czechoslovakia. Praha: Karolinum.

hooks, b. 1984. Feminist theory: from margin to center. Boston: South End Press.
Horváth, K. 2012. Silencing and naming the difference. In: Stewart, M. (ed.). The 

Gypsy ‘menace‘. Populism and the new anti-Gypsy politics. London: C. Hurst 
& Co, 117–136.

Horváthová, E. 1964. Cigáni na Slovensku: historicko-etnografický náčrt. Bratislava: 
Vydavateľstvo Slovenskej akadémie vied. 

Hübschmannová, M. 1993. Šaj pes dovakeras – Můžeme se domluvit. Olomouc: 
Vydavatelství Univerzity Palackého.

Hübschmannová, M. 1998. Economic stratification and interaction (Roma, an 
ethnic jati in East Slovakia). In: Tong, D. (ed.). Gypsies: An Interdisciplinary 
Reader. New York: Garland Publishing, 233–270.

Hübschmannová, M. 1999. Od etnické kasty ke strukturovanému společenství. 
In: Romové v České republice 1945–1998. Praha: Socioklub, 115–136. 

Hübschmannová, M. 2005. Po židoch cigáni. I. díl, (1939–srpen 1944): svědectví 
Romů ze Slovenska 1939–1945. Praha: Triáda.

Jandáková, L., Habrovcová, J. 2022. „Tak jak to bylo“. In: Fečová, O. Den byl pro 
mě krátkej. Paměti hrdé Romky. Praha: Paseka, Kher, 177–183.

Jurová, A. 1993. Vývoj rómskej problematiky na  Slovensku po  roku 1945. 
Bratislava: Společenskovedný ústav Slovenskej akadémie vied 
v Košiciach, Goldpress.

Jurová, A. 2008. Rómska menšina na  Slovensku v  dokumentoch, 1945–1975. 
Košice: Spoločenskovedný ústav SAV.

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



Romano džaniben 1 | 202354  |

Kobes, T. 2012. „Naši Romové“ – difrakční vzorce odlišnosti východoslovenského 
venkova. Romano džaniben 19 (2): 9–34.

Kovai, C. 2012. Hidden potentials in “naming the Gypsy”: the transformation of 
the Gypsy-Hungarian distinction. In Stewart, M. (ed.). The Gypsy “menace”, 
populism and the new anti-Gypsy politics. London: C. Hurst & Co, 281–294.

Levi, G. 2001. On microhistory. In: Burke, P. (ed.). New Perspectives on Historical 
Writing. University Park: Pennsylvania State University Press, 96–119.

Lüdtke, A. (ed.) 1995. The history of everyday life. Reconstructing historical experiences 
and ways of life. Princeton: Princeton University Press. 

Mann, A. B. 2018. Rómski kováči na Slovensku. Bratislava: Úľuv.
Medick, H. 1987. “Missionaries in the row boat ”? Ethnological ways of knowing 

as a challenge to social history. Comparative Studies in Society and History 
29 (1): 76–98. 

Ort, J. 2021. Romové jako místní obyvatelé? Přináležení, cikánství a  politika 
prostoru ve  vesnici na  východním Slovensku. Sociologický časopis / Czech 
Sociological Review 57 (5): 581–608.

Ort, J. 2022a. Belonging, mobility, and the socialist policies in Kapišová, Slovakia. 
Romani studies 32 (1): 23–50. 

Ort, J. 2022b. Facets of a harmony. Roma and their locatedness in eastern Slovakia. 
Prague: Karolinum Press.

Ort, J. 2023 [v přípravě]. Vyhnání Romů z Vlachova v dokumentech. Romano 
džaniben 30 (2).

Ort, J. 2024 [v přípravě]. Roma agents of the ‘gypsy question’. Belonging, mobility, and 
resettlement policy in Czechoslovakia in the 1960s. Prague: Karolinum Press. 

Pavelčíková, N. 2004. Romové v českých zemích v  letech 1945–1989. Praha: Úřad 
dokumentace a vyšetřování zločinů komunismu PČR.

Sadílková, H. 2013. Čí jsou to dějiny? Dosavadní přístupy k  interpretaci 
poválečných dějin Romů v ČS(S)R. Romano džaniben 20 (2): 69–86.

Sadílková, H. 2016. Poválečná historie Romů ve vzpomínkách pamětníků: Možnosti 
rekonstrukce poválečné migrace vybrané skupiny Romů ze Slovenska do českých 
zemí. Dizertační práce. Praha: FF UK.

Sadílková, H. 2017. Resettling the settlement. From recent history of a Romani 
settlement in south-eastern Slovakia. In: Kozhanov, K., Halwachs, D. 
(eds.). Festschrift for Lev Cherenkov. Graz: Grazer Romani Publikationen, 
339–351.

Sadílková, H. 2020. The postwar migration of Romani families from Slovakia 
to the Bohemian lands: a  complex legacy of war and genocide in 
Czechoslovakia. In: Adler, E. R., Čapková, K. (eds.). Jewish and Romani 
families in the holocauts and its aftermath. New Jersey, London: Rutgers 
University Press, 190–217.



  |  55

Sadílková, H., Slačka, D., Závodská, M. 2018. Aby bylo i  s  námi počítáno: 
Společensko-politická angažovanost Romů a snahy o založení romské organizace 
v poválečném Československu. Brno: Muzeum romské kultury.

Shmidt, V. 2022. The rights of the Roma: the struggle for citizenship in postwar 
Czechoslovakia by Celia Donert (review). Romani studies 32 (1): 140–144. 

Shmidt, V., Jaworsky, B. N. 2020. Historicizing Roma in central Europe: between 
critical whitness and epistemic injustice. London: Routledge.

Slačálek, O. 2023. Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie 
do střední Evropy. Romano džaniben 30 (1): 119–131.

Sokolová, V. 2008. Cultural politics of ethnicity: discourses on Roma in communist 
Czechoslovakia. Soviet and Post-Soviet Politics and Society 82. Stuttgart: 
Ibidem-Verlag.

Spurný, M. 2011. Nejsou jako my: česká společnost a  menšiny v  pohraničí (1945–
1960). Praha: Antikomplex.

Šotola, J., Polo, M. R. (eds.). 2016. Etnografie Sociální Mobility: Etnicita, Bariéry, 
Dominance. Olomouc: Vydavatelstvi Filozoficke fakulty Univerzity 
Palackého v Olomouci.

Tauber, E., Trevisan, P. 2019. Archive and ethnography – the case of Europe’s 
Roma and Sinti (19th–20st centuries): an introduction. La Ricerca Folkorica 
(74): 3–12. 

Theodosiou, A. 2004. ‘Be-longing’ in a ‘doubly occupied place’: the Parakalamos 
Gypsy musicians. Romani studies 14 (2): 25–58.

Tsing, A. L. 1994. From the margins. Cultural Anthropology 9 (3): 279–297.
Uhlová, S. 2023. Co bude s potomky báby Jolany? Příběh českých Romů. A2 (11). 

[online] Dostupné z: https://www.advojka.cz/archiv/2023/11/co-bude-s-
potomky-baby-jolany [cit. 31. 7. 2023].

Zapletal, T. 2012. Přístup totalitního státu a jeho bezpečnostních složek k romské 
menšině v Československu (1945-1989). In: Sborník archivu bezpečnostních 
složek Sv. 10. Praha: Archiv bezpečnostních složek, 13–83.

Jan Ort | Brekovští Romové – „nejlepší v Československu“



Romano džaniben 1 | 202356  |



  |  57Tomáš Reichel | Zkušenosti Romů ve světě dominance neromské normality

| Tomáš Reichel1

Zkušenosti Romů ve světě dominance  
neromské normality2, 3 

The Romani experience in a world  
of domination of non-Romani normality

Abstract

The text is based on interviews with two university-educated Roma, Zdeněk and 
Věrka. It presents their everyday experiences with the surrounding, mostly non-Romani, 
world. In order to emphasise the narrators’ agency, impressions and interpretations of 
these experiences, if thematized, are also presented. The author grounds his discussion 
of this material in the book Black Skin, White Masks, in which Frantz Fanon focuses 
on the inequality of group identities on the example of the lived experiences of colonised 
people. He identifies the power behaviours of the non-Roma as rooted in the normality 
of racial discourse and  co-constructed by the perception of Romani identity as an 
overarching category. In his view this further enables the non-Roma to overlook the 
individuality of the Roma and to base the racist narratives and related practices on 
a normalised notion of a priori homogenised Romani difference. At the same time, the 
author emphasises the diversity of experiences of racism and the ability to recognise and 
respond to racism as situational and temporal.

Key words
Roma, everyday experience, postcolonial thinking, social mobility, racism

Jak citovat

�Reichel, T. 2023. Zkušenosti Romů ve světě dominance neromské normality. 
Romano džaniben 30 (1): 57–76.

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.10281467

1 �Autor je magisterským studentem romistiky na FF UK. E-mail: tomas.reichel97@gmail.com
2 �Tato studie byla zpracována na základě bakalářské práce obhájené na romistice při FF UK v r. 2022.
3 �Za ochotu se mnou sdílet úseky svých životů děkuji Věrce a Zdeňkovi, za trpělivost a podnětné poznámky 

k textu pak především Janu Ortovi a oběma recenzujícím a dále redakci časopisu Romano džaniben.



Romano džaniben 1 | 202358  |

Úvod

Na jaře roku 2022 jsem se sešel se svou kamarádkou Věrkou, abychom nahráli jeden 
z rozhovorů pro můj výzkum.4 Podobné rozhovory jsme spolu vedli už několikrát. 
Ostatně, byly to právě rozhovory s Věrkou, které mě k tomuto výzkumu přivedly. 
Věrka tehdy jakoby nic podotkla:

„Mě by strašně zajímalo, jaké by to bylo být třeba chvilku ‚bílá‘, strašně by mě 
to zajímalo. Jestli by to potom bylo, že je člověk tlustý nebo hubený, nebo že 
má jinou barvu vlasů. Co by vlastně člověk řešil? Já asi nevím, jaké by to bylo.“
T.R.: „Třeba by tam nebylo nic, a to by bylo to ono.“
„Třeba by člověk jenom přišel a jenom by byl. A žádné pohledy, nikdo by ho 
necheckoval, nekontroloval.“5

V našich rozhovorech jsem se tázal po tom, jak se jí, jakožto Romce, žije v Česku: 
co zažila, co zažívá, jaké pocity tyto prožitky provázely a provází. Jak koneckonců 
z  uvedeného úryvku našeho hovoru vyplývá, jedná se o  celoživotní zkušenost 
jedinečnou a  svým způsobem absolutní. K  samotnému výzkumu mě předně 
motivovala snaha přiblížit se „… prožitkům ‚černého‘ obklopeného masou ‚bílého‘ 
světa“, o kterých píše Hübschmannová (1999: 16). V předkládaném textu sleduji 
žité všední zkušenosti dvou vysokoškolsky vzdělaných Romů, Zdeňka a Věrky, 
a to zkušenosti romstvím nebo „cikánstvím“6 podmíněné.

První část textu je teoretická. S ohledem na vymezené téma nejprve práci 
kontextualizuji s dosavadními tematicky blízkými výzkumy mezi Romy. V kapitole 
druhé formuluji, s  jakými  teoretickými východisky operuji, dále představuji 
metodologii výzkumu. Jádro textu se věnuje samotným žitým zkušenostem Zdeňka 
a  Věrky. Tyto zkušenosti zde nahlížím částečně chronologicky, a  to především 
proto, že tato perspektiva umožňuje sledovat proměňující se Zdeňkovy a Věrčiny 
společenské pozice. Význam této perspektivy přitom v rozhovoru vyzdvihla sama 
Věrka:

„Já myslím, že teď v dospělosti, nebo v tomhle úseku života, jsem obklopená 
lidmi, mezi kterými nevnímám žádný rasismus, protože jsem si vybrala 
práci, přátele, bydlení, a  jediná konfrontace jsou krámy a  nějací náhodní 
kolemjdoucí.“7

4 �Rozhovory jsem vedl pro svou bakalářskou práci.
5 �Rozhovor s Věrkou, Praha, 16. 5. 2022. Veškeré zde odkazované rozhovory nahrál autor a jsou uloženy v jeho 

soukromém archivu.
6 �Podobně jako jiní autoři (viz např. Olivera, Poueyto 2018: 592–593) pojmenovávám i dále rozměry vlastní 

sebe-identifikace endonymním kořenem „Rom“, oproti připsané (a obvykle negativními atributy vymezené) 
kategorii, kterou označuji exonymním kořenem „cikán“.

7 �Rozhovor s Věrkou, Praha, 17. 1. 2022.



  |  59

Zkušenosti Zdeňka a  Věrky z  dětství a  dospívání zde představuji odděleně, 
vedle jejich vlastních interpretací prožitků, pokud jsme je diskutovali, následně 
sleduji i  jimi popisované jednání Neromů v nich. Protože charakter zkušeností 
narátoři mnohdy interpretovali společenským a dějinným kontextem, pro jejich 
hlubší zachycení obracím v  následující kapitole pozornost ke  společenským 
mechanismům, které na  pozadí samotných zkušeností rozpoznávám. Nakonec 
pak vymezuji kapitolu věnovanou soudobé všednosti. Na aktuálních příkladech 
ze svého života – oproti zkušenostem z  dětství a  rané dospělosti – popisovali 
narátoři vlastní postoje a strategie jednání v typických situacích. V této kapitole 
tedy obracím pozornost k  Věrčiným a  Zdeňkovým kompetencím rozpoznávat 
rasismus a  reagovat na  něj, protože tyto kompetence vyvstaly jako ústřední 
motiv našich rozhovorů. Struktura tohoto textu tak umožňuje paralelně 
s  chronologickou perspektivou sledovat zkušenosti narátorů i  v  perspektivě 
individuálně emancipační.

1. Kontextualizace textu

Protože jsem s  ohledem na  teoretická východiska oslovil s  prosbou o  účast 
ve výzkumu Romy vysokoškolsky vzdělané, nabízí se tento text kontextualizovat 
v  první řadě s  antropologickými výzkumy sociální mobility, které akcentovaly 
odklon od  dlouho dominujícího výzkumu mezi Romy v  marginalizovaném 
prostředí a  které se v  poslední dekádě staly důležitým proudem na  poli 
romistické antropologie v  českém a  slovenském prostředí. Tyto výzkumy byly 
realizovány většinově v  prostředí (východo)slovenského venkova (např. Kobes 
2012; Ort 2022; Šotola, Rodríguez Polo 2016) a  jejich autoři shodně vymezují 
své badatelské zájmy geopoliticky prostředím obce. Uvedení autoři ve  svých 
výzkumech sledují různorodé společenské pozice Romů, nástroje a  možnosti 
jejich vyjednávání a  v  souladu s  tímto badatelským záměrem obrací pozornost 
i  k  bariérám a  limitům, na  něž Romové při snaze o  socioekonomický vzestup 
naráží. Na příkladu studií z konkrétních lokalit nakonec poukazují na dominantní 
struktury neromského světa, analyzují společenské mechanismy, ve kterých jsou 
Romové odsunováni do  podřadného postavení, a  to skrze zdánlivě přirozenou 
(ovšem stále kontextuální) asociaci s  esencializovanou a  rasizovanou kategorií 
„cikánství“ (viz též Abu Ghosh 2008). 

Oproti takovému vymezení výzkumného pole to byla Fónadová, která 
ve  své publikaci Nenechali se vyloučit (2011) pojala za  předmět zájmu, jejími 
slovy, „sociálně úspěšné Romy“ a  skrze rozhovory s  nimi sledovala strategie, 
které k  jejich úspěchu vedly. Autorka přitom deklarovaně vychází z  diskurzu 
sociální marginalizace Romů a  jakkoliv narátory označuje za  úspěšné sociálně, 
za  kritérium úspěchu volí „vyšší vzdělání (alespoň maturita) a  důsledkem pak 
odpovídající zaměstnání a  zdroj příjmu“ (Fónadová 2011: 9). Svůj výzkum tak 

Tomáš Reichel | Zkušenosti Romů ve světě dominance neromské normality



Romano džaniben 1 | 202360  |

koncipuje optikou „úspěchu“ ve smyslu socioekonomického vzestupu, který má 
vést ke společenskému začlenění dle dominantně definovaných kritérií. Sama ale 
přitom opomíjí kontury mocenské struktury společnosti, v jejímž rámci se tento 
proces odehrává. 

Protože Zdeněk s  Věrkou prožili dětství v  devadesátých letech a  částečně 
po  přelomu tisíciletí, nabízí se poukázat i  na  literaturu psanou Romy, která 
o  této etapě autobiograficky pojednává. V  nedávné době ji širšímu publiku 
přiblížily za  neobvyklé medializace autobiografie Radka Bangy – (Ne)pošli to 
dál (2021) a Patrika Bangy – Skutečná cesta ven (2022). Byl to především druhý 
z  jmenovaných bratrů, který na  příkladech svých životních zkušeností kriticky 
pojmenovává strukturální rasismus, jemuž během svého dětství a rané dospělosti 
jako Rom čelil, a které v jeho vyprávění tvoří klíčový kontext možností a limitů 
společenského začlenění a sociální mobility. Osobní příběhy dvanácti autorů (resp. 
pěti autorů a sedmi autorek) pak představuje sbírka Samet Blues (2021). Protože 
texty publikované v  této knize sestávají ze vzpomínkových vyprávění autorů 
různých generací, četnost perspektiv tento postupně se etablující zájem o paměť 
Romů na  devadesátá léta značně rozšiřuje. Předkládaný text tak lze považovat 
za příspěvek i do této diskuze. 

2. Teoretická východiska textu a metodologie

Předmětný zájem textu tvoří žité všední zkušenosti dvou vysokoškolsky vzdělaných 
Romů, Zdeňka a Věrky, s jejich převážně neromským okolím. Romy vysokoškolsky 
vzdělané jsem oslovil předně proto, že mne zajímaly limity konceptu „integrace“, 
jak jej chápe majoritní logika uvažování – totiž v  rovinách vzestupu vzdělání 
a  ekonomického blahobytu. Záměrem textu je tak vedle představení samotných 
zkušeností Zdeňka a Věrky s obklopujícím neromským světem rozpoznávání bariér, 
jimž v životě čelili a čelí pouze proto, že jsou svým neromským okolím identifikováni 
jakožto Romové (příp. „cikáni“). Pro zachycení těchto momentů jsem s narátory 
hovořil o  všedních zkušenostech, v  přesvědčení, že všední realita v  prostředí 
převážně neromské společnosti (jako běžný lidský kontakt v obchodě, při návštěvě 
lékařky či třídní klima na základní škole) o sledovaném tématu bytostně vypovídá 
a umožňuje zachytit jemnější mechanismy fungování protiromského rasismu v jeho 
každodennosti, tedy nikoliv pouze ve formě otevřených protiromských postojů.

S  přístupem Fónadové se potkávám v  tom, že obracím pozornost 
k  individuálním životním trajektoriím „úspěšných“ Romů, na rozdíl od ní však 
kladu do  centra zájmu společenské prostředí, po  jehož charakteru se dotazuji 
způsobem vlastním dříve zmíněným antropologickým výzkumům sociální 
mobility.

Pro tento text je z  výše uvedených autorů nosný zejména přístup Orta, 
který na základě dlouhodobého etnografického výzkumu v obci na východním 



  |  61

Slovensku sledoval vztahy mezi místními Romy a Neromy. Pro uchopení dynamiky 
vztahů a  jejich mocenského rozměru zvolil za  širší teoretický a  komparativní 
rámec své práce dílo Černá kůže, bílé masky, ve kterém Frantz Fanon analýzou 
všedních zkušeností kolonizovaných obyvatel nahlíží podoby mocenské asymetrie 
společenských vztahů a  její psychosociální dopady v  (post)koloniální situaci. 
S fanonovským důrazem Ort ve svém výzkumu situovaném na východní Slovensko 
nakonec dochází k závěrům, že místní Romové jsou socializováni do podřadného 
postavení, internalizují rasové struktury, s nimiž jsou konfrontováni, přičemž si 
ale v situaci konstantní nejednoznačnosti udržují prostor pro vlastní subverzivní 
jednání a formulování vlastních, svébytných, ideologií.

Protože Fanonovo dílo Černá kůže, bílé masky je svědectvím o  životě 
„barevného člověka v bílém světě“, poskytuje vhodný nástroj analýzy i pro mnou 
pořízené rozhovory. Fanon ve  svém díle prostřednictvím zkušeností vlastních, 
i  svou klinickou praxí zprostředkovaných, představuje oblasti, kterými nerovný 
intersubjektivní vztah prostupuje a rozměry tohoto vztahu definuje. Tím paralelně 
zprostředkovává žité (a  ostatně mnohdy všední) zkušenosti kolonizovaných 
obyvatel a popisuje společenskou praxi, která jim dala vzniknout. Když Fanon píše: 
„A pak nám bylo dáno čelit bílému pohledu“ (2011: 112), komentuje tím deziluzi, 
kterou prožíval ve společnosti, ve které byl – přestože vysokoškolsky vzdělaný – 
konfrontován, slovy Fanona, se svým „negerstvím“. Tuto společenskou praxi lze 
ve  zkušenostech Věrky a  Zdeňka rozpoznat též. Jakkoliv majoritní požadavky 
integrace splňují, je jim, jakožto Romům, připomínán jejich etnický původ, 
indikující zde apriorní odlišnost chápanou v termínech společenské nenormality 
a připsaných charakteristik „cikánství“. 

Vyústění nerovného společenského postavení bělochů a černochů identifikuje 
Fanon v komplexu méněcennosti, do kterého byli kolonizovaní černoši socializováni. 
Zatímco Černá kůže, bílé masky je současně psychoanalytickým rozborem  
konstrukce psychiky kolonizovaného člověka, já se zkušeností Věrky a  Zdeňka 
tímto způsobem dotýkat nebudu. Skrze  Fanonovo dílo ale níže rozpoznávám 
povahu nerovného vztahu, na jehož základě Neromové do interakcí se Zdeňkem  
a Věrkou vstupují, a/nebo jej samotným charakterem interakce re/produkují.

Po  metodologické stránce výzkum, z  něhož tento text vychází, sestával ze 
série hloubkových kolaborativně zpracovaných rozhovorů. Jak jsem již předeslal, 
s Věrkou jsme dobří přátelé a témata, o nichž tento text pojednává, jsme spolu již 
dříve mnohokrát diskutovali. Zdeňka jsem oproti tomu před začátkem výzkumu 
neznal, což se odrazilo jednak v potřebě hlubší diskuze Zdeňkových životních 
reálií a etap, které mi byly zcela neznámé, jednak jsem se snažil v  rozhovorech 
vystupovat aktivněji, abych nebyl jen anonymním zapisovatelem Zdeňkova 
příběhu. Ve vedení rozhovorů se to projevovalo častým doptáváním se na okolnosti 
diskutovaných zkušeností, ale i mojí snahou ujasňovat si, zda Zdeňkova sdělení 
správně chápu.

Tomáš Reichel | Zkušenosti Romů ve světě dominance neromské normality



Romano džaniben 1 | 202362  |

Kromě různého charakteru mého vztahu tazatele k oběma participantům se 
brzy ukázaly jako odlišné i diskutované životní trajektorie narátorů, čemuž jsem  
strukturu i délku rozhovorů přizpůsobil. Zdeňkovi jsem před prvním rozhovorem 
představil koncept výzkumu, samotný rozhovor jsem pak zahájil prosbou 
o  autobiografické vyprávění. Naše hovory se nesly volně, asociací a  paralel 
konkrétních zkušeností jsme využívali k diskuzi dalších. Chronologické perspektivy 
biografického vyprávění jsme se přesto víceméně drželi až do  popisovaného 
dospělého věku. V druhém rozhovoru jsme se pak v první části vrátili k hlubší 
tematizaci mnou vybraných zkušeností, v části druhé jsme navázali na Zdeňkovo 
vyprávění etapou současnosti, kdy jsme se více zaměřili na  Zdeňkovo uvažování 
o  sledovaných interakcích a  jeho aktérství v  nich. Za  jazyk našich rozhovorů 
jsme zvolili romštinu, z tohoto důvodu též v hlavním textu citace z našich hovorů 
uvádím v romštině a svůj překlad do češtiny ponechávám v poznámce pod čarou.

S Věrkou jsme naopak při prvním rozhovoru biografické vyprávění vynechali, 
jelikož jsme předmět výzkumu i některá z dílčích témat (za všechny zde uvádím 
např. permanentní dohled ochranky během nákupu v  obchodě) diskutovali již 
dříve. Protože jsme nechtěli hovořit o životních událostech a okolnostech, o kterých 
jsme dříve nemluvili ani jako přátelé, zaměřili jsme se již v  prvním rozhovoru 
na zkušenosti samotné, chronologické struktury rozhovoru jsme se nicméně drželi. 

Oba participanty jsem následně oslovil s prosbou o diskuzní setkání, svého 
druhu třetí rozhovor, jehož předmětem již nebylo sledování zkušeností narátorů, 
ale způsob zpracování výzkumu. Cílem tohoto setkání byla důslednost při 
nakládání s  citlivými osobními prožitky, doptání se na  doplňkové informace 
týkající se spíše faktické přesnosti (např. v jaké třídě participant prožil tu kterou 
zkušenost) a  vyvarování se případných dezinterpretací zpracovávaných zkušeností. 
Tento rozměr výzkumu byl rovněž inspirován představeným teoretickým rámcem, 
který se současně snaží odrážet: jeho záměrem je snaha o  partnerštější pojetí 
rolí. Tyto rozhovory proběhly také odděleně a s participanty jsem při nich řešil 
i otázku jejich anonymizace s ohledem na  informace předkládané v citovaných 
částech hovorů. Úvodní představení Zdeňka a Věrky na začátcích následujících 
kapitol jsou dalším z výstupů tohoto setkání.

3. Zdeňkovo dětství a raná dospělost

Zdeněk vyrůstal v  devadesátých letech v  malém českém městě. Jeho primární 
socializační prostředí tvořila užší a rozšířená romská rodina. V tomto městě též chodil 
do školky, na dvě základní školy a na  střední školu. Bakalářské studium Zdeněk 
absolvoval v  Praze, kam se za  tím účelem přestěhoval, v  době našich rozhovorů 
studoval magisterský obor v zahraničí a pracoval jako výzkumný pracovník.

Protože Zdeňkův prostor primární socializace představovala romská rodina, 
setkal se s neromským okolím poprvé v rámci kolektivu školky. 



  |  63

„Akor, sar somas čhavoreske, ta me baruvavas ča maškar o  Roma, man na  has 
gadžikane kamarata. Lengere daja o dada na kamenas, hoj amenca te phirkeren 
avri. A hin kajso, kaj me na bešavas andro romano gav abo andro varesavo ghetto, 
me bešavas andro foros. A  the avka, the te bešavas andre foros, phiravas andre 
školka, ta amen samas pre sera le gadžendar.“8

Zdeněk vyrůstal, svými slovy, stranou Neromů, a to i poté, co nastoupil na základní 
školu. Obdobné limity v  navazovaní vztahů Zdeněk popisoval i  pro venkovní 
prostředí s kluky, se kterými chodil hrát fotbal. Nad rámec hraní fotbalu se podle 
jeho slov více nepřátelili. Když jsme společně o příčinách vydělení z neromského 
světa diskutovali, kromě vůle rodičů jeho neromských vrstevníků uváděl i důvody 
další: odlišné zvyky (např. ne/dělení se o jídlo) a specifickou slovní zásobu, kterou 
neznal (např. slova jako „výborný“ nebo „super“). Zdeněk tak vyrůstal ve světě, kde:

„Sar som khere, avres, a sar som andre škola, ta hin aver svetos.“9

Když byla Zdeňkova základní škola zavřena pro nedostatek žáků, přestoupil 
do šesté třídy na jinou. Toto období označil za náročné, jednak proto, že vstoupil 
do  kolektivu, kde již byly společenské vztahy rozvinuty, jednak proto, že se 
po odchodu dvou romských spolužaček ocitl ve třídě jako jediný Rom. Na této 
škole se Zdeněk setkal s  fyzickou šikanou, jejíž okolnosti zpětně zdůvodnil 
hledáním vlastního místa ve světě, které v tomto věku jeho spolužáci zažívali.

„Oda ola čhave keren, te hine andre kajso vekos. Džanes? Hin len problemi a te hin 
vareko aver, thulo, kuľaročno, na džanav savo, kalo – no ta oda hin lengero terčos.“ 10 

Zdeněk se tehdy na zažívanou šikanu rozhodl reagovat deklarací vlastního romství 
a svým spolužákům jej zprostředkovat představováním vlastní kultury. Nástrojem 
se mu stal školní časopis vzniklý z iniciativy jedné učitelky a jednoho učitele. Byl 
požádán, aby přispíval rubrikou věnující se Romům.

„No a avľom upre, hoj man oda bavinlas, no a avľom upre, hoj mange kampelas te 
dosikhľol feder čechiko čhib. A avka me chudľom e motivacija,11 bo arakhľom peskero 
svetos andre.“12

8 �Rozhovor se Zdeňkem, online, 11. 11. 2021, překlad autor: „Já jsem jako dítě vyrůstal jen mezi Romy, 
neromské kamarády jsem neměl. Jejich rodiče nechtěli, aby s námi chodili ven. A to není tak, že bych vyrůstal 
v romské osadě nebo v nějakém ghettu, já jsem bydlel ve městě. A přestože jsem bydlel ve městě, chodil jsem 
do školky, tak jsme byli od Neromů oddělení.“ 

9 �Rozhovor se Zdeňkem, online, 11. 11. 2021, překlad autor: „Když jsem doma, jinak, a když jsem ve škole, tak 
je to jiný svět.“

10 �Rozhovor se Zdeňkem, online, 23. 3. 2022, překlad autor: „Tohle ty děti dělají, když jsou v takovém věku. 
Víš? Mají problémy a jak je někdo jiný, tlustý, brýlatý, nevím jaký, černý – tak je jejich terčem.“

11 Zdeněk hovoří o motivaci ke studiu na střední škole.
12 �Rozhovor se Zdeňkem, online, 11. 11. 2021, překlad autor: „No a zjistil jsem, že mě to baví, no a došlo mi, 

že se potřebuji zlepšit v češtině. A tak jsem našel motivaci, protože jsem v tomhle objevil vlastní svět.“

Tomáš Reichel | Zkušenosti Romů ve světě dominance neromské normality



Romano džaniben 1 | 202364  |

Že se stal Zdeněk terčem šikany proto, že je Rom (nebo jeho slovy „černý“), jakkoli 
to zmínil na  posledním místě, osvětluje i  následující prožitek, ve  kterém jeho 
spolužáci s esencializovanou kategorií „cikánství“ (třebaže implicitně) operují:

„Has amen e chemija a e učiťelka phenel, že máme referáty a či hin amenge, kaj 
šaj peske te viťiskinas avri. A me phenďom, hoj hi, hoj amen hin khere e ťiskarna. 
Oda has akor, so cinďam perširaz o počitačis, oda has andro berš dva tisíce čtyři, 
pět. Ta na  sakones has počitačis. A  me akor phenďom, hoj amen has počitačis 
a o rakle chudle te tleskinel. Džanes, kajse situaciji has. […] Me prosťe pre lende 
dikhavas a džanavas, kaj našťi lenge oda visvjetlinel, aňi te phenel avri, bo jon 
oda na achaľona. Bo len na has ola zkušenost. Jon na dikhle ňič lačho le Romendar, 
džanes? A adaďives bi oleske phenavas, kaj ole čhaven ča has ajsi vihoda, kaj hine 
Čechi andre peskero than. Džanes? Kaj oda hin mejnstrimos, hoj len hin oda 
peskero narativos, andre savo zaperen a so jon keren.“ 13 

Když jsme o této zkušenosti dále diskutovali, Zdeněk ji zpětně nahlížel jako střet 
normality, ve které jeho spolužáci mohli takto jednat s ohledem na moc, kterou, 
jakožto „Češi“ (zde tedy Neromové) disponovali.

„Me džanavas, kaj mange has šukar romano dživipen khere, aľe tiž džanavas, kaj 
kole rakle hine diline, bo na džanenas oda. […] Man na has sar lenge te prethovel, 
[…] bo džanes so, me našťi keravas komparacija, sar maškar o Čechi, sar maškar 
o Roma, te man na has čechika kamarata, ta na džanavas.“ 14 

Zdeněk tak byl při tomto prožitku konfrontován s tím, že nedisponuje neromskou 
normalitou svých spolužáků. Přestože Zdeňkova rodina tiskárnu vlastnila, bylo 
mu připomenuto „jeho“ „cikánství“, které bylo v jednání jeho spolužáků vymezeno 
méněcennými vlastnostmi, včetně chudoby. Nehledě na  faktickou povahu 
věci byl narativ neromských spolužáků konstruován na  principu, kde „hřích je 
negerský, jako je ctnost bílá“, jak tuto převahu rasistického narativu vyjádřil Fanon  
(2011: 131). V kontextu této životní etapy mi pak Zdeněk vyprávěl od ostatních 
zcela odlišný prožitek, a to v podobě setkání se „svým“:

13 �Rozhovor se Zdeňkem, online, 23. 3. 2022, překlad autor: „Měli jsme chemii a učitelka říká, že máme referáty 
a jestli máme kde si je vytisknout. A já jsem řekl, že jo, že doma máme tiskárnu. To bylo tehdy, co jsme si 
poprvé koupili počítač, to bylo v roce dva tisíce čtyři-pět, to neměl každý počítač. A já jsem tehdy řekl, že 
máme počítač a spolužáci začali tleskat. Víš, takovéhle situace to byly… Já jsem prostě na ně koukal a věděl 
jsem, že jim to nemůžu vysvětlit, protože by to nepochopili. Protože takovou zkušenost neměli. Oni od Romů 
nečekali nic dobrého, víš? A dneska bych řekl, že ti kluci měli jen takovou výhodu, že to byli Češi a žili ve své 
zemi. Víš? Že je to mainstream, že maj svůj narativ, do kterého zapadají a který utváří.“

14 �Rozhovor se Zdeňkem, online, 23. 3. 2022, překlad autor: „Já jsem věděl, že mám doma hezký romský život, 
ale současně jsem taky věděl, že jsou ti kluci hloupí, protože to neví. […] A neměl jsem, jak jim to předat, 
[…] protože víš co, já jsem nemohl srovnat, jak je to mezi Čechy a jak mezi Romy, když jsem neměl české 
kamarády, tak jsem to nevěděl.“



  |  65

„Nekimportantneder has, sar genavas e kňižka Šaj pes dovakeras. Oda has ajso 
peršo tekstos, so irinďa e Hübschmannovo. A oda sar genavas, has mange dešuštar 
berš, has odoj but lava, so na  prindžaravas, aľe šunavas oda jilo. Oda jilo, hoj 
achaľiľom le manušenge, achaľiľom le Romenge. Oda has vareso, so ňikaj našťi 
arakhľom andro novini, andro časopisos, ňikaj, bo akor has romane novini abo 
časopisi, aľe na džanahas olestar, na has internetos, na has oda kaj te cinel. A oda 
has igen baro vaš mange.“ 15

Na střední škole pak Zdeněk strávil čtyři roky. Během našeho hovoru uvedl, že si 
v novém třídním kolektivu postupně našel kamarády a třídní atmosféra posledních 
let byla bezproblémová. Přesto ale vyprávěl následující prožitek, ve kterém byl pro 
své romství konfrontován s představami svých spolužáků o Romech. 

„Pre maškarutňi škola has amen igen lačhi profesorka, somnakuňi, me la rado 
dikhav, aľe joj peske aňi na uvedominďa, hoj oda kerďa vaš oda, kaj som Rom. 
Has amen pre literatura ajso, hoj majinahas te pisinel e klauzurno buťi he te 
odprezentinel la. Sako peske šaj kidľas avri varesavi tema a mange diňa e tema, 
sar o Čunkus akor tradľa het le Romen pal e Vseťina. A me majinďom akor pal 
kada te del duma, he pal e nevi integračno koncepcija perdal e vlada. A oda has 
igen pharo, bo somas pre maškarutňi škola, no a paľis, tu keres prezentacija, oda has 
mišto. Aľe sas pharo te kerel e diskusija. E diskusija imar na has pal e koncepcija, 
aľe pal oda, sar jon dikhen le Romen. A me na džanavas so, sar te odphenel, ňič. 
Me normalňe sar oja učitelka dikhavas rado, ta andro kada momentos la našťi 
dikhavas pro jakha. Bo man thoďas pro kajso than. Akana mange doavľa, džanes, 
bo čačes mange pametinav, kaj me terďuvavas paš e katedra a  sako pre mande 
vakerenas kajse phučkeribena, he e učitelka lenca, normalňe me man ocitňinďom 
korkoro. Te odphenav so lenge.“ 16

Zdeněk byl situován do role reprezentanta Romů, a proto čelil představám svých 
spolužáků o  Romech, přičemž na  jeho roli reprezentanta Romů přistoupila 

15 �Rozhovor se Zdeňkem, online, 11. 11. 2021, překlad autor: „Nejdůležitější bylo, když jsem četl knížku Šaj pes 
dovakeras. To byl takový první text, co napsala Hübschmannová. A to jak jsem četl, bylo mi čtrnáct, byla tam 
spousta slov, která jsem neznal, ale sdílel jsem tu emoci. V srdci jsem porozuměl lidem, porozuměl jsem Romům. 
To bylo něco, co jsem nemohl najít nikde v novinách, v časopise, nikde, protože tehdy sice byly romské noviny 
nebo časopisy, ale nevěděli jsme o nich. Nebyl internet, nebylo to kde koupit. Tohle bylo pro mě hodně důležité.“

16 �Rozhovor se Zdeňkem, online, 23. 3. 2022, překlad autor: „Na střední škole jsme měli moc dobrou 
profesorku, zlatou, mám ji rád, ale ona si asi ani neuvědomila, že tohle udělala, protože jsem Rom. Měli 
jsme literaturu a bylo potřeba napsat klauzurní práci a odprezentovat ji. Každý si mohl vybrat nějaké téma 
a mně dala téma, jak Čunek tehdy vyhnal Romy ze Vsetína. A já jsem o tom měl tehdy mluvit, i o nové 
integrační koncepci vlády. A to bylo fakt těžké, protože jsem byl na střední škole, no a potom, děláš 
prezentaci, to bylo v pohodě. Ale náročné bylo vést diskuzi. Diskuze už totiž nebyla o koncepci, ale o tom, 
jak ostatní ve třídě Romy vidí. A já jsem nevěděl, co odpovědět, nic. Já jsem normálně, jak jsem tu učitelku 
měl rád, tak v tomhle momentu jsem jí nemohl ani vidět. Protože mě dostala do takové situace. A teď 
mi došlo, víš, protože já si opravdu pamatuju, jak jsem stál u katedry a všichni na mě chrlili různé otázky 
a učitelka s nima, normálně jsem se ocitl sám. A co jsem jim měl odpovídat.“

Tomáš Reichel | Zkušenosti Romů ve světě dominance neromské normality



Romano džaniben 1 | 202366  |

i učitelka, s níž měl jinak, dle svých slov, velmi dobré vztahy. Zdeněk v této situaci 
pro svou třídu nebyl Zdeňkem, ani spolužákem nebo studentem, ale Romem. 
Toto absolutní zastoupení vlastní individuality pociťoval Fanon, když si uvědomil, 
jak na něj jeho „bílé“ okolí nahlíží: „Byl jsem zároveň zodpovědný za  své tělo, 
za svou rasu i za své předky“ (Fanon 2011: 113). Obdobně Zdeňkovi byla, jakožto 
Romovi, přisouzena představa jeho okolí o  Romech, za  jejíž kvality mu byla 
kladena zodpovědnost, byl jejím zástupcem, reprezentoval ji.

4. Věrčino dětství, raná dospělost a cesta k romství

Věrka od svých čtyř a půl let vyrůstala v rodině neromských pěstounů na Vysočině, 
spolu s (nebiologickým) bratrem, Romem, který byl také v pěstounské péči. Tam 
odchodila první stupeň základní školy, na druhý nastoupila v Praze, kam se rodina 
přestěhovala a kde též Věrka absolvovala gymnázium. Poté se svou pěstounskou 
rodinou ukončila veškerý vztah a nastoupila na vysokou školu. V období pořizování 
a zpracování rozhovorů studium dokončila a pracovala jako sociální pracovnice.

Věrka se během svého dětství a  rané dospělosti za  Romku nepovažovala. 
Z našich hovorů bylo nicméně patrné, že ji jako Romku již od dětství vnímalo její 
okolí, což v různé míře formovalo podobu jejich vzájemných interakcí. Zatímco se 
Zdeňkem jsme v těchto etapách diskutovali spíše podobu konkrétních zkušeností 
a jeho vlastní interpretace, s Věrkou jsme brzy podobu a důsledky nesouladu mezi 
vlastním pojetím a společenským tlakem nutícím Věrce své představy o tom, kým 
„je“, postavili do středu našich rozhovorů. S ohledem na to obracím v této kapitole 
pozornost zejména k  Věrčiným zkušenostem s  projevy neromské dominance, 
následně tematizuji Věrčinu cestu k sebeidentifikaci jako Romky.

Přestože měla Věrka zkušenosti s pouličním rasismem ve formě verbálních 
útoků, z  období dětství se jako analyticky nosnější ukázaly její prožitky ze 
školního prostředí.

„V páté třídě se to rozdělovalo na studijní a nestudijní třídu a já si pamatuju, že 
mi třídní učitelka řekla, že není úplně vhodné, abych šla do té studijní třídy.“
T.R.: „A vysvětlovala ti to nějak?“
„No, že to je pro jiné děti.“
T.R.: „Jakože jenom takhle obecně…“
„No. A přitom tam byly děti, které měly i  horší známky než já. Vůbec to 
nebylo ohledně známek.“17 

Je nasnadě, že těmi „jinými dětmi“ myslela Věrčina třídní učitelka děti neromské, 
a to navzdory tomu, že Věrka měla lepší známky než část jejích spolužáků, která 

17 Rozhovor s Věrkou, Praha, 17. 1. 2022.



  |  67

do  studijní třídy nastoupit měla. Na  druhý stupeň nakonec Věrka nastoupila 
v  Praze. Ve  třídě si, dle svých slov, brzy našla kamarády a  vztahy se svými 
spolužačkami označila za dobré. Přesto se ale proti ní v průběhu studia kolektiv, 
optikou tehdejší přítomnosti bezdůvodně, obrátil:

„Na základce, nějaká osmá devátá třída, se v té třídě něco stalo, já vlastně 
nevím moc co. Na těláku se do mě holky pustily a řvaly na mě ‚ty černá svině‘. 
A vlastně to nikdo moc neřešil, bylo to jako: ‚Vyřeš si to sám‘. A učitelé to 
slyšeli a stejně s tím nic nedělali. Ta šikana trvala třeba půl roku. Se mnou 
se fakt nikdo nebavil a bylo to dost rasistické. […] Bylo to vlastně strašně 
zvláštní, protože my jsme spolu měly fakt dobré vztahy. My jsme se znaly 
od nějaké páté třídy a bavily jsme se a tohle se stalo až v té osmé deváté 
třídě, takže to bylo totálně absurdní, vůbec jsem nechápala, co se děje.“ 18

Zpětně Věrka usuzovala, že k proměně vztahů ve třídě došlo v kontextu dospívání, 
kdy se její spolužačky samy hledaly a prostředkem k tomu se jim stalo napadání 
Věrky, jakožto a priori odlišné.

Přestože výše uvedené zkušenosti prožité v  mladším věku byly pro Věrku 
zraňující, vnímala je, jak vícekrát uvedla, jakoby odosobněně. Až s postupem času, 
v rané dospělosti, tento vnitřní konflikt začal prostupovat Věrčinu každodennost 
a radikálním způsobem ovlivňovat podobu vlastního sebepojetí.

„Bylo to jenom strašně negativní. To, co mi bylo přisouzeno, ale já to vlastně 
nikdy nebyla. Zároveň to byla velká neznalost, já jsem prostě byla ve strašně 
‚bílém‘ světě jako jediný člověk [Rom] kromě bráchy a  vlastně jsem fakt 
nikoho neznala a kolem mě to bylo, že lidé se bavili o  cigánech. […] Ale 
zároveň, já si pamatuju média, která, pokud vysílala něco o Romech, tak to 
bylo vždycky strašně neetické. Ta facebooková videa, já si nepamatuju snad 
jediné opravdu příjemné, fajn, něco říkající video.“19

Zatímco Věrka se sama za Romku nepovažovala, během našeho hovoru zmínila, 
že si byla vědoma toho, že je jako Romka vnímána svým okolím a vysvětlovala 
si tím zažívaný rasismus. Ve snaze na tuto situaci reagovat proto se svým okolím 
o situacích, které zažívala, zkoušela hovořit.

„Vzhledem k tomu, že jsem byla v tak moc jako ‚bílé‘ společnosti, tak to pak  
nebylo s  kým sdílet. Myslím, že to pro mě bylo strašně náročné. A  když  
jsem to sdílela s někým ‚bílým‘, tak mi bylo řečeno, že to tak není, nebo že 
jsem přecitlivělá, že to asi nebylo na mě mířené, že on tu zkušenost nemá,  
tak proč já bych ji měla mít.“20

18 Tamtéž.
19 Tamtéž.
20 Rozhovor s Věrkou, Praha, 16. 5. 2022.

Tomáš Reichel | Zkušenosti Romů ve světě dominance neromské normality



Romano džaniben 1 | 202368  |

Když Věrce lidé z jejího neromského okolí tyto prožité zkušenosti upřeli, činili tak 
z pozice neromské, majoritní, dominantní. Situovali se v tomto momentu do role 
rozhodčího, který společnosti rozumí, a to proto, že je její součástí, totiž na rozdíl 
od Věrky, která je „jiná“ a její zkušenosti s Neromy je proto třeba podrobit korekci 
„autentického“ pohledu zevnitř. Spolu s  tím však byla Věrce upřena i  morální 
rehabilitace za prožitou nespravedlnost.

Podobu, v jaké se sílící vnitřní konflikt projevoval, Věrka v našem rozhovoru 
tematizovala v  kontextu společenských vztahů, když začala chodit na  zájmový 
kroužek.

„Já si pamatuju, že jsem tam potkávala nové lidi a že jsem fakt brala ohledy 
na to, aby jim nebylo nepříjemně, že se baví s cigánem, nebo s Romem. A fakt 
jsem řešila, jestli můžu tam nebo tam, jestli to nebude někomu nepříjemné, 
všech kamarádů jsem se ptala, jestli nevadí, že tam půjdu, když jsem tmavá, 
jestli se nebudou cítit nepohodlně nebo nekomfortně. A  teď, když se 
poslouchám, tak si zpětně říkám, jak absurdní to bylo, ale pro mě to bylo for 
real. Mně šlo o to, aby se oni necítili nepříjemně.“21

Během rané dospělosti Věrka na  vštěpované negativní představy o  romství 
přistoupila. To se na jedné straně projevovalo negativní představou o sobě samé 
(jak je tomu ve  výše uvedeném úryvku), na  straně druhé i  reprodukováním 
rasistického jednání ve vztahu k druhým. 

„Pro mě to slovo cigán nebo nějaké romství bylo strašně hanlivé a vlastně já 
jsem se nikdy nepovažovala za cigána nebo Roma. A v jednu chvíli to bylo 
ve mně natolik, že když jsem potkala nějaké snědší lidi na ulici, přešla jsem 
na druhý chodník, protože mi to bylo strašně nepříjemné.“22

Za  hlavní pramen obtíží s  vlastním sebepojetím v  dospívání Věrka nakonec 
označila pěstounskou rodinu, v níž vyrůstala.

„Manžel od  [uvádí jméno pěstounky], on nám [s  bratrem] hrozně často 
drhnul ruce tím [odmašťovacím prostředkem], ať je máme bílé. ‚Koukej, 
takhle to jde vybělit.‘ A pak nám třeba pouštěl různá videa, asi z nějakých 
cigánských osad na Slovensku, kde někdo kadil za plotem, a on to pouštěl 
a přišlo mu to děsně vtipné.“23

Věrky pěstoun ve  Věrce systematicky vytvářel pocit méněcennosti na  tělesné 
rovině, současně ji ukazováním Romy dehonestujících videí ponižoval. Je na snadě, 

21 Rozhovor s Věrkou, Praha, 17. 1. 2022.
22 Tamtéž.
23 Tamtéž.



  |  69

že jí tato videa ukazoval proto, že Věrku za Romku sám považoval a z autority 
dospělého, pěstouna jí vnucoval vlastní představu o  tom, kým „je“, nebo by 
alespoň být mohla. Věrka též poukázala i  na  jednání pěstounky, která popírala 
váhu Věrčiných vlastních prožitků, podobně, jako se s tím Věrka setkala u svého 
neromského okolí, když s ním sdílela své zkušenosti s Neromy. Jak zároveň z níže 
uvedené promluvy vyplývá, Věrka rozpoznává prostředí rodiny jako zdroj osobní 
integrity, pokud je jím člověk přijat. 

„Já si myslím, že primární je to, jak člověka vnímá rodina. Podle mě, kdyby 
v té rodině nám ti pěstouni zvládli dát sebejistotu nebo nějakou jistotu toho, 
že je naprosto v pořádku být kdokoliv, Rom, cigán, tak vyrůstáme s bráchou, 
nebo mluvím sama za  sebe, jako uplně jiní lidé a  nejsme tak zranění tím 
vnějším světem. Protože to bylo i o tom, že já jsem potom sdílela nějaké věci 
a ta [uvádí jméno pěstounky] říkala: ‚Hele, ty jsi jenom přecitlivělá a moc si 
to bereš.‘ A myslím, že tohle pro mě bylo strašně zraňující, místo toho, aby ty 
situace vzala a řekla: ‚O. k., todle bylo nespravedlivé, todle opravdu nebylo fér. 
Nebo nějací lidé jsou takoví a mají takovéhle názory.‘“24 

S pěstouny nakonec Věrka přerušila kontakt v době, kdy nastoupila na vysokou 
školu. K romství se v době výzkumu vztahovala jako k procesu, při kterém jí byla 
hlavní oporou kamarádka, Romka, u  níž nalezla mj. porozumění při hovorech 
o zažívaných zkušenostech, které dosud se svým okolím sdílet nemohla. 

„Když se potom s ní bavím o různých věcech, tak ona říká: ‚Jo, to máme všichni 
jako zkušenost, tak nějak to je, prostě, ty jsi Rom a oni jsou gadže, nic s tím 
neuděláš, takhle je to nastavené.‘ A v něčem je to ukotvující v tom, že si to 
nevymýšlím, že to mají další lidé jako zkušenost a že tomu rozumí a zároveň 
mě strašně štve, že to je takové smíření v tom, že to je tak nastavené.“25 

Současně v rodině této kamarádky nalezla i  rodinné zázemí a přijetí, jakého se 
jí v pěstounské rodině nedostalo, a  tuto rodinu (při třetím rozhovoru) označila 
za ukotvující prvek svého současného života.

5. Fanon a jednání Neromů ve sledovaných zkušenostech

V předchozích dvou kapitolách jsem představil některé ze zkušeností Zdeňka a Věrky 
z dětství a rané dospělosti, a to spolu s jejich pocity, reakcemi a interpretacemi, pokud 
jsme o nich spolu hovořili. Protože při našich hovorech Zdeněk s Věrkou nejednou 
interpretovali jednání Neromů v kontextu toho, co lze souhrnně pojmenovat jako 

24 Tamtéž.
25 Rozhovor s Věrkou, Praha, 16. 5. 2022.

Tomáš Reichel | Zkušenosti Romů ve světě dominance neromské normality



Romano džaniben 1 | 202370  |

historicky utvářené mocenské struktury společnosti, v  této kapitole se pokusím 
pojmenovat společenské aspekty, které Věrčiny a Zdeňkovy zkušenosti spoluutvářely, 
a to s využitím předeslané Fanonovy analýzy postkoloniální situace.

Již ze samotného vymezení zájmu tohoto textu vyplývá, že se zabývá 
charakterem zkušeností založených na  společenských skupinových kategoriích: 
my – oni, Neromové –Romové. Ve společenské praxi se přináležitost k jedné či 
druhé skupině zdá být (přinejmenším částečně) realizovaná skrze rasové kategorie, 
pro které jsou Věrka se Zdeňkem identifikova(tel)ní jako Romové – a  Fanon 
jako černoch – na  základě fyzických rysů.26 Tento předpoklad koneckonců 
výrazně rezonuje s Věrčinými zkušenostmi z dětství, kdy byla za Romku Neromy 
považována výhradně na  základě svého vzhledu (přestože se sama za  Romku 
nepovažovala) a  explicitně jej Věrka vyjádřila i  během našeho rozhovoru, když 
obecně mluvila o prvních kontaktech s Neromy:

„Se mnou tam jdou nějaké skills, ale vždycky před tím jde ještě tohle, jak 
vizuálně vypadám.“27

Pro Fanona zároveň vzhled nepředstavuje pouze neutrální nástroj identifikace. Když 
Sartre hovoří o  antisemitismu, Fanon v  reakci připomíná, že „Žid však nemusí 
být ve  svém židovství rozpoznán. Není kompletně tím, čím je“ (2011: 115), totiž 
na rozdíl od černocha, který je na základě fyzických rysů jako černoch rozpoznán, 
je ale současně svým „negerstvím“ reprezentován, zastoupen, je jeho zhmotněním. 
Obdobně rozumím i  Věrčině poslední uvedené promluvě. To, jak Věrka vypadá, 
s sebou ve společenské praxi jednoduše současně nese i předpoklad specifických kvalit.

Tyto rozměry na pozadí všech sledovaných interakcí Neromů se Zdeňkem 
a  Věrkou rozpoznávám. Když například Věrce třídní učitelka sdělila, že by 
neměla nastoupit do studijní třídy, byla pro ni Věrka v  tuto chvíli v první řadě 
Romkou (nikoli studentkou s  příslušnými studijními výsledky), což se v  jejích 
představách se zařazením do studijní třídy vylučovalo (ať už vědomě, na základě 
rasistického přesvědčení o nerovnosti mezi lidmi, nebo nevědomě, nekritickým 
přijetím rasového diskurzu). Věrka tak byla pro svou třídní učitelku zastoupena 
její představou o  Romech a  s  touto představou byla též konfrontována, nadto 
z  dominantní pozice pedagožky. Obdobně jednali i  Neromové (spolužáci 
a učitelka), kteří tlačili Zdeňka, jakožto Roma, do pozice obhájce situace Romů 
na  jiných místech České republiky, a  stejně tak jednali Neromové i  v  dalších 
interakcích, v nichž byla Zdeňkovi nebo Věrce na základě úsudku o jejich romství 
přisouzena nějaká vlastnost. 

26 �Jakkoliv je bezesporu koncept „barvy pleti“ problematický, v diskutovaných zkušenostech Zdeňka a Věrky 
představovala jejich vizuální podoba kritérium, na základě kterého byli jakožto Romové rozpoznáváni (srov. 
též Ort 2022: 54).

27 Rozhovor s Věrkou, Praha, 16. 5. 2022.



  |  71

Fanon přitom zdůrazňuje, že úskalí rasového diskurzu netkví v  kvalitě 
přisuzovaných atributů: „Ten, kdo miluje negry je podle nás stejný blázen jako ten, 
kdo je nenávidí,“ píše a  následně tuto tezi osvětluje, „černoch není v  konečném 
důsledku o nic víc hoden lásky než Čech [sic!], a doopravdy jde o  to dát v něm 
volnost člověku.“ (Fanon 2011: 47). Tuto moc Neromů objektifikovat Druhé tím, že 
jim přisoudí kolektivní atributy, a normalizovat tyto představy ve společenské praxi, 
popsal Zdeněk během našich rozhovorů na příkladu označení „cikán“ a „Rom“:

„No a mekgoreder hin, kaj jon peske mišľinen, kaj imar džanen pal o Roma savoro. 
A uplňe ‚nekfeder‘ hine kajse veci, sar te: ‚Ale pro mě to jsou vždycky Cikáni. Jo, 
dobře, ať si třeba řikaj Romové, ale pro mě to jsou Cikáni.‘ Džanes? Oda, sar 
tu sal parno, ta hin tut koja zor. Tu des, tu phenes, ko hin ko, džanes?“28

Za  proměnnou hodnotu, která konkrétní podoby skupinových vztahů formuje, 
Fanon označuje dějiny. Vztah minulosti a přítomnosti, resp. reprodukcí minulosti 
v přítomnosti tvořený status quo, toto aktérství minulosti Fanon sleduje, když píše, 
že „problém, jejž zde řešíme, je součástí časovosti. Odcizení se zbaví ti negři a běloši, 
kteří se nenechají zavřít do  zhmotněné věže Minulosti“ (2011:  187). Vzhledem 
k faktické mocenské nerovnosti romsko-neromských vztahů v historii je totiž status 
quo, který z historické podoby vztahu čerpá, mnohem snazší (třeba i nevědomě) 
reprodukovat, než jeho legitimitu zpochybňovat a  odmítat ji. Do  Fanonovy 
„zhmotněné věže Minulosti“ byli např. zavíráni Zdeňkovi vrstevníci v  dětství, 
když jim rodiče zakazovali se Zdeňkem trávit čas (přičemž do ní uvrhli i Zdeňka 
samotného), z věže Minulosti též oslovila třídní učitelka Věrku, aby jí sdělila, že by 
neměla nastoupit do studijní třídy, a v téže věži Minulosti se ocitl Zdeněk se svou 
třídou v momentě, kdy jeho rodině spolužáci ironicky tleskali za vlastnictví tiskárny.

Čtení zkušeností Věrky a  Zdeňka touto fanonovskou optikou objasňuje 
jednak dominantní společenskou pozici, z  níž Neromové (na  základě svého 
neromství) jednali a která jim současně takto jednat umožnila, jednak samotnou 
podobu narativů, které svým jednáním aktivně tvořili, příp. pasivně legitimizovali. 
K  této tezi dochází Lánský, když označuje nerovný vztah mezi skupinovými 
identitami za  současně toutéž asymetrií umožněný, realizovaný a  zároveň 
i  umocňovaný. Vyústění nachází v  začarovaném kruhu reprodukce moci 
mocnějšího (srov. Lánský 2014: 46). 

28 �Rozhovor se Zdeňkem, online, 23. 3. 2022, překlad autor: „No a nejhorší je, že oni si myslí, že už o Romech 
vědí všechno. A úplně ‚nejlepší‘ jsou ty věci, jako: ‚Ale pro mě to jsou vždycky Cikáni. Jo, dobře, ať si třeba 
řikaj Romové, ale pro mě to jsou Cikáni.‘ Víš? To, jak jsi ‚bílej‘, tak máš tu moc. Ty určuješ, ty říkáš, kdo je 
kdo, chápeš?“

Tomáš Reichel | Zkušenosti Romů ve světě dominance neromské normality



Romano džaniben 1 | 202372  |

6. Kompetence rozpoznávat zažívaný rasismus a reagovat na něj

Když jsme s  narátory obrátili pozornost k  soudobé všednosti, otevřely se tím 
nové možnosti diskuze o jejich aktérství. Zdeněk i Věrka při vyprávění o svých 
soudobých zkušenostech hovořili o svých strategiích jednání, popisovali, jak na ten 
který typ zažívaného rasismu reagují. Nabízí se zde vysvětlení, že si tuto schopnost 
osvojili na základě všední konfrontace se společností, pro níž je normální si vedle 
vlastního sebeobrazu kolektivně osobovat i  objektivitu představy o  Druhých 
a s touto představou je též konfrontovat. S ohledem na to tato kapitola pojednává 
o  zkušenostech s  rasismem jakoby normálním, snad i  ze strany neromských 
aktérů nevědomým. Problematiku těchto jemných nuancí rasismu, který tkví 
v nevyjádřené představě o nerovnosti dvou lidí, sledoval též Fanon: 

„Když se negr občas podívá na bělocha zarputile, běloch mu řekne: ‚Bratře, 
mezi námi není rozdílu.‘ Negr přitom ví, že rozdíl existuje. Sám si ho přeje. 
Chtěl by, aby mu běloch řekl zčistajasna: ‚Špinavej negře.‘ Měl by tak onu 
jedinečnou příležitost ‚jim ukázat‘.“ (Fanon 2011: 183) 	

Je to právě tato podoba skrytého a obtížně doložitelného rasismu, jež vede k hněvu 
a potřebě vymezení, které oba narátoři v kontextu těchto zkušeností zmiňovali 
(srov. též Ort 2022). Vzhledem ke specifikům své životní trajektorie pak Věrka 
popisovala, že je pro ni pocit práva na rovné zacházení nový a s ohledem na to si 
kompetenci reagovat na zažívaný rasismus osvojuje postupně.

„Myslím, že jsem si začala uvědomovat, že některé věci nejsou o. k., nebo že je 
v pohodě nějak se cítit nebo o nich mluvit a není to jenom vymyšlené z mojí hlavy, 
ale že se to fakt reálně děje v té společnosti a že to není v mojí představivosti, nebo 
nedůvěrou ke světu. […] Ale jde to strašně pomaloučku, protože mi přijde pořád 
hodně křehké si říct, že mám na to právo, tohle je správně.“29

Když jsem se na  okolnosti tohoto postupného osvojování doptával při třetím 
rozhovoru, Věrka potvrdila můj návrh, že křehkost tohoto procesu tkví v  jejím 
dětství a  rané dospělosti, kdy jí byla neromským okolím systematicky upírána 
opravdovost vlastních prožitků. Přesto se mnou sdílela jednu ze svých prvních 
zkušeností, kdy se za sebe postavila, a to při návštěvě nové zubní lékařky.

„A ta zubařka, když mě viděla, tak to jsem cítila, že to není příjemné. Ona 
přišla, přimhouřila oči, podala mi ruce, byla celou dobu taková, fakt to bylo 
celou dobu strašně nepříjemné. No a měla i takovou průpovídku: ‚No vy asi 
ani nepracujete,‘ a fakt mě to nasralo, jakože co ty víš, nebo co si jako můžeš 

29 Rozhovor s Věrkou, Praha, 16. 5. 2022.



  |  73

dovolit něco takového říct? Je mi jedno, jak je to myšleno, ale fakt to bylo 
nepříjemné.“30 

Když jsme spolu o  této zkušenosti hovořili, Věrka si sama nebyla jistá, jestli 
se jednalo o  otevřený, resp. napadnutelný projev rasismu. Obávala se, že by 
v dokazování rasistické povahy zubařčina jednání neuspěla, že by jí někdo vysvětlil, 
že „měla špatnej den“. Na zubní lékařku však přesto podala stížnost. 

Se Zdeňkem jsem oproti tomu hovořil o zkušenosti, kterou sám za rasistickou 
nepovažoval. Když začal během magisterského studia pracovat jako výzkumný 
pracovník, jednu z okolností vzniku pracovního poměru podmiňovala zdravotní 
prohlídka ve věci pracovní způsobilosti. 

„Avľom ko dochtoris a  e sestra phenel: ‚Jaké máte pracovní zařazení?‘ Čepo man 
naddikhelas, mišlinlas, hoj lake na achaľuvav a mange chudľa angle te thovel: ‚Ostraha, 
úklidy, pokladna,‘ a me lake phenďom: ‚Ne, ne, historik.‘ Has čit, he e dochtorka, he 
e sestra, aľe oda na has vareso rasisticko. Aľe oda igen ajso zvlaštno te predel. Kaj jon 
imar na džanenas sar dureder. Či te phučel, či pre man te dikhel abo sar te del duma. 
Achaľuvavas, hoj kada vaš lenge pharo. A aňi me na vakeravas, oda has ajso čit, kaj 
imar ča užaravas, sar mange pisinen avri oda ľil, poťinďom a gejľom het.“ 31

Když jsme spolu tuto zkušenost hlouběji tematizovali, ačkoliv Zdeněk uvedl, že 
se na něj sestra dívala povýšeně a situaci rozpoznával jako zvláštní, za rasistickou 
ji neoznačil.

„Me mišlinav, hoj ada nane rasismos. Mišlinav, hoj ada hin ajso dusledkos olestar, 
bo jon našťi peske predstavinen le Romen pre aver thana.“ 32

Zdeněk jednání zdravotní sestry chápal jako důsledek společenské deformace 
obrazu Romů, a  proto sestru označil za  oběť této iluze. Její jednání proto 
za  rasistické nepovažoval, přestože reprodukovala obraz historické asymetrie 
vztahu jeho zpřítomněním, čímž status quo tohoto vztahu aktivně upevňovala.

S  oběma narátory jsem též hovořil o  jejich zkušenostech s  ochrankami 
obchodů. Ovlivněn hovory s Věrkou jsem Zdeňka postavil před „hypotetickou“ 
situaci, ve které je při nákupu ochrankou obchodu důsledně sledován. Když jsem se 

30 Rozhovor s Věrkou, Praha, 17. 1. 2022.
31 �Rozhovor se Zdeňkem, online, 23. 3. 2022, překlad autor: „Přišel jsem k doktorovi a sestra říká: ‚Jaké 

máte pracovní zařazení?‘ Trochu se na mě koukala povýšeně a myslela si, že jsem jí nerozuměl, a začala mi 
napovídat: ‚Ostraha, úklidy, pokladna‘ a já jsem jí řekl: ‚Ne, ne, historik.‘ Ztichla, i doktorka, i sestra, ale to 
nebylo něco rasistického. Ale ono je to dost těžké předat. Ony už nevěděly, jak dál reagovat. Jestli se zeptat, 
jestli na mě koukat, nebo co říct. Chápal jsem, že je to pro ně těžké. A ani já jsem nemluvil, bylo tam takové 
ticho, a už jsem jenom čekal, až mi vypíšou ten papír, zaplatil jsem a odešel.“

32 �Rozhovor se Zdeňkem, online, 23. 3. 2022, překlad autor: „Já myslím, že to není rasismus. Myslím, že to je 
takový důsledek toho, že si neumějí představit Romy na jiném místě.“

Tomáš Reichel | Zkušenosti Romů ve světě dominance neromské normality



Romano džaniben 1 | 202374  |

jej ptal, jestli by její jednání označil za rasistické, začal mi vyprávět, jak se v těchto 
situacích chová. Že se tyto situace skutečně dějí ani nevnímal za potřebné sdělit, 
za rasistické by je pak označil proto, že takto ochranka jedná čistě na základě toho, 
že je pro ně dotyčný člověk rozpoznatelný Rom.

„Angleder, me na džanavas so mange te phenel, has pharo, na džanavas, so leha te 
kerel. Akana imar džanav.“
T.R.: „The so keres andre kole situaciji?“
„Phuterav o žebi, o taški, o topanki čhivav tele, sikhavav leske o topanki. Jov pes 
zaladžal a paľis džal.“ 33 

Současně ale popisoval veliký pocit hněvu, který tyto momenty provází, neboť jeho 
reakce není s to nabourat společenský rozměr rasistické figury „kradoucího cikána“. 

„Andre kole situaciji som igen choľamen, bo o manuša andre skľepa dikhen pre ma 
th’avka nalačhes. Bo hoj me les anďom pre ladž, ola manuša, jon kamen, oda hin čačes 
te šunel, kaj jon kamenas, hoj leske pes oda te potvrďinel, kaj me vareso čorďom.“ 34

Věrka v těchto situacích, na straně druhé, dle svých slov, volí odlišnou strategii a jedná 
transparentně. Situace je jí sice nepříjemná, ale neví, jak na ni jinak reagovat. V těchto 
situacích pociťuje Věrka (podobně jako Zdeněk) hněv ze zakoušené křivdy:

„Je to fakt každodenní a  je to strašně nepříjemné. Mě to nutí být neustále 
transparentní, například si nedávám ruce do kapes, když jsem v obchodě. A já 
vlastně nevím, jak se v tu chvíli obhájit. Ještě jsem nenašla nějaký balanc, jak 
to vyřešit. Myslím, že do mě vstoupí nahromaděná agrese a mám chuť ho 
poslat do hajzlu a jít do obrany nebo do nějaké konfrontace, která racionálně 
nevede nikam, takže to buď ignoruju, nebo přistoupím na tu debilní hru.“35

Shodně pak oba narátoři uvedli, že se s takovýmito jemnými, obtížně doložitelnými, 
projevy rasismu setkávají neustále a pocit vlastního ohrožení představuje přítomný 
rozměr jejich života. Když jsme s Věrkou hlouběji tematizovali její život v soudobé 
každodennosti, upozorňovala, že se s rasismem, přinejmenším s rasismem otevřeným, 
již tolik nesetkává. Vysvětlení nacházela v  prostředí Prahy, kde se domnívá, že je 
Neromy zaměňována s cizinkou („většinou na mě začnou mluvit anglicky“36), zároveň 

33 �Rozhovor se Zdeňkem, online, 23. 3. 2022, překlad autor: „Dříve jsem nevěděl, co si říct, bylo to těžké, 
nevěděl jsem, co s ním dělat. Teď už vím.“ – „A co v těchto situacích děláš?“ – „Obrátím naruby kapsy, 
otevřu tašky, sundám si boty, ukazuju mu je. On se zastydí a pak jde.“

34 �Rozhovor se Zdeňkem, online, 23. 3. 2022, překlad autor: „V těchhle situacích jsem hrozně naštvaný, 
protože lidi v obchodě se na mě stejně koukají  špatně. Protože i když jsem ho zostudil, ti lidé, oni chtějí – 
a to je vážně cítit –, že si přáli, aby se mu potvrdilo, že jsem něco ukradl."

35 Rozhovor s Věrkou, Praha, 17. 1. 2022.
36 Tamtéž.



  |  75

i v tom, že má, na rozdíl od dětství a rané dospělosti, možnost volby svého bližšího 
sociálního prostředí. Přesto ale vyjadřovala obavy z lhostejnosti ve společnosti, pokud 
by na veřejnosti rasismem motivovanému násilí čelila.

Závěr

Na základě analýzy hloubkových biografických rozhovorů s dvěma vysokoškolsky 
vzdělanými Romy jsem došel k následujícím závěrům. 

Za prvé, na příkladech Věrčiných a Zdeňkových zkušeností jsem doložil, že 
liberální koncept integrace je iluzorní, příp. alibistický, jednoduše proto, že i když 
Zdeněk s Věrkou majoritním představám o „integraci“ odpovídají, rasismu, resp. 
Neromům rasisticky jednajícím, každodenně čelí.

Za  druhé, rasismus, zdá se, nelze sledovat pouze v  rovině společenských 
předsudků nebo otevřeného násilí. Představené zkušenosti poukazují na rasovost 
jakožto převažující optiku, v níž byli Zdeněk s Věrkou primárně Neromy vnímáni 
jakožto Romové, přičemž jejich romství předcházelo a překrývalo veškeré další 
charakteristiky. Nejedná se přitom o romství vlastní, jaké Zdeněk s Věrkou žijí, 
ale o představy o romství Neromů, s nimiž interagovali. V této perspektivě byli 
Zdeněk s Věrkou při interakci s Neromy jakožto Romové homogenizováni, byla 
jim upírána vlastní individualita, lidská důstojnost.

Za  třetí, protože je rasistické jednání mnohdy konstruováno na  implicitní 
představě o apriorní odlišnosti Romů od Neromů, může být i samotnými Romy 
těžko zachytitelné, pojmenovatelné nebo napadnutelné. Schopnost rasismus 
rozpoznávat a  reagovat na  něj jsem sledoval jako nesamozřejmou kompetenci, 
kterou Zdeněk s  Věrkou nabývali v  průběhu svého života, a  která se současně 
může proměňovat (i situačně). 

A  nakonec, i  srovnání dvou příběhů ukazuje na  možnou různorodost 
sociálních pozic Romů, ze kterých se se strukturálním rasismem setkávají a pro 
které nelze prožitou zkušenost s  rasismem homogenizovat. Proměňující se 
společenské pozice Věrky a Zdeňka se, stejně jako jejich odlišné životní trajektorie 
a vlastní individualita, podílely na způsobu, jakým k nim osobně prožitá zkušenost 
s rasismem promlouvala.

Tomáš Reichel | Zkušenosti Romů ve světě dominance neromské normality



Romano džaniben 1 | 202376  |

Rozhovory

Rozhovor s Věrkou, nahrán autorem 17. 1. 2022 v Praze (soukromý archiv autora).
Rozhovor s Věrkou, nahrán autorem 16. 5. 2022 v Praze (soukromý archiv autora).
Rozhovor se Zdeňkem, nahrán autorem 11. 11. 2021 online (soukromý archiv autora).
Rozhovor se Zdeňkem, nahrán autorem 23. 3. 2022 online (soukromý archiv autora).

Literatura

Abu Ghosh, Y. 2008. Escaping Gypsyness: work, power and identity in the 
marginalization of Roma. Dizertační práce. Praha: FF UK.

Banga, P. 2022. Skutečná cesta ven. Brno: Host.
Banga, R. 2021. (Ne)pošli to dál. Praha: XYZ.
Fanon, F. 2011. Černá kůže, bílé masky. Praha: Tranzit.
Fónadová, L. 2011. Nenechali se vyloučit: Sociální vzestupy Romů v české společnosti. 

Disertační práce. Brno: FSS MU.
Hübschmannová M. 1999. Několik poznámek k hodnotám Romů. In: Romové 

v České republice 1945–89. Praha: Socioklub, 16–66.
Kobes, T. 2012. „Naši Romové“ – difrakční vzorce odlišnosti východoslovenského 

venkova. Romano džaniben 19 (2): 9–34.
Lánský, O. 2014. Postkolonialismus a dekolonizace: základní vymezení a inspirace 

pro sociální vědy. Sociální studia 11 (1): 41–60.
Olivera, M. Poueyto, J. L. 2018. Gypsies and anthropology: legacies, challenges, 

and perspectives. Ethnologie française 19 (4): 581–600. 
Ort, J. 2022. Harmonie soužití: Romové jako místní obyvatelé východního Slovenska. 

Praha: Karolinum Press.
Samet blues. 2021. Praha: Kher.
Šotola, J. Rodríguez Polo, M. 2016. Etnografie sociální mobility: Etnicita, bariéry, 

dominance. Olomouc: Univerzita Palackého.



  |  77K.Fiałkowska, M. Garapich, I. Jóźwiak, E. Mirga-Wójtowicz, S. Styrkacz, M. Szewczyk | Anti-paćiw

| Kamila Fiałkowska, Michał P. Garapich, Ignacy Jóźwiak, 
Elżbieta Mirga-Wójtowicz, Sonia Styrkacz, Monika Szewczyk1

Anti-paćiw v gádžovské akademii,  
Ficowského stíny – a co s nimi?  
Cvičení v reciproční etnografii a dekolonizaci 
polské romistiky
Anti-paćiw of Gadje academia, Ficowski’s shadow and what to 
do about it – exercises in reciprocal ethnography and decolonizing the 
Polish Romani studies

Abstract

This article, authored by a group of Romani and non-Romani academics, examines the 
assumptions behind researching Romani communities in Poland. Current Romani studies 
in Poland are often limited by a colonial essentialist paradigm, perpetuating stereotypes 
and excluding Romani history from the broader Polish narrative. We argue that as 
knowledge production is still dominated by non-Romani scholars, this leads to a distorted 
and empirically misguided portrayals of the life of the Roma in Poland. To address this 
issue, we advocate for a participatory research approach involving Romani researchers, 
acknowledging the diverse voices within both Romani and non-Romani communities. 
This long-term process presents unique ethical and methodological challenges, but open 
discussion and challenging hierarchical nature of academic discourses is crucial for progress 
and creation of more inclusive, decolonized knowledge.

Key words
Romani studies, Poland, participatory research, knowledge production, decolonization

Jak citovat

Fiałkowska, K., Garapich, M. P., Jóźwiak, I., Mirga-Wójtowicz, E., Styrkacz, 
S., Szewczyk, M. 2023. Anti-paćiw v gádžovské akademii, Ficowského stíny 
– a co s nimi? Cvičení v reciproční etnografii a dekolonizaci polské romistiky. 
Romano džaniben 30 (1): 77–102.

DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.10281684

1 �Autoři působí jako výzkumní pracovníci v Centru pro výzkum migrace na Varšavské univerzitě. E-maily 
(uvádíme v pořadí, v jakém jsou uvedeni v autorském týmu): k.fialkowska@uw.edu.pl, m.garapich@uw.edu.pl, 
i.jozwiak@uw.edu.pl, e.mirga-wojtow@uw.edu.pl, sonia.styrkacz@gmail.com, m.szewczyk19@uw.edu.pl 



Romano džaniben 1 | 202378  |

Úvod

Tento článek je kritickou polemikou se stávajícími procesy produkce vědění 
a  zároveň jejich zhodnocením z  pozic sebereflexe akademického kolektivu 
ovlivněného autoetnografií, který zkoumá polské Romy. Motivace pro sepsání 
tohoto článku vychází z  osobní, ale intelektuálně signifikantní zkušenosti 
několika mladých badatelů s  akademickým prostředím. V  rámci reflexe této 
zkušenosti chceme upozornit na  řadu paralelních procesů, jejichž společným 
jmenovatelem jsou pokusy legitimizovat určité významy a diskurzy a ustavovat 
je jako dominantní. Tyto pokusy odhalují skryté vrstvy rasismu, patriarchátu, 
třídní diskriminace, metodologického nacionalismu a  symbolického násilí 
v univerzitní hierarchii. Stejnou zkušenost sdílí romští badatelé, kteří se zabývají 
obecně romskými tématy a v posledním desetiletí ve stále větším počtu obohacují 
polské společenské vědy  na  poli romistiky. Pracují na  dokončení svého studia, 
realizují vlastní výzkum, píšou a publikují své dizertace a přicházejí do kontaktu se 
světem gádžovské (neromské) polské vědy, a při tom všem jsou vystavováni dosti 
specifické směsici kulturních a strukturálních bariér i  formování třídně-etnické 
distance, která vede k  něčemu, co můžeme nazvat intelektuální mikroagresí. 
Narušení tradičních mocenských vztahů způsobené tím, že někdejší „objekt“ 
etnografického výzkumu, nedávný exponát výstav folkloru nebo předmět 
většinou skandálního zpravodajství najednou vystupuje na seminářích, obhajuje 
doktorské práce a  publikuje o  Romech z  romské perspektivy, vzbuzuje reakce, 
a  to je pochopitelné. Za  procesy, kterými se budeme v  tomto článku zabývat, 
však také stojí skuteční lidé. Proto je nasnadě, že naše kritika současného stavu 
vědeckého diskurzu o Romech musí vycházet z antropologického paradigmatu, 
jehož referenčním bodem je člověk a  jeho jedinečná zkušenost, projev, kulturní 
tvořivost a  konstrukce sociálních světů. Tento článek je tedy epistemologicky 
zakotven v sociologické reflexivitě, jak ji chápe Pierre Bourdieu, v  jejímž rámci 
badatelé neustále přehodnocují koncepty, svou vlastní pozicionalitu a akademické 
struktury produkce vědění (Bourdieu 2006). Sociologickou reflexivitu zároveň 
kombinujeme s autoetnografickým přístupem (Ellis at al. 2011), kde naše vlastní 
zkušenosti s akademickým prostředím podávají výpověď o tom, jak funguje moc, 
diskurz a vědění. Tato dvě východiska našeho zkoumání vypovídají o současném 
stavu společnosti a roli společenských věd v něm.

V souladu s touto premisou představuje článek polyfonii hlasů šesti romských 
i gádžovských badatelek a badatelů a výsledek kolektivních diskuzí z posledních 
čtyř let, které probíhaly v rámci jednoho rozsáhlého výzkumného projektu.2 Při 
jeho realizaci jsme měli možnost se neustále, opakovaně a  kumulativně snažit 

2 �Transnational lives of Polish Roma – Migration, family and ethnic boundaries in changing EU; OPUS 16, projekt 
financovaný National Science Centre, nr UMO-2018/31/B/HS6/03006.



  |  79

porozumět našim odlišným zkušenostem, názorům, osobnostem a  identitám, 
a  navzájem je konfrontovat. Tento článek jsme psali (a  přepisovali) v  průběhu 
několika let, kdy jsme zároveň neustále prováděli paralelní i simultánní analýzu 
dat z  terénního výzkumu, četli kanonické texty o  Romech v  Polsku, ale také 
reflektovali a přicházeli na nové poznatky v rámci autoetnografie. Doufáme, že 
přes nevyhnutelné rozdíly a  konstruktivní napětí, jež odpovídají různorodosti 
našeho autorského kolektivu, je tento článek také reflexí běžných metodologických 
a etických předpokladů. Zároveň z něj ale nehodláme dělat jakýsi metodologický 
a etický návod, jak by měla podobná spolupráce vypadat. Jiný romsko-gádžovský 
tým může mít odlišné zkušenosti a  názory na  to, jak se situovat do  kontextu 
obecnějších procesů produkce vědění v akademickém prostředí. Pokud z našeho 
výzkumu plyne nějaké poučení, pak to, že v rámci podobných týmů tyto diskuze 
probíhat musí – a čím více horizontálně a méně hierarchicky, tím lépe.

Tento článek však především zamýšlíme jako polemickou, diskurzivní zprávu 
o zkušenosti romských badatelů, jejichž hlas v polském akademickém prostředí stále 
téměř není slyšet. Naším záměrem je zjistit, proč tomu tak je. Ne že by tento hlas 
neexistoval, ale spíše se zdá, že ti, kteří by mu mohli a měli naslouchat, to nedělají.  
Často totiž věří v nadřazenost pozitivistické scientistické doktríny, což se obvykle 
projevuje fetišizací kvantitativních metod, „reprezentativnosti“ a  „objektivity“. 
Ve  skutečnosti se však jedná o hluboce zakořeněnou podezíravost vůči Druhým 
v  etnickém i  třídním smyslu, zvláště pak pokud tito Druzí nejsou předměty 
antropologického terénního výzkumu v  „etnickém ghettu“, ale spoludiskutujícími 
na  konferenci nebo kolegy na  katedře. Z  této zkušenosti vyplývá několik 
epistemologických, metodologických a  etických otázek. Pro antropologii 
a etnografickou metodu jsou tyto otázky zvláště relevantní v kontextu naší etnografické 
zkušenosti, která nás nutí vstupovat do  různých (profesních, osobních, rodinných) 
vztahů s  Romy i  gádži a  přitom se podílet na  produkci vědění v  akademickém 
prostředí. Jedná se o  náročnou intelektuálně-autoetnografickou gymnastiku, v  níž 
neexistuje jasná hranice mezi výzkumným polem a životem, etnografií a osobními 
vztahy. Dost dobře se při ní může i  stát, že se rozostří samotná hranice mezi 
romským a gádžovským. Právě proto je důležité se o toto cvičení pokoušet, obzvláště 
pokud usilujeme o  intersubjektivní, koherentní a  etické porozumění obecnějším 
společensko-politickým silám, které v problematice hrají roli.

V  následujících částech článku nejprve představíme prostředí, na  něž 
náš sebereflexivní přístup reaguje, a  uvedeme příklady střetů s  akademickými 
hierarchiemi, které konstruují určitý obraz Romů, a  zároveň způsob, jakým se 
s ním akademici vyrovnávají. To nám v dalších oddílech umožní popsat, jak se tyto 
konstrukce reprodukují v odborných textech a výzkumných agendách, zde zejména 
na  příkladu migračních studií. Na  závěr předkládáme etický a  metodologický 
návrh, který není pevně nalinkovaný, ale zaměřuje se na konkrétní typy citlivosti 
vůči nerovným mocenským vztahům v akademickém prostředí.

K.Fiałkowska, M. Garapich, I. Jóźwiak, E. Mirga-Wójtowicz, S. Styrkacz, M. Szewczyk | Anti-paćiw



Romano džaniben 1 | 202380  |

Problematický odkaz polské romistiky 

„Stín Jerzyho Ficowského“3 – polského spisovatele, básníka, překladatele, 
folkloristy, „objevitele“ Papuszi4 a  autora kanonického díla Cyganie na  polskich 
drogach (Cikáni na polských cestách; 1965) – nás v naší vědecké a veřejné činnosti, 
ale i v soukromém životě provází na každém kroku. Popularita děl Ficowského 
jakožto zakladatele romistiky v Polsku přetrvává již více než padesát let, stejně 
jako nepsané (a  přesto často slýchané) pravidlo, že každý (Rom i  gádžo), kdo 
se zajímá o  romskou tematiku v Polsku, musí začít tím, že tato díla nekriticky 
vstřebá. Běžným důsledkem bývá idealizace minulosti popsané Ficowským, 
a skrze ni i soudy ohledně údajně ztracené „autenticity“ současných Romů. Tento 
přístup de facto utvrzuje stereotypy o Romech a zabraňuje důkladnému výzkumu 
tím, že Romy uzavírá do kognitivní klece s nálepkou „Romové a jejich kultura“ 
(„– nekrmit modernitou“, mohli bychom jízlivě dodat).

Poznání o  Romech v  Polsku se vytváří jen za  malého přispění Romů 
samotných. Ti v něm figurují jako věční Druzí, kteří sice mohou „být“, ale jejich 
„bytí“ podléhá interpretaci gádžů. Ve výzkumném procesu se na Romy pohlíží jako 
na „dodavatele dat“, která následně zpracovávají a interpretují Neromové, a podle 
toho se s nimi i jedná. Tento problém si uvědomila nejen romistika, ale i antropologie 
a  sociologie obecně (srov. Lins Ribeiro 2014, Buchowski 2018, Giri 2006). 
Doprovází jej četné výzvy k citlivosti a empatii ze strany badatelů, k prolamování 
bariér mezi zkoumajícími a  zkoumanými nebo k  určité demokratizaci procesů 
produkce a reprodukce vědění. Důležitým příkladem tohoto neotřelého, hutného 
a  velmi podnětného přístupu je dílo Palomy Gay y Blasco a  Lirie Hernández 
(Gay y Blasco 2008, 2011; Gay y Blasco, Hernández 2020). Jejich „reciproční 
etnografii“, v jejímž rámci tyto badatelky a účastnice výzkumu společně reflektují, 
píšou a vztahují se ke vzájemné a sdílené etnografické zkušenosti, chápeme jako 
dlouhodobý dialog a  tvorbu textu za  rovných podmínek. Naším úmyslem není 
tento jedinečný dialog reprodukovat, ale spíše se snažit hledat a vydobývat si své 
vlastní intelektuální aktérství v labyrintu nedorozumění, falše, významových her 
a projevů institucionální převahy – a to z pozice Romů, gádžů, ale také badatelů 
a kolegů, kteří si uvědomují, že v této souvislosti je s romistikou v Polsku něco silně 
v nepořádku. Z důvodů, které rozvádíme později, Polsko do značné míry minuly 
debaty, inovace a  kritické metodologické dekonstrukce, iniciované a  vedené 
badateli mezi něž patří například Judith Okely (1983), Thomas Acton (1997), 

3 �Jerzy Ficowski (1924–2006) byl polský básník, spisovatel, folklorista a zakladatel polské romistiky. Jeho práce 
o polských „Cikánech“ z padesátých a šedesátých let 20. století jsou obecně na poli romistiky považovány 
za povinnou četbu.

4 �Bronisława Wajs, romským jménem Papusza (1908–1987), byla polská romská básnířka, která tvořila 
v romštině. Její díla přeložil a zpopularizoval Jerzy Ficowski.



  |  81

Paloma Gay y Blasco (2008, 2017), Michael Stewart (1997, 2013) nebo Stefania 
Pontrandolfo a Marco Solimene (2020). Jak ještě ukážeme, toto zobecnění má své 
výjimky. Mainstreamový narativ jimi ale stále zůstává nepolíben.

Abychom se mohli věnovat problematickému dědictví polské romistiky, 
ve stručnosti představíme činnost romských badatelů a  to, jak fungují různé 
akademické iniciativy zaměřené na romské téma. O romistice nebo „cikánologii“ 
lze v Polsku jen stěží hovořit jako o zavedeném a institucionalizovaném odvětví. 
Doposud neexistuje žádné romistické výzkumné centrum, které by najímalo 
hlavně romské badatele. Mezi lety 2004 a  2017 fungoval na  Pedagogické 
univerzitě v  Krakově postgraduální (magisterský) program, vybudovaný 
za spolupráce Romů a gádžů. Byl dvousemestrální a bezplatný – financovaný 
z fondu vládního Programu pro romskou komunitu v Polsku. Institut polské 
filologie na  téže univerzitě vedle toho nabízel program s  názvem „Romové 
v  Polsku – dějiny, právo, kultura“. Podobný program otevřeli v  roce 2022 
i  na  Univerzitě Adama Mickiewicze v  Poznani. Tento program se věnuje 
romské komunitě, její historii, kultuře, umění a jazyku. Účastnit se jej mohou 
jak Romové, tak gádžové. V  roce 2019 bylo také na  Slezské univerzitě 
v  Katovicích zřízeno Romské výzkumné centrum, které vede Christo 
Kjučukov, profesor lingvistiky z Bulharska, který je sám Rom. Centrum si zve 
romské aktivisty a badatele nejen z Polska, ale i z ostatních evropských zemí. 
Výše zmíněné univerzitní kurzy a programy jsou ale krátkodobé a  zmíněné 
výzkumné centrum je relativně nové. Jediným současným romistickým 
akademickým periodikem je časopis Studia Romologica, který vznikl v  roce 
2008. Koneckonců, když nepočítáme náš tým, skupina vědců, kteří se v Polsku 
dlouhodobě zabývají tématem Romů, čítá méně než dvacet osob působících 
v oblasti antropologie, sociologie, politologie, lingvistiky a literární teorie.

Cílem našeho článku je nabídnout vhled do  toho, co romští vědci zažívají 
v polském akademickém prostředí a jak si vykládají své střety s dědictvím polské 
romistiky a diskurzivní mašinérií stereotypů o Romech v polské společnosti, která 
se na intelektuální, ale i strukturální úrovni promítá i do polských společenských 
věd. Jedná se o vhled, který je náročný, složitý a možná někdy bolestný, ale podle 
našeho názoru je nezbytný nejen pro samotný vědecký a  společenský diskurz 
o Romech v Polsku, ale také pro reflexi výzkumu menšinových komunit v Polsku 
obecně a  stavu polské společnosti v  rychle se proměňujícím světě. Článek 
zároveň sebereflexivně pohlíží na  pozici gádžovských badatelů, kteří přistupují 
k výzkumným vztahům s Romy s větší citlivostí a porozuměním, a to jak na úrovni 
vztahů s  romskými kolegy, tak i  s  lidmi, mezi nimiž výzkum provádějí. Kromě 
diagnostiky stávající situace se pokusíme nabídnout i  kolektivní gádžovsko-
romskou sebereflexi, v níž poukážeme na to, že je možné dělat věci jinak. Podle 
našeho názoru je totiž možná taková etnografická praxe, která nereprodukuje 
skryté koloniální diskurzy.

K.Fiałkowska, M. Garapich, I. Jóźwiak, E. Mirga-Wójtowicz, S. Styrkacz, M. Szewczyk | Anti-paćiw



Romano džaniben 1 | 202382  |

Anti-paćiw a jeho podoby v odborném prostředí

Používáme exonymum gádžo, což v romštině znamená Nerom. Toto exonymum se 
v polské vědě používá již dlouho, ale obvykle v emickém kontextu, psané kurzívou 
nebo v  uvozovkách, což podle našeho názoru znesnadňuje kontextualizaci 
termínu jak v  romštině, tak v polštině. Jednou z motivací pro zavedení tohoto 
termínu do  akademických článků (Fiałkowska et al. 2018, 2019) je snaha 
vyhnout se dichotomii Romové/Poláci, která se často používá v  hovorové řeči 
nebo v  médiích. Podle našeho názoru tato dichotomie představuje jazykové 
vylučování Romů z  (národně vymezené) společnosti. Romové jsou přece také 
polskými občany a někteří z nich by zdůraznili, že jsou Poláci a Romové zároveň 
(Fiałkowska et al. 2018, 2020).5 Neméně důležitý je i v romštině běžně užívaný 
adverbiální tvar gadžikanes („gádžovsky“), který označuje způsob fungování 
neromského světa, jako je chování, zvyky, oblékání, rituály nebo vzhled. V tomto 
kontextu použití výrazu gadžikanes nejčastěji negativně vymezuje důraz na to, co 
je romské, co je romipen, tedy bytí Romem (srov. Koper 2020). To je dle našeho 
názoru důležité, protože často v takovém užití adverbium přesahuje dichotomii 
pozitivní/negativní a naznačuje jakousi stupňovitost, různé odstíny sociální reality 
a pružnost etnických hranic.

Paćiw v romštině6 znamená přibližně respekt nebo projev respektu k někomu. 
Je to podstatné jméno, které označuje vlastnost nebo postoj, něco, co člověk má, 
ale může ztratit; jde o charakteristiku vyplývající z jednání. Ten, kdo má paćiw, 
ji získal, a  to skutkem, slovem nebo postojem. Přídavné jméno paćiwało může 
znamenat úctyhodnou osobu, někoho, kdo se k ostatním chová dobře, někoho 
spravedlivého. Paćiw je vlastnost, která překračuje etnické hranice. Paćiwało může 
být někdo, kdo není Rom, a naopak, Rom může paćiw získat i ztratit. Někdy může 
negativní konotace exonyma gádžo – Nerom – nabýt pozitivní význam, odtud 
termín paćiwało gadzio, tedy někdo, kdo není Rom, ale je hoden úcty.7 V tomto 
smyslu je anti-paćiw náš neologismus, který používáme jako etické označení toho, 
co je pro Romy, ale i pro gádže ve styku s badateli a lidmi, kteří jsou předmětem 
jejich vědeckého zájmu, neuctivé, urážlivé a  ponižující. Anti-paćiw v  romsko-
gádžovských vztazích tedy má své kořeny ve  strukturách moci a  dominance 

5 �Zajímavé je, že názory ohledně jednoznačného, tedy negativního významu pojmu gadžo jsou běžné mezi 
„gádžovskými“ odborníky na Romy, kteří vyznávají spíše tradiční esencialistický přístup k romské kultuře. 
Můžeme si zde povšimnout jistého pravidla: zastánci rigidního kulturního determinismu mají sklon vidět 
pouze negativní stránku pojmu, někdy dokonce vidí symetrii mezi pojmem gadžo a hanlivým označením 
„Cikán“. V našem pojetí je význam pojmu mnohem bohatší a pružnější, připravený přijmout a nést praktický 
význam přizpůsobený různým životním situacím.

6 �Používáme pravopis romského dialektu Bergitka. V polském romském dialektu se jedná o pativ.
7 �I když také používáme termín „neromský“, považujeme ho spíše za popisný než ontologický, což je případ 

slova gadžo/gadže. Protože působíme v rámci romského i neromského výzkumného týmu, považujeme 
za legitimní zavést pojem gadžo/gadže, stejně jako považujeme za legitimní používat pojem Romové.



  |  83

i  v  historii kolonizace romské kultury majoritními společnostmi. Akademická 
obec je vrcholem této kulturní praxe intelektuální nadvlády.

Paćiw je atributem jednání, takže je obtížné jej abstraktně definovat. 
Projevit paćiw hostům v  domácnosti znamená například prostřít na  stůl plno 
jídla a pití, pro projev paćiw rodině zemřelého je zásadní důstojný pohřeb. Když 
naopak chceme projevit paćiw tradičním mezigeneračním mocenským vztahům, 
v přítomnosti staršího člověka si stoupneme. Pro ilustraci toho, jak chápeme anti-
paćiw v akademické sféře, uvádíme příklady našich vlastních zkušeností. 

Uznávaný profesor, autor mnoha publikací o  polských Romech, si pozve 
romskou aktivistku a  badatelku, pracující na  svém doktorském projektu, 
do diskuze o vědeckém tématu; profesor zároveň na setkání přivádí zahraničního 
hosta. Po krátkém přivítání profesor vytahuje nahrávací zařízení a začne nahrávat, 
aniž by předem požádal o souhlas nebo jakkoli vysvětlil účel nahrávání; rozhovor 
pokračuje. Po návratu domů je Romka zmatená: komu má být nahrávka určená? 
K čemu je a z jaké role má ona sama na nahrávce promlouvat – jako aktivistka, 
Romka, nebo vědkyně? Jasnou odpověď nedostává, zbývá jí jen silné roztrpčení 
a pocit objektivizace, zneužití profesorské moci, pocit, že je obětí institucionální 
hierarchie – vždyť profesor je významný vědec, je těžké se vůči němu ohradit.

Další příklad: gádžovská vědkyně požádá Romku, aby jí dělala průvodkyni 
v určitém sociálním prostoru obývaném Romy, což je běžná etnografická praxe. 
Když vědkyně vejde do domácnosti, kde se má výzkumný rozhovor odehrávat, 
vytahuje fotoaparát a bez optání začne fotit interiéry, vybavení a místnosti. Přefotí 
si i snímky v rodinném albu.

A poslední příklad: komise pro postup v doktorském studiu se zabývá disertací 
romské doktorandky (jedná se o součást hodnocení doktorského studia v rámci 
polské akademické obce). Zkoušející profesor se nijak netají svými předsudky 
vůči Romům a  vědkyni předhazuje zraňující stereotypy, týkající se například 
negramotnosti Romů, jejich podřadného sociálního postavení (za které si podle 
akademika mohou sami) a jejich údajné nechuti se vzdělávat – o tom prý svědčí 
velký počet romských dětí ve zvláštních školách. Důležité je, že hlavní výtka vůči 
mladé badatelce se týká toho, že použila ve  své práci kvalitativní metodologii, 
když někteří členové komise navrhují použít raději výzkum kvantitativní. Podle 
badatelky i pozorovatelů (kteří následně její tvrzení podpořili) ve výtce nejde jen 
o volbu metody, ale i o implicitní názor, který diskuzí prosakoval, že pokud jde 
o „zkoumání Romů“, kvantitativní metody jsou „tvrdé“ a důvěryhodné, zatímco 
kvalitativní metody jsou subjektivní a  těžko ověřitelné. Skrytým předpokladem 
takového argumentu je přesvědčení, že kvalitativní metody, rozhovory 
a naslouchání hlasu Romů mohou představovat další způsob, jak chtějí Romové 
„obelhat gádže“, takže etnografie realizovaná Romy je vlastně sama o  sobě 
zavádějící. Věda se zde ztotožňuje s tvrdým pozitivistickým paradigmatem, které 
nám zajišťuje verifikovatelné, objektivní vědecké poznání. Naopak etnografie 

K.Fiałkowska, M. Garapich, I. Jóźwiak, E. Mirga-Wójtowicz, S. Styrkacz, M. Szewczyk | Anti-paćiw



Romano džaniben 1 | 202384  |

a  antropologie se delegitimizují, redukují na  „pouhou beletrii“ či „nezávažné 
tlachy“, které postrádají kvantifikovanou průkaznost tabulek, grafů a statistik.

Na výše uvedených příkladech je důležité, že jsou pro stávající praxi a debatu 
typické, přičemž pro Romy mají specifické důsledky. Jsou typické v tom, že takové 
věci se v jiných kontextech a situacích dějí i Neromům. Antropologové koneckonců 
musí pravidelně obhajovat validitu a epistemologický status kvalitativních metod 
a  patriarchální kultura je na  polských univerzitách přetrvávajícím problémem. 
Jsou ale také specifické, protože ve vztahu k Romům jsou v podobných situacích 
především projevem na  nich páchaného epistemického násilí, ať už jsou  
předmětem výzkumu, jeho spoluúčastníky nebo badateli. Tyto příklady 
chápeme i jako signál pro ty, kdo vyčnívají, signál vyslaný dominantní skupinou, 
že hierarchie je ohrožena, a  proto je třeba ji dále posilovat a  vyzdvihovat.  
Vzdělaní Romové se v těchto případech vymanili ze svého podřízeného postavení 
a začali obývat veřejný prostor, čímž podkopávají stávající řád.

Jiný příklad pochází z kapitoly knihy vydané v angličtině v mezinárodním 
nakladatelství. Ewa Nowicka a Maciej Witkowski ve  svém článku „The Roma 
community: from marginalization to integration and back“ (Romská komunita: 
od marginalizace k integraci a zpět) píší o prvním polském etnografovi romského 
původu Andrzeji Mirgovi jako o „...jediném známém badateli, který je sám z polské 
skupiny Bergitka Roma“ (Nowicka, Witkowski 2020: 33), tj. jako o  jediném 
známém romském badateli v Polsku. Pravdou je, že v roce 2020, tj. v roce vydání 
publikace, mělo už nejméně pět Romů doktorát ve společenských vědách obecně 
nebo v kulturologii (Krzysztof Gil, Tomasz Koper8, Justyna Matkowska, Anna 
Mirga-Kruszelnicka, Joanna Talewicz a v roce 2022 získala doktorský titul Elżbieta 
Mirga-Wójtowicz). Mnoho dalších Romů se přitom věnuje vědeckému výzkumu 
a  zároveň publikuje, v  rámci svého doktorského studia nebo aktivismu (např. 
Monika Szewczyk, Sonia Styrkacz, Agnieszka Caban, Karolina Kwiatkowska). 
Rovnou zdůrazňujeme, že naším záměrem není upozorňovat na nepřesnosti, které 
mohou být považovány za nepodstatné. Nemůžeme si však nepoložit otázku, zda 
se zde nejedná o disciplinační projevy diskurzivní dominance. V akademickém 
textu o  Romech máme pasáž, v  níž si renomovaní akademici osobují právo: 
1) rozhodnout, kdo je badatel a kdo ne; 2) rozhodnout se veřejně prohlásit, že 
jmenovaný badatel je jediný známý, a tak naznačit, že ostatní buď neexistují, nebo 
jsou neznámí, a proto si nezaslouží pozornost ani citace. Nejde tedy o nepravdivost 
informace, ale o to, že se autoři staví do pozice někoho, kdo má moc rozhodovat 
o tom, kdo má právo se plnohodnotně podílet na vědeckém diskurzu a kdo ne. 
Podobná prohlášení v akademickém textu v prestižní publikaci mají větší dopad 
než desítky citací i  samotné výstupy dotyčných neuvedených mladých vědců 

8 Tomasz Koper bohužel v roce 2022 zemřel.



  |  85

a vědkyň. Nejde zde o nedbalost při revizi nejnovější literatury. Domníváme se, 
že problém tkví ve vydobývání pozice v akademické a  institucionální hierarchii 
za cenu zamlčování úspěchů jiných.

Romové byli po  staletí předmětem vědeckého zájmu, ale jak upozorňují 
Mirga a  Mróz (1994) nebo Kapralski (2016b), dějiny Romů jsou primárně 
gádžovskou projekcí, protože podle starších badatelů (Mirga, Mróz 1994) si 
Romové nebyli schopni vytvořit vlastní narativ o minulosti, a stali se tak lidmi 
„bez dějin a paměti“. A právě zde pak jasně vystupuje potřeba antropologického 
pohledu na to, jak o Romech psát. Jak uvádí Ernest Gellner, antropologové „jsou 
anti-skripturalisty společenských věd“ a k psanému slovu přistupují s podobnou 
skepsí, s jakou naslouchají vyprávění informátora, protože „jestliže lidé mluví, aby 
skryli své myšlenky, pak píší, aby skryli svou společnost“ (Gellner 1995: 12).

Problematičnost představ etnické homogenity 

Navzdory tomu, že na poli polské romistiky vyšly významné články od sociologů 
jako Sławomir Kapralski (2012; 2016a, b; 2018)9 nebo že pravidelně vychází 
časopis Studia Romologica10, který rediguje Adam Bartosz, všechno nasvědčuje 
tomu, že názor, že je třeba o Romech mluvit za ně samotné, je stále velmi silný. 
V  tomto duchu tak vzniká stále větší počet metodologicky slabých, empiricky 
problematických a duchem neokoloniálních akademických textů, které postrádají 
etnografickou hloubku a  neodráží rozmanitost společenského života Romů 
a Romek v Polsku. Příčiny tohoto stavu jsou podle našeho názoru spojeny s řadou 
historických, kulturních a sociálních otázek. V této části článku se zaměříme na tři 
z nich: 1) normativní předpoklady, které stojí za polským diskurzem o etnické 
homogenitě; 2) vyloučení Romů z myšlených společenství (imagined communities; 
Anderson 1983); 3) neoliberální a postkomunistickou třídní hierarchizaci.

Je důležité si uvědomit, že příchod romských akademiků na polské univerzity 
je logicky další etapou vzdělanostního pokroku polské společnosti. Jde o poslední 
úsek na dlouhé cestě, kterou otevřelo všeobecné zpřístupnění vzdělání po druhé 
světové válce umožňující následný sociální vzestup společenských skupin, které 
na  vzdělání v  předválečném Polsku nedosáhly (Golonka-Czajkowska 2013, 
Leszczyński 2013). Toto ohlédnutí do  minulosti je nutné, protože poválečná 
situace v  Polsku postavila romské komunity (ty, které přežily nacistickou 
genocidu) před dvojí výzvu. Na  jedné straně cítily tlak komunistických úřadů 

9 �Sławomir Kapralski je polský sociolog, který se zabývá etnickými otázkami i paměťovými studii a studiem 
holokaustu, autor a spoluautor knih, kapitol v knihách a článků o romském holokaustu, anticikanismu 
a jejich roli v udržování a rekonstrukci současné romské identity.

10 �Studia Romologica je časopis vydávaný nejprve Regionálním muzeem v Tarnově a později Tarnovským 
výborem pro ochranu památek židovské kultury. Vychází jednou ročně, zakladatelem a šéfredaktorem časopisu 
je etnograf a muzejní kurátor Adam Bartosz.

K.Fiałkowska, M. Garapich, I. Jóźwiak, E. Mirga-Wójtowicz, S. Styrkacz, M. Szewczyk | Anti-paćiw



Romano džaniben 1 | 202386  |

k tomu, aby se začlenily do státního hospodářského systému, jehož příkladem byla 
nucená sedentarizace itinerantních komunit (po válce žilo 75 % Romů v Polsku 
itinerantním nebo semi-itinerantním způsobem života; viz Mirga, Mróz 1994) 
a  produktivizace usedlých Romů skupiny Bergitka (neboli karpatských Romů; 
Drużyńska 2015; Mirga, Mróz 1994, Golonka-Czajkowska 2013, Kapralski 2016b). 
Na druhé straně se romské komunity ocitly ve společnosti, která se po šesti letech 
válečných zvěrstev a  genocidy stala etnicky a nábožensky relativně homogenní 
(zejména ve srovnání s předválečnými standardy; viz např. Stola 2010, Magocsi 
2018). Na  jedné straně tak romské komunity čelily asimilačním politicko-
ekonomickým tlakům, které je včleňovaly do  struktur obnoveného a  rychle se 
industrializujícího státu, na straně druhé čelily vylučujícím politikám vycházejícím 
z nově vznikající a normativně chápané etnické homogenity.

Tento proces byl výsledkem zvláštní intelektuální a politické koluze vládnoucí 
strany, zejména za  Władysława Gomułky (prvního tajemníka komunistické 
strany v  letech 1956–1970), s  katolicko-intelektuálně-nacionalistickými kruhy 
(v  některých případech – jako byl Bolesław Piasecki – přímo fašistickými). 
Stejný proces přitom posílil a normalizoval diskurz polské etnické homogenity 
jako žádoucího stavu (srov. Zaremba 2005). Podle tohoto nacionalistického 
přesvědčení je homogenní polský národní stát přirozenou nutností, nikoli 
historickou náhodou. S Romy a dalšími menšinami se zacházelo jako s výjimkou 
potvrzující pravidlo, jako s  tolerovanou deviací v  rámci morálně žádoucího 
a  jinak homogenního národního tělesa. Moc této naturalizace homogenity se 
projevila v případech státem organizované emigrace Židů v roce 1968, etnických 
Němců v  sedmdesátých letech (Stola 2010) nebo (v  menším měřítku) Romů 
žijících v Osvětimi v roce 1981. Situace podobná pogromu, kdy byli tito Romové 
ohrožováni ze strany místních gádžů, se tehdy vyřešila tím, že stát Romům nabídl  
tzv. povolení k emigraci do Švédska – v podstatě jednosměrné lístky (srov. Stola 
2015; jako myšlenkový experiment se nabízí otázka, proč podobnou nabídku 
nedostali spíše právě gádžové; k tomu viz Fiałkowska et al. 2022, Kapralski 2008).

Vyloučení romských dějin a  narativu z  myšleného polského  společenství 
a  role akademie v  tomto procesu je zásadní. Když romští badatelé vystupují 
v  akademických debatách a  na  seminářích, narušují tím vizi výše popsané 
představy homogenity. Především tím ale zpochybňují mocenské postavení lidí, 
kteří rozhodují o tom, kdo je menšina, kdo je cizinec, migrant a co musí (člověk 
nebo skupina) udělat, aby migrantem přestal být, aby zapadl do polské představy 
o vlastním společenství. Jak jsme upozorňovali už jinde (Fiałkowska et al. 2020) 
a jak tvrdí Mirga-Kruszelnicka (2018) a Emilia Kledzik (2023), hlavním nástrojem 
vyloučení je v  případě Romů nomadizace jejich minulosti, tedy konstrukce 
jejich mobility/migrace jako niterného, neoddělitelného kulturního znaku. Když 
klademe důraz na takto esencializovaný „pud ke kočování“, jak jej nazval jeden 
z  tradičních polských odborníků na  romský folklór (Bartosz 2007: 151), vede 



  |  87

to k upozorňování na odcizenost Romů od domněle přirozeného vztahu mezi 
územím, kulturou a  lidmi, tedy k  nacionalisticko-koloniální fabulaci, které 
podléhali dřívější antropologové (Gupta, Ferguson 1997). Nomádství se tak stává 
indikátorem nepatření a  takto konstruovanou představu o  romském nepatření 
potom sdílí nejen velká částí odborné literatury, ale i široká veřejnost včetně tvůrců 
politik.

Na  takové situaci nese svůj díl viny Jerzy Ficowski, který označil usedlé 
Romy ze skupiny Bergitka Roma, známé také jako karpatští Romové, za  „zvykově  
odcikáněné“ (zwyczajowo odcyganieni – viz Ficowski 1965: 6). Ficowski mocí své 
etnografické autority zbavil tyto Romy jejich staleté etnické, sociální a  lokální 
identity a  zároveň stanovil, že „skutečnými“ Romy jsou ti, kteří nejsou usedlí. 
Na  druhou stranu ale nelze opomenout roli stereotypu „potulného Cikána“ 
v  konstrukci polské národní identity (Kapralski 2016b). Podle Zbigniewa 
Benedyktowicze stereotyp vypovídá více o  těch, kdo jej vytváří, než o  těch, 
na které se vztahuje (2000). „Potulný Cikán“ zde nepřímo figuruje jako nástroj 
k posvěcení usedlého způsobu života, patologizaci migrace a reprodukci toho, co 
Stephen Castles nazývá „usedlým zkreslením“ (sedentary bias; 2016) nebo Liisa 
Malkki „metafyzikou usedlého způsobu života“ (1997). Slovy Mary Erdmans 
(1992), migrace je pro polskou kulturu morální otázkou; tj. představuje diskurzivní 
artikulaci metodologického nacionalismu, tedy metateoretického předpokladu, 
že analytickým, metodologickým i  teoretickým referenčním bodem vědeckého 
výzkumu jsou normativně rámované národní státy, jejichž obyvatelstvo je usedlé, 
místně zakořeněné a připoutané k půdě (Beck 2007; Rössel et al. 2012; Wimmer, 
Glick-Schiller 2002). A tak ten, kdo je „usedlý“, kdo „má kořeny“ a kdo se „netoulá“, 
získává privilegovaný přístup ke členství v polském společenství a s ním i pozici, 
z níž může definovat symboly, politicky jednat a mít kontrolu nad diskurzy.

Poslední bod se týká pojetí třídních diskurzů v  Polsku. Romové skupiny 
Bergitka, kteří byli začleněni do těla státně-socialistické, plánované ekonomiky,  
se stali příslušníky dělnické třídy, na což byli sami nepochybně hrdí a považovali 
to za úspěch (Garapich et al. 2021; Szewczyk 2022). Obživné aktivity a styl života 
itinerantních Romů sice spadaly do stejné ekonomiky, v té ale tito lidé nahrazovali 
její nedostatky. Stávali se tedy drobnými podnikateli jako polská maloburžoazie, 
která se zabývala především obchodem. Ve  městech jako Mława, Pabianice,  
Zgierz, Szczecinek, Płock a  Wroclaw se tak někteří Romové stali místní 
ekonomickou elitou (Giza-Poleszczuk, Poleszczuk 2001; Kapralski 2016b). 
Právě i  jejich třídní postavení z  nich během politické transformace udělalo 
jedny z prvních obětí (Bartosz 2004 [1994]; Giza-Poleszczuk, Poleszczuk 2001; 
Kapralski 2016b). Transformace třídního napětí v napětí etnické není nic nového. 
Ta, podobně jako jinde v  regionu střední Evropy, v  polském kontextu posílila 
spojení Romů s  chudobou, sociálními dávkami a  marginalizací (Stewart 1997, 
Kapralski 2016b). 

K.Fiałkowska, M. Garapich, I. Jóźwiak, E. Mirga-Wójtowicz, S. Styrkacz, M. Szewczyk | Anti-paćiw



Romano džaniben 1 | 202388  |

Romové ze čtvrti Nowa Huta,11 kteří spolu se svými gádžovskými sousedy 
z malopolských vesnic vybudovali město a  ocelárnu, byli jedni z prvních, kteří 
v důsledku kolapsu průmyslu po roce 1989 přišli o práci a bezpečí (Garapich et al. 
2021). Byli vnímáni jako nadbyteční jednak jako Romové, ale i jako dělnická třída, 
jejíž postavení bylo v kapitalismu marginalizované. Na počátku devadesátých let 
se polskými městy přehnala vlna rasistických útoků proti Romům (Kapralski 
2016b) a výjimkou nebyla ani Nowa Huta. Zbídačená dělnická třída, která hledala 
obětního beránka, se obrátila proti nim. Přesně to samé se stalo romské elitě 
v  dalších malých polských městech. Jako nejdrastičtější příklad můžeme uvést 
pogrom v Mławě (Giza-Poleszczuk, Poleszczuk 2001). Terčem útoků místních 
gádžů byly domovy bohatých Romů, zatímco chudší obyvatele náležící k  této 
menšině nechali gádžové na pokoji (Fiałkowska et al. 2019). Kromě fyzických 
útoků museli Romové čelit agresivní stereotypizaci a  ponižování, vyloučení 
a spolu s ním i vyškrtnutí z nedávné historie Polska (Fiałkowska et al. 2020). Právě 
proto se v expozicích nowohutského městského muzea návštěvníci nedozví, že se 
na výstavbě města podíleli také Romové zruční v kovovýrobě. Právě proto se nijak 
veřejně nepřipomíná přítomnost Romů v sociální struktuře polských měst. Proto 
nedávný obrat historiků a antropologů k „dějinám lidí v Polsku“ (Leszczyński 2020; 
Pobłocki 2021, viz shrnutí debaty in: Mazur 2022) zcela opomíjí Romy a jejich 
perspektivu. Pravděpodobně proto, jak uvádí Kledzik (2023), Marcin Zaremba při 
popisu „velkého strachu“ polské společnosti v těsně poválečných letech vynechal 
ty, kteří vedle Židů zažili na polské půdě největší genocidu v polských dějinách 
(Zaremba 2012), tedy Romy. A přesto historie Romů v Polsku existuje, předává 
se z  generace na  generaci ústně, zůstává na  fotografiích, v  místních archivech 
a v rodinných vzpomínkách. Stačí jí jen pozorně naslouchat (Kledzik 2023). 

V  důsledku výše uvedených jevů se s  romskými akademiky zachází 
jako s  anomálií, která narušuje navyklé způsoby myšlení a  které je třeba se 
bránit. S  Romy se v  polském akademickém prostředí zachází jako s  etnicky 
odlišnými a níže postavenými v třídní hierarchii. Často jsou odsouváni na okraj  
společenského života. Přijetí se jim dostává pouze, když figurují na druhé straně 
perspektivy výzkumu, tedy jako objekt – vzdálený, exotický Druhý.

Apropriace obrazu Romů v akademickém prostředí a koloniální 
přístupy při utváření romistiky

Vyobrazení Romů v  polské vědě, které je ovlivněno metodologickým 
nacionalismem, normativním pojetím etnické homogenity a  akademickou 
hierarchií, je zásadním faktorem mocenských dynamik ve vědeckém prostředí. 

11 �Nowa Huta je po válce vybudovaná průmyslová aglomerace, která se v roce 1951 stala úředním připojením 
součástí Krakova (pozn. red.).



  |  89

Procesy popsané v předchozí části článku napomáhají k utváření specifického 
obrazu Romů ve  společenské imaginaci. Tento obraz poté prosakuje 
i do akademického diskurzu. Taková apropriace obrazu vytváří klišé o romském 
společenství, pocházející z  neromské perspektivy. Hlas Romů je při utváření 
jejich vlastního obrazu v  akademickém prostředí přinejlepším zkreslený nebo 
utlumený. To vystihuje jejich současný status, historii, kulturu a nedostatečnou 
přítomnost ve veřejném diskurzu v Polsku.

K  tomu, abyste mohli sdílet něčí obraz nebo jej citovat v  akademické 
publikaci, potřebujete souhlas. V případě Romů ale souhlas často nikdo neudělí 
a  romská komunita pak obvykle postrádá možnost konfrontovat akademický 
materiál, který se jí týká, a diskutovat o něm. To je částečně způsobeno problémy 
s přístupem ke vzdělání, které mohou ovlivňovat schopnost Romů posoudit, co se 
o nich píše. I když někdo udělí svůj souhlas během účasti na výzkumu, konečný 
akademický obraz Romů vytvářejí především gádžové.

V  polské akademii se málokdy vyskytne participativní výzkum, který by  
Romy zapojil do  sběru a  interpretace dat. To vede k  tomu, že se Romové 
ve  vědeckém prostředí, kde většinou absentují, zobrazují prostřednictvím 
stereotypů a zjednodušení, a to z neromských perspektiv. Kritické etické hodnocení 
se při prezentaci něčího obrazu ve  výzkumu, zejména v  grantových projektech 
a  při šíření výsledků, uplatňuje jen zřídka. V  polském akademickém prostředí 
se o  této problematice téměř nediskutuje. To je v  některých případech přímo 
šokující, například když v dokumentárním filmu vystoupil neromský folklorista  
oblečený jako romský muzikant.12 Taková situace se možná může jevit jako 
prostý přehmat, ale především urgentně připomíná otázku, kdo má kontrolu nad 
obrazem Romů a pravomoc jej používat.

Reprodukování falešného obrazu diskriminované skupiny, jenž udržuje 
asymetrii a  diskriminaci, lze považovat za  formu koloniálního útlaku. Právě 
marginalizované skupiny jsou často vystaveny negativním stereotypům, které 
se používají k obhajobě diskriminačních opatření a politik. Nucené adopce dětí 
a masové sterilizace původních obyvatel v Severní Americe a Austrálii, krádeže 
půdy, režim apartheidu v  Jihoafrické republice, holokaust evropských Židů – 
všechny tyto praktiky byly politicky „ospravedlňovány“ škodlivými stereotypy 
o  původních obyvatelích, kteří údajně nejsou schopni vychovávat děti a  mít 

12 �Film s názvem Cikánská cimbálovka byl realizován v rámci mezinárodního projektu Beyond Stereotypes: 
Cultural Exchanges and the Romani Contribution to European Public Spaces (Mimo stereotypy: kulturní 
výměny a přínos Romů pro evropské veřejné prostory; BESTROM), který se konal mezi lety 2020 
a 2022 na Jagellonské univerzitě v Krakově. Webové stránky projektu (www.bestrom.org) nebyly v době 
vzniku tohoto článku aktivní. Zároveň o dokumentu neexistují žádné veřejně dostupné informace. Film 
byl promítán v rámci každoroční konference „Karavan paměti“ (pol. Tabor Pamięci) v polském Tarnově. 
Informace o projektu jsou dostupné na stránkách Národního vědeckého centra: https://ncn.gov.pl/en/
finansowanie-nauki/przyklady-projektow/piotrowska-anna [cit. 25. 8. 2023].

K.Fiałkowska, M. Garapich, I. Jóźwiak, E. Mirga-Wójtowicz, S. Styrkacz, M. Szewczyk | Anti-paćiw



Romano džaniben 1 | 202390  |

fungující rodiny, o Afričanech, kteří se prý nehodí pro evropský způsob života, 
nebo o Židech, kteří mají šířit nakažlivé nemoci a představovat hrozbu pro národ. 
Takové praktiky (Said 1978) se využívají k  prosazování nadvlády a  kontroly 
nad různými regiony a národy a  vedly ke krádežím půdy, vysídlování komunit 
a  vykořisťování v  (bývalých) koloniích. Koloniální diskurz staví Romy a  gádže 
na odlišné stupně společenského žebříčku. Jak tvrdí Bhabha (2012), kolonizovaní 
se v tomto schématu nikdy nemohou vyrovnat kolonizátorům, což vede k procesu 
vytváření mimikry, kdy kolonizovaní napodobují kolonizátory. Přetrvávající 
stereotypní obraz „Cikánů“ ve vědeckém diskurzu dále utvrzuje postavení Romů 
v sociální hierarchii (srov. Mirga-Kruzselnicka 2018).

Právě kvůli negativním dopadům falešných reprezentací je ochrana obrazu 
diskriminovaných skupin zásadní. Myšlenka ochrany reprezentací vychází 
z maximy lidské důstojnosti, která tvrdí, že každý jednotlivec si zaslouží respekt 
(UNESCO 2005), a  uznává právo všech kultur vyjadřovat a  zachovávat svou 
identitu (UNESCO 2003). Mezinárodní právo, jako je Všeobecná deklarace 
lidských práv a  Mezinárodní pakt o  občanských a  politických právech (OSN 
1948, 1996), uznává ochranu vlastního obrazu a vyvažuje jej právem na svobodu 
projevu při uznání práv a svobod ostatních.

Apropriaci obrazu ve  vědeckém prostoru lze vzdorovat prostřednictvím 
participativního výzkumu. Góral et al. (2019: 36) uvádí, že „participace znamená 
úplnou odpovědnost za výzkumný proces, včetně zodpovědnosti za produkci vědění, 
metodologický plán a analýzu změn“. Tento přístup navrhuje zahrnovat vyjednávání 
významů mezi badateli, utlačovanými skupinami a utlačovateli s cílem dosáhnout 
konsenzu bez toho, aby někdo někomu vnucoval jen jednu správnou představu.

Podle nás je to právě romská perspektiva, která při vyvozování závěrů, 
v  diskuzích o  výsledcích výzkumu, interpretaci dat i  jejich publikaci schází.  
Až příliš často Romové figurují jako průvodci (gatekeepeři), kteří pomáhají 
badatelům při vstupu do  romského světa, překládají a  identifikují klíčové  
kulturní prvky. Jakmile však badatel získá empirická data, jejich role obvykle 
končí. Průvodci pomáhají většině badatelů, kteří ale nechápou jejich roli, motivace, 
vliv na postavení romské komunity ani přínos pro analýzy, závěry a interpretace 
etnografických dat. V  klasických polských romistických textech psaných 
gádži nenajdeme žádné detailnější informace o  těchto spolupracovnících, ani  
poděkování informátorům nebo průvodcům.

Je ale nutné posunout se i  od  poznámek pod čarou s  poděkováním tomu 
či onomu člověku. Podle našeho názoru je nezbytné vytvářet vědění a  podobu 
romistiky společně s Romy. Existují i příklady dobré praxe, jako například práce 
Hernández a Gay y Blasco, španělské Gitanky a gádžovky (Paya). Jejich etnografie 
se navzájem prolínají a obě se vzájemně seznamují se svými sociálními světy. To 
ovlivňuje kvalitu výzkumu, poctivost vyobrazení i  jejich teoreticky podložené 
plastické ztvárnění vlastních životů a složitých životních rozhodnutí (Gay y Blasco, 



  |  91

Hernández 2020). Tato etnografie odkrývá rovnocenné vztahy, vzájemné 
porozumění a respekt ke svým jedinečným, propleteným osudům a ukazuje, jak 
i  antropologie proměňuje jejich osobní životy (Gay y Blasco 2011).13 Podobná 
etnografie v polském kontextu už dlouho chybí.

Abychom pochopili polskou romistiku, musíme zasadit mocenské vztahy 
do kontextu vzniku vědeckého obsahu a  fungování výzkumných institucí. Moc 
v rukou obvykle drží skupina s vysokým společenským statusem, která je vybavená 
zdroji a znalostmi. Dominantní vědění se vytváří tím, že se udržují klišé a prosazují 
stávající smyšlenky o  určitých skupinách (Ostolski 2003: 5). V  důsledku výše 
popsaných procesů se diskurz o  Romech stává nástrojem, který vytváří nejen 
vědecky legitimizované vědění o  Romech, ale i  možnost zobrazovat proměny 
identity v polské společnosti. Tím ovšem reprodukuje i mocenské, třídní a etnické 
vztahy. V rámci této reprodukce třídních rozdílů nemohou nižší třídy dosáhnout 
na „skutečné lidství“ nebo se stát zcela přijatými členy společnosti, což je status, 
který mají k  dispozici vyšší třídy. Elity stvrzují své postavení prostřednictvím 
symbolické moci, zatímco nižší třídy, včetně Romů, takovou subjektivitu 
a citlivost postrádají. A to ospravedlňuje jejich nižší, marginalizované postavení 
(Bourdieu 2006). Jak vyplývá i  z  výše uvedeného vyjádření Benedyktowicze 
ohledně stereotypů, tato debata a mocenská dominance nemají příliš společného 
s Romy samotnými, ale spíše s pozicionalitou těch, kteří tento diskurz ovládají. 
Jde o to, kdo z pozice autority hovoří o jakékoli menšině v Polsku, a tak potvrzuje 
dominantní postavení většiny – etnických Poláků.

Identitární diskurz lze chápat jako využití jazykových prostředků k  formování 
historického, ale i  společenského vědomí. Jak píše Stanisław Gajda, identitu lze 
„rekonstruovat na základě různých druhů textů o minulosti, které považuji za nástroj 
společenské komunikace, jenž utváří systém významů vedoucí ke vzniku přesvědčení, 
postojů a hodnot v komunitě, což je podstatou durkheimovské sociální vazby. Debaty 
o  identitě, které se vyjevují (či spíše rekonstruují) v  historiografických textech, lze 
definovat jako diskurz“ (Gajda 2007: 41). To by znamenalo, že polská romistika – tedy 
přijímání určitých (samozřejmě ne všech) prvků exotizovaného a primitivizovaného/
romantizovaného obrazu Romů zkonstruovaného Ficowským – je de facto tuzemským 
systémem významů a symbolů, které Poláci–gádžové vytváří, aby obnovili a posílili své 
sociální či národní vazby. V tomto smyslu tak právě gádžové potřebují Romy jako sůl 
– aby si skrze ně vytvořili vlastní identitu a místo v mocenské hierarchii. Ve své zásadní 
monografii Michael Stewart tvrdí, že „i kdyby gádžové všechny Cikány asimilovali, ‚oni‘ 
by se sami znovu vymysleli“ (1997: 238).14 Stewart zde odkazuje na kontinuální proces 
utváření identity a  reakce na  marginalizaci ze strany samotných Romů („Cikánů“). 

13 �V Romano džaniben viz Hernández, Gay Y Blasco 2018 (pozn. red.).
14 �Zde se jedná o náš vlastní překlad originálního znění Stewartova citátu. Ve dříve publikovaném českém 

překladu je jinak význam (nesprávně) posunutý: „[I] kdyby gádžové všechny Cikány asimilovali, museli by si 
je sami znovu vynalézt“ (2005: 211; pozn. red.).

K.Fiałkowska, M. Garapich, I. Jóźwiak, E. Mirga-Wójtowicz, S. Styrkacz, M. Szewczyk | Anti-paćiw



Romano džaniben 1 | 202392  |

V Polsku pozorujeme, že bez ohledu na procesy podobné těm, o nichž hovoří Stewart, 
potřebují gádžové svůj obraz Romů k tomu, aby neustále potvrzovali své dominantní 
postavení.

Právě z toho důvodu je diskurz o romské identitě tak populární: je vytvářen 
prostřednictvím vědeckého obsahu, který s veškerou akademickou vážností hovoří 
o tom, jak „Romové fungují“, a označuje „tuláctví“ a nomádství za neodmyslitelný 
prvek jejich identity. Jejich kultuře připisuje „vykořeněnost“, zdůrazňuje, že 
pocházejí z Paňdžábu, ale také poukazuje na jejich kriminální prvky, když tvrdí, 
že Romové prý mají „přirozené“ předpoklady k  utváření velkých zločineckých 
organizovaných skupin – nebo že jsou závislí na  sociálních dávkách (Nowicka, 
Witkowski 2019). Proto lze dnes se vší vědeckou vážností konstatovat, že „jak 
sociální struktura, tak i  základy axiologie a  zvyků Romů vykazují extrémně 
archaické sociální charakteristiky“ (Nowicka 2014: 165). A  to bez jakékoliv 
reflexe toho, že „archaičnost“ zde zní spíše jako politicky korektní výraz pro 
„primitivní lidi“. Vědecké texty velmi často hází všechny Romy do jednoho pytle, 
jejich autoři neupozorňují na  rozdíly v  rámci skupiny, složité mezigenerační 
vztahy, roli internetu, ignorují vnější faktory i  hlas druhé strany. Tyto texty 
jsou empiricky chudé ale především radikálně redukují pestrost a  rozmanitost 
kultury Romů v Polsku. Pokud už se na nějaká vnitřní dělení poukazuje, jedná 
se o  recyklát Ficowského klišé o  „odcikáněných“ karpatských Romech. Tím se 
zároveň postuluje existence jakési objektivní míry „cikánství“, jež je ovšem opět 
posuzována zvenčí, tedy gádži (viz Ficowski 1965: 6; též viz výše).

Proč Romové migrují a proč o tom romští vědci nemluví?

Příznačné zde není jen to, jak se zachází s  Romy, včetně romských vědců, ale 
i  to, jak se prezentují vybraná výzkumná témata. Stručně se zaměříme na některá 
témata z  oblasti migračních studií, ačkoli související ucelenější diskuzi lze nalézt 
jinde (Fiałkowska et al. 2020). Migraci z  Polska popisuje rozsáhlý soubor knih,  
počínaje Thomasem a  Znanieckým (1996; srov. Dopierała 2019) a  konče  
nespočtem vědeckých článků v  předních časopisech migračních studií.15 
Ve  výzkumu migrace, realizovaném v  Polsku (ale i  jinde), se setkáváme se 
zjednodušeným, stereotypním a  vyloženě nepravdivým pohledem, v  němž 

15 �Studia polské diaspory se datují přinejmenším od dvacátých let 20. století, kdy publikoval polsko-americký 
sociolog a antropolog Florian Znaniecki (1882–1958). V roce 1970 byl při Polské akademii věd založen 
Výbor pro studia polské diaspory. Ten v roce 1975 začal vydávat časopis Przegląd Polonijny (Revue polské 
diaspory), který později rozšířil svůj název na Studia Migracyjne–Przegląd Polonijny (Migrační studia–Revue 
polské diaspory) a je považován za přední časopis pro migrační studia v Polsku. To zároveň osvětluje, jak 
jsou migrační studia v Polsku spjata se studii polské migrace a diaspory. Rozšířenou bibliografii současné 
literatury o polské migraci a diaspoře lze nalézt v databázi, kterou spravuje Ann White (profesorka 
polonistiky) na School of Slavonic and East European Studies UCL: https://www.ucl.ac.uk/ssees/people/anne-
white/ssees/research/polish-migration [cit. 25. 5. 2023].



  |  93

se migrace z  Polska ztotožňuje s  migrací Poláků. Jedná se o  jeden z  projevů 
metodologického nacionalismu, skrze nějž dochází k naturalizaci propojení území, 
státu a  obyvatelstva. O  migraci z  Polska tak vzniká homogenní, zjednodušený 
narativ.

Polští Romové se v  těchto debatách téměř nevyskytují, přičemž četba 
stávajících materiálů i rozhovory s některými badateli jako by potvrzovaly, že pokud 
Romové migrovali, šlo o jiný fenomén než v případě Poláků-gádžů. Tento obraz je 
konzistentní s četnými vyobrazeními i za hranicemi Polska, které představují Romy 
jako lidi žijící bezstarostně ve věčné přítomnosti a současně jako lidi bez paměti, 
kteří mají být dokonce odborníky v „umění zapomínat“ (Trumpener 1992). Toto 
„umění zapomínat“ jim dle následující logiky také umožňuje migrovat za prací 
do Německa: „Je touha po Německu, které si můžeme povšimnout u tolika Romů, 
ironií nebo zvráceností?“ ptá se Fonseca (1995: 220). Její otázka se týká Romů, 
kteří údajně zapomněli na to, že se kdysi stali jako skupina terčem vyhlazovacích 
politik, ale netýká se Neromů, občanů jiných zemí nebo nedej bože Poláků, pro 
něž je Německo tradičním cílem migrace, a to jak před druhou světovou válkou, 
tak po ní. Podle této logiky se zdá, že Poláků se stíny dějin netýkají.

V  této představě tak Romové s  narůstajícím časovým odstupem od 
holokaustu, díky svému „umění zapomínat“, vedou bezstarostný život bez 
hlubšího vztahu k  místu, kde se rodí a  umírají jejich další generace. Takovou 
smyšlenku nalezneme v  textech některých badatelů, kteří tvrdí, že Romové se 
stávají modelem Evropana, jenž využívá volného pohybu. Totiž „přesun pro ně 
nepředstavuje žádný psychologický problém, protože místo není důležité ani 
pro sociální role, do  nichž vstupují, ani pro jejich identitu. Volně se pohybují 
po Evropě, aniž by je omezovalo jakékoliv pouto k místu…“ (Nowicka 2007: 127). 
Stesk a nostalgie po místě narození a dospívání, které se tak podrobně analyzují 
ve  většině literatury o  migraci polských Neromů, jsou evidentně Romům cizí. 
Romové se totiž „volně potulují po Evropě“, kam je zrovna zanese „magnetická 
přitažlivost sociálního státu“ (tamtéž). Patriotismus a místní zakořeněnost jsou 
v případě těchto „věčných kočovníků“ vnímány jako protiklad a rozpor – a proto se 
ocitají mimo výzkumnou agendu. Tyto představy se od reality, s níž se setkáváme 
v našem výzkumu o transnacionálním životě polských Romů, v němž má lokální 
přináležení své pevné místo, nápadně liší (Fiałkowska et al. 2019, 2022). Na stesk 
a nostalgii v žádném případě neexistuje etnický monopol.

V akademickém vědění o Romech se tak setkáváme s  jakýmsi „defektem“, 
který je vytvořený badateli a  využívá se i  při formulování různých odborných 
stanovisek, prognóz a programů, často pochybné kvality. „Vzhledem k tomu, že 
politiky týkající se romských komunit v  zemích EU, které ztělesňují klasický 
příklad technokratického přístupu, se primárně vytvářejí s  využitím stávajícího 
stavu akademického poznání, je možné vyslovit hypotézu, že jedním z důvodů 
krize těchto politik je i určitý nedostatek v akademickém výzkumu vztahů mezi 

K.Fiałkowska, M. Garapich, I. Jóźwiak, E. Mirga-Wójtowicz, S. Styrkacz, M. Szewczyk | Anti-paćiw



Romano džaniben 1 | 202394  |

Romy a Neromy“ (Witkowski 2018: 80). Neúčinnost technokratických modelů 
politik tak vyvolává pochybnosti o kvalitě daného vědění, a dokonce poukazuje 
na kognitivní stagnaci současné romistiky. Autor, který hledá východisko z této 
slepé uličky, navrhuje, aby se usilovalo o  celistvější interpretaci stávajících 
poznatků, a to včetně determinant sběru dat o Romech (a u toho končí). Tento 
krok je nezbytný, ale podle všeho nedostatečný.

Je nutné nejen revidovat stávající výzkumné postupy, ale také podniknout kroky 
k nápravě. Hlavní ale je, že když nebudeme uplatňovat třídní a intersekcionální 
perspektivu a  metodologický požadavek na  participativní charakter produkce 
vědění o Romech a romsko-gádžovských vztazích, naše analýza nebude úplná.

Když se zaměříme na téma polské romské migrace, je nutné se konfrontovat 
nejenom s výsledky polské romistiky, ale i s absencí Romů v polských migračních 
studiích. Obecněji vzato, možná tím nejpalčivějším problémem je, že mnozí polští–
gádžovští badatelé přítomnost romských badatelů vůbec neregistrují. Romové jsou 
tak v zásadě pro způsob, jakým tito lidé produkují vědění o Romech, irrelevantní 
– činí tak bez jejich aktivní účasti. Jsou to přitom právě Romové (včetně romských 
výzkumníků), kteří trpí důsledky reprodukce různých mýtů a marginalizace, a to 
nejen v sociální imaginaci, ale i ve skutečné, akademické realitě. A to proto, že 
téměř nikdo nenaslouchá tomu, co o sobě oni sami říkají. Když si uvědomíme, 
jak obtížné je pro mladé badatele postupovat v akademii a jakou výzvou je někdy 
vstupovat do  polemik s  autoritami v  oboru, nabývá metodologický požadavek 
na participaci ještě většího významu a etického rozměru.

Pro všechny by bylo snazší, kdyby… 

My, gádžovští autoři tohoto článku, proto nejsme jen gádžovskými badateli 
mezi Romy, ale už zase dalšími gádžovskými badateli v  řadě. Současná změna 
paradigmatu, kdy se nám, gádžům, hlasitě a  rozčileně vyčítá, že přišel čas 
na změnu a že není eticky ani metodologicky ospravedlnitelné realizovat výzkum 
jako doposud a zacházet s Romy jako s předměty pozorování, pouhými průvodci, 
zprostředkovateli informací, případně asistenty výzkumu, je nejen výzvou pro naše 
postavení a akademický hlas, ale především zásadním etickým závazkem. S ohledem 
na to si pak nelze nepoložit otázku, jak máme pracovat v dané oblasti výzkumu, 
když zde panuje takové napětí. Musíme být ochotní uvažovat, zda my, gádžové, 
náhodou skutečně nepotřebujeme na konferenci nebo semináři zažít nepříjemný 
pocit, když někdo řekne: „Aha, další gádžo promluvil.“ Nepotřebujeme náhodou, 
aby nás někdo obvinil, že stojíme někde, kde by gádžové neměli být, protože už 
toho řekli dost? Jsme toho názoru, že tento diskomfort zažít potřebujeme.

V  první řadě bychom si tak měli pokládat metodologicky složité otázky 
týkající se problematiky insiderství a  outsiderství nebo výhod a  nevýhod té 
či oné situovanosti v  terénu, o  nichž se v  literatuře hojně diskutuje. Vztahy 



  |  95

na  ose insider-outsider a  romský-gádžovský výzkumník jsou mnohovrstevnaté 
a komplikované. Naše pozicionality bychom měli vnímat spíše v rámci kontinua, 
protože žádné pevně dané pozice ve  výzkumu ani v  životě neexistují. V  tomto 
dynamickém spektru pozic nás spojují kategorie jako gender, třídní původ 
nebo zkušenost první generace vysokoškoláků. To, co nás výrazně rozděluje, je 
mimo jiné zkušenost s  romstvím. Jak uvádí Fremlová, základem pozicionality 
romských badatelek je jejich etnicita, což znamená, že jejich porozumění realitě 
i  interpretační schopnosti vychází ze zkušenosti, kterou gádžovské badatelky 
nemají (Fremlová 2018: 107).

Není proto divu, že v našem týmu pravidelně vedeme vášnivé diskuze o tom, 
jak definovat nějaké jevy, jak přistupovat k tomu či onomu výzkumnému problému 
nebo zda je možné nebo snad lepší o něčem nemluvit, protože důsledky otevření 
určitých témat mohou být pro gádže a  Romy různé. Nás – gádže – neovlivní 
společenské dopady určitých poznatků ani pomluvy. My – Romové – se setkáváme 
s nedůvěrou ze strany romských respondentů, ale i kolegů – nejde náhodou o další 
gádžovskou studii, v níž Romové figurují jen jako zprostředkovatelé informací? 
Co se s informacemi stane ve chvíli, kdy už je respondenti nemají pod kontrolou? 
Nás – Romy – ostatní Romové podezírají, že jsme se změnili a přizpůsobili, že nás 
akademická obec ovládaná gádži zbavila romství. Další neromští vědci nás zase 
podezírají, že nejsme doopravdy kompetentní a objektivní a že se možná snažíme 
využívat svou romskou identitu jen pro kariérní cíle. Zajímavým doprovodným 
procesem jsou reakce vědecké komunity na naši spolupráci. Často se setkáváme 
s překvapením, podrážděním a blahosklonnými pohledy. Ze strany uznávaných 
profesorů, autorit ve svém oboru, zaznívají překvapivá tvrzení, která zpochybňují 
naši antropologickou metodologii, „protože Cikáni lžou“, protože nějaká naše 
romská autorita „je profesionální Cikán“ nebo protože „skuteční Cikáni“ už 
„přece dávno neexistují (a  pokud ano, tak coby mafiáni)“, což implikuje, že 
současní Romové jsou „kulturní podvodníci“. Ale my hodláme překvapovat 
a dráždit, provokovat a čelit lžím a „osvědčeným“ předpokladům. Není to snad 
jediný způsob, jak se dostat ze slepé uličky a pokročit ve společenských vědách 
dál? Bohatá kultura Romů v Polsku si to zaslouží.

Asi by i pro nás bylo snazší, kdybychom se o to nesnažili. Diskomfort tím 
působíme především sami sobě. Není snad jednodušší zabývat se tématem, kde 
se s omezením na poli svého výzkumu nesetkáváme? Takové limity jsou zajímavé, 
když na ně narazíte v metodologických učebnicích, ale zároveň frustrující, když 
na ně člověk natrefí během vlastní výzkumné praxe. Pro všechny badatele, kteří 
nechtějí čelit debatě o tom, jak realizovat výzkum o Romech, by bylo jednodušší 
se nesnažit. A  bylo by to snazší jak pro neromské, tak i  pro romské badatele. 
V  participaci ale vidíme potenciál, který bychom s  odkazem na  esej Alpy 
Shah (2017) mohli označit za  revoluční. V  jejím textu se hovoří o  revolučním 
potenciálu etnografické metody zúčastněného pozorování. Tato metoda 

K.Fiałkowska, M. Garapich, I. Jóźwiak, E. Mirga-Wójtowicz, S. Styrkacz, M. Szewczyk | Anti-paćiw



Romano džaniben 1 | 202396  |

představuje základní prvek etnografického výzkumu i prostředek získávání dat. 
V našem výzkumu ovšem nejde pouze o  to zasvětit gádže do světa Romů, aby 
mu lépe porozuměli. Zúčastněné pozorování je pro nás také autoetnografií, jejíž 
součástí je pozorování společenství, z  nichž sami pocházíme, a  snaha hovořit 
o vlastní zkušenosti, pozorovat a zároveň být pozorován a usilovat o propojení 
obou těchto perspektiv. Praxe zúčastněného pozorování má revoluční potenciál, 
protože se může dostat co nejblíže k životu lidí, kterými se zabýváme, a umožnit 
nám vyvrátit naše předpoklady, domněnky a stávající představy o tom, jak vypadá 
jejich sociální svět. Zúčastněné pozorování jakožto výzkumná praxe má zároveň 
potenciál z nás udělat – abychom se opět odvolali na Gellnera – anti-skripturalisty 
sociálních věd, kteří se na akademii dívají kritickým pohledem a identifikují skryté 
mocenské mechanismy v ní (1995). Právě tímto způsobem jsme se jako gádžové 
díky spolupráci s  romskými kolegy o  polské společnosti dozvěděli mnohem 
víc. Kdyby mezi námi ale byli jen gádžové, výsledek by byl zcela odlišný. Tento 
výzkum by možná byl dalším typickým gádžovským projektem o Romech, který 
reprodukuje stávající akademické hierarchie a struktury. Romové jsou v neromských 
společnostech menšinou, z  čehož vyplývá, že i  akademické prostředí je převážně 
neromské. Nejde nám o to vytvořit romskou akademii, ale o to změnit a obohatit tu 
stávající o nové poznatky, nové jedinečné zkušenosti a nový způsob chápání světa.

Podle našeho názoru má participativní spolupráce – přinejmenším na našem 
malém polském dvorečku – skutečně revoluční potenciál, když rozbíjí koloběh 
diskurzivních klišé, bariér, vyloučení a hierarchií. Participativnost produkce vědění 
o  Romech a  romsko-gádžovských vztazích tedy neznamená pouze společně 
prováděný výzkum, ale také diskuze, interpretace, zapojení Romů do rozhodovacích 
struktur a vědeckých orgánů, a především uznání epistemologické platnosti a hodnoty 
hlasů menšinových badatelů, a to včetně těch romských (viz Fricker 2007).

Na cestě ke společné gádžovsko-romské perspektivě

Antropologové už dlouho upozorňují, že bychom neměli používat slovo „kultura“ 
jako univerzální klíč k popisu zjištěných odlišností; abychom nevysvětlovali různé 
procesy skrze kulturní odlišnost, příslušnost k určité kultuře nebo škatulkováním 
na  základě tohoto těžko uchopitelného kritéria (Abu-Lughod 2008; Geertz 
1983; Gupta, Ferguson 1997). Podobně si ve výzkumu migrace získala popularitu 
výzva „pohlédnout za optiku etnicity“ (Glick Schiller et al. 2006), která vychází 
z předpokladu, že jednotlivci a skupiny jednotlivců (včetně migrantů a etnických 
menšin) nějakým způsobem jednají nejen proto, že jsou příslušníky určité etnické 
skupiny s charakteristickou kulturou.

Odsud pramení výzva, která se objevuje v romistice na mezinárodním poli, 
k deetnizaci Romů, dekolonizaci a participativnímu přístupu, v němž se Romové 
i Neromové účastní procesu produkce vědění jako plnohodnotní aktéři a aktérky 



  |  97

a v němž je gádžové považují za partnery v dialogu a vědecké kolegy – tedy osoby 
se slyšitelným hlasem (Gay y Blasco 2008, 2017; Gay y Blasco, Hernández 2020; 
Mirga-Kruszelnicka 2018; Silverman 2018; Shah 2017; Vermeersch, Baar 2017). 
Z toho v žádném případě nevyplývá, že „romství“ nebo „romská tradice“ nemá 
žádný význam. Požadavek na  deetnizaci znamená při pohledu na  nějaké téma 
(např. migraci nebo změny v životním stylu a profesní činnosti Romů) zohledňovat 
i  další neméně důležité faktory, jako je socioekonomická situace nebo obecné 
změny zvyků a  rodinného života v Polsku a ve  světě. To, co definuje jednotlivce 
i  skupiny a  dává obsah jejich každodennímu životu, totiž není „romství“ samo 
o sobě, nebo právě jen „romství“. Romové a Romky jsou také dělníky, podnikateli, 
umělci, nezaměstnanými, migranty, rodiči, manželi a partnery. Jezdí autem, veřejnou 
dopravou, chodí na procházky nebo jsou na Facebooku. Můžou a nemusí dělat věci 
jinak než gádžové. Právě tato komplexita intersekcionálního rozměru zkoumání 
dělá z konkrétní etnografie skutečně plastický popis života daného jednotlivce.

Demokratizace vztahu mezi zkoumajícími a  zkoumanými je v  sociálních 
vědách důležitým požadavkem. Takový přístup usnadňuje vstup do  terénu 
a  umožňuje vznik kontinuální zpětné vazby, ve  které terén vstupuje právě 
i do našich světů, do světů badatelů. Proto je důležité využívat i prvky autoetnografie 
a  autobiografie a  reflektovat osobní podmíněnost badatelů a  badatelek bez 
ohledu na  jejich romský či neromský původ. Autoetnografie zde figuruje jako 
proces, jako dialektická metoda, jak přecházet od konkrétního k obecnému a zpět 
(Bochner, Ellis 2016; Ellis et al. 2011). V  jejím rámci jsme schopni zhodnotit 
nejen jedinečnost našich individuálních zkušeností, ale i  nadindividuální 
podmíněnost kultury, struktur, institucí, dějin a politické ekonomie akademického 
prostředí. Proto si uvědomujeme, že tento článek nepředstavuje jen konkrétní 
romsko-gádžovskou perspektivu, ale mnohem spíše je souborem hlasů několika 
lidí s  různými osobnostmi, historiemi, habity a  kapitály, které nicméně svedla 
dohromady upřímná, i když někdy emočně vypjatá, diskuze o tom, co znamená 
být Polákem, gádžem, Romem, ženou, mužem, vědcem, migrantem s takovým či 
onakým sociálním zázemím, vysokoškolským studentem první nebo již několikáté 
generace, rodičem nebo bezdětným člověkem. Smysl těmto otázkám dáváme 
skrze analýzu empirického materiálu, ale také skrze kritický pohled na  to, jak 
na  tyto otázky odpovídaly či spíše neodpovídaly předchozí generace. A  je pro 
nás samozřejmé, že revolučním důsledkem takového participativního pozorování 
je možnost poznat bohatství a  rozmanitost romské i polské kultury. Tím spíše, 
pokud je cenou za poznání tohoto bohatství nutnost vzdát se pozitivistické obsese 
esencialistickou klasifikací a typologizací, kterou Edmund Leach v kritické aluzi 
na Radcliffe-Browna a jeho následovníky nazval „sbíráním motýlů“ v antropologii 
(Leach 1961: 2). V antropologii polských Romů je nejvyšší čas začít se soustředit 
na lidi samotné. �

Z angličtiny přeložila Veronika Korjagina

K.Fiałkowska, M. Garapich, I. Jóźwiak, E. Mirga-Wójtowicz, S. Styrkacz, M. Szewczyk | Anti-paćiw



Romano džaniben 1 | 202398  |

Literatura

Abu-Lughod, L. 2008. Writing against culture. In: Oakes, T., Price, P. L. (eds.). 
The cultural geography reader. London: Routledge, 62–71.

Anderson, B. 1983. Imagined communities: reflextions on the origins and spread of 
nationalism. London: New Left Book. 

Acton, T. 1997. Gypsy politics and Traveller identity. Hertfordshire: University of 
Hertfordshire Press.

Bartosz, A. 2004 [1994]. Nie bój się Cygana. Na dara Romestar. Sejny: Pogranicze. 
Bartosz, A. 2007. Cyganie/Romowie—Ostatni wędrowcy Europy. In: Borek, 

P.  (ed.). Romowie w Posce i  Europie. Kraków: Wydawnictwa Naukowe 
Akademii Pedagogicznej, 148–158.

Bhabha, H. K. 2012. The location of culture. London, New York: Routledge.
Beck, U. 2007. The cosmopolitan condition: why methodological nationalism 

fails. Theory, Culture & Society 24 (7–8): 286–290.
Benedyktowicz, Z. 2000. Portrety „obcego“: Od  stereotypu do  symbolu. Kraków: 

Wydawnictwa Uniwersytetu Jagiellońskiego.
Bochner, A., Ellis, C. 2016. Evocative autoethnography: writing lives and telling 

stories. London, New York: Routledge.
Bourdieu, P.  2006. Dystynkcja. Społeczna krytyka władzy sądzenia. Warszawa: 

Wydawnictwo Naukowe Scholar.
Buchowski, M. 2018. On embracing other knowledges. Etnološka Tribina 41 (48): 

12–16. 
Castles, S. 2016. Understanding global migration: a  social transformation 

perspective. In: Amelina, A., Horvath, K., Meeus, B. (eds.). An anthology of 
migration and social transformation: European perspectives. Cham: Springer, 
19–41.

Drużyńska, J. 2015. Ostatni tabor. Jak władza ludowa zakazała Cyganom 
wędrowania. Poznań: Dom Wydawniczy Rebis.

Dopierała, R. 2019. „Chłop polski w Europie i Ameryce” sto lat później. Kultura 
i Społeczeństwo 63 (1): 203–220.

Ellis, C., Adams, T. E., Bochner, A. P.  2011. Autoethnography: An overview. 
Historical Social Research / Historische Sozialforschung 36 (4): 273–290.

Erdmans, M. P.  1992. The social construction of emigration as a  moral issue. 
Polish American Studies 49 (1): 7–25.

Fiałkowska, K., Garapich, M. P., Mirga-Wójtowicz, E. 2018. Migration paths of 
Polish Roma. Between tradition and change. Research report. Warszawa: 
Centre of Migration Research [online]. Dostupné z: https://www.migracje.
uw.edu.pl/wp-content/uploads/2018/10/Between-tradition-and-change-
migration-paths-of-Polish-Roma_ost.pdf [cit. 22. 5. 2023].



  |  99

Fiałkowska, K., Garapich, M. P., Mirga-Wójtowicz, E. 2018. Krytyczna analiza 
naukowej ciszy – czyli dlaczego Romowie migrują (z  naszego pola 
widzenia). Kultura i społeczeństwo 62 (2): 39–67.

Fiałkowska, K., Garapich, M. P., Mirga-Wójtowicz, E. 2019. Polish Roma 
migrations – transnationalism and identity in anthropological perspective. 
Ethnologia Polona 40: 247–275.

Fiałkowska, K., Garapich, M. P., Mirga-Wójtowicz, E. 2020. Why do  Roma 
migrate (from our view)? A critical analysis of academic silence in Polish 
scholarship. Critical Romani Studies 2 (2): 4–22.

Fiałkowska, K., Mirga-Wójtowicz, E., Garapich, M. P. 2022. Unequal citizenship 
and ethnic boundaries in the migration experience of Polish Roma. 
Nationalities Papers: 1–21. [online]. Dostupné z: https://www.cambridge.
org/core/journals/nationalities-papers/article/unequal-citizenship-
and-ethnic-boundaries-in-the-migration-experience-of-polish-roma/
DF01CA28D733D27012A3E8C86590934C [cit. 25. 5. 2023]. 

Ficowski, J. 1965. Cyganie na polskich drogach. Kraków: Wydawnictwo Literackie.
Fonseca, I. 1995. Bury me standing: The Gypsies and their journey. New York: 

Vintage Departures. Vintage Books, Random House.
Fremlová, L. 2018. Non-Romani researcher positionality and reflexivity: Queer(y)

ing one’s own privilege. Critical Romani Studies 1 (2): 98–123.
Fricker, M. 2007. Epistemic injustice: Power and the ethics of knowing. Oxford: 

Oxford University Press.
Garapich, M. P., Mirga-Wójtowicz, E., Szewczyk, M. 2021. Krakowscy 

Romowie – przeszłość, teraźniejszość, przyszłość. Kraków: Obserwatorium 
Wielokulturowości i Migracji.

Gay y Blasco, P. 2008. Picturing ‘Gypsies’: Interdisciplinary approaches to Roma 
representation. Third Text 22 (3): 297–303.

Gay y Blasco, P. 2011. Agata’s story: Singular lives and the reach of the ‘Gitano 
law’. Journal of the Royal Anthropological Institute 17 (3): 445–461.

Gay y Blasco, P. 2017. Doubts, compromises, and ideals: attempting a reciprocal 
life story. Anthropology and Humanism 42 (1): 91–108.

Gay y Blasco, P., Hernández, L. 2020. Writing friendship: a reciprocal ethnography. 
Cham: Palgrave Macmillan. 

Gajda, S. 2007. Tożsamość a  Język. In: Mazur, J., Małyska, A., Sobstyl, K. 
(eds.). Człowiek Wobec Wyzwań Współczesności. Upadek Wartości Czy Walka 
o Wartość. Lublin: Wydawnictwo UMCS, 37–45.

Geertz, C. 1983. Local knowledge: fact and law in comparative perspective. New 
York: Basic Pokos.

Gellner, E. 1995. Pojęcie pokrewieństwa i  inne szkice o  metodzie i  wyjaśnianiu 
antropologicznym. Kraków: Towarzystwo Autorów i  Wydawców Prac 
Naukowych Universitas.

K.Fiałkowska, M. Garapich, I. Jóźwiak, E. Mirga-Wójtowicz, S. Styrkacz, M. Szewczyk | Anti-paćiw



Romano džaniben 1 | 2023100  |

Giri, A. K. 2006. Creative social research: rethinking theories and methods and 
the calling of an ontological epistemology of participation. Dialectical 
Anthropology 30 (3–4): 227–271.

Giza-Poleszczuk, A., Poleszczuk, J. 2001. Cyganie i Polacy w Mławie. Konflikt 
etniczny czy społeczny. In: Jasińska-Kania, A. (ed.). Trudne sąsiedztwa. 
Z  socjologii konfliktów narodowościowych. Warszawa: Wydawnictwo 
Naukowe Scholar, 221–247.

Glick Schiller, N., Çaglar, A., Guldbrandsen, T. C. 2006. Beyond the ethnic lens: 
locality, globality, and born‐again incorporation. American Ethnologist  
33 (4): 612–633.

Golonka-Czajkowska, M. 2013. Nowe miasto nowych ludzi: mitologie nowohuckie. 
Kraków: Wydawnictwo UJ.

Góral, A., Jałocha, B., Mazurkiewicz, G., Zawadzki, M. 2021. Action Research: 
ahandbook for students. Kraków: Instytut Praw Publicznych UJ. 

Gupta, A., Ferguson, J. 1997. Culture, power, place: ethnography at the end of an 
era. In: Gupta, A., Ferguson, J. (eds.). Culture, power, place: explorations in 
critical anthropology. Durham: Durham Press, 1–29.

Hernández, L., Gay y Blasco, P.  2018. Životní zkušenosti romských žen: 
kolaborativní přístup k jejich studiu. Romano džaniben 25 (2): 39–46.

Kapralski, S. 2008. Refleksje o pogromach. Na marginesie wydarzeń w Oswiecimiu 
w 1981 r. Studia Romologica 2 (1): 233–253.

Kapralski, S. 2012. Naród z popiołów. Pamięć zagłady a tożsamość Romów. Warszawa: 
Wudawnictwo Scholar. 

Kapralski, S. 2016a. Milczenie, pamięć, tożsamość. Fantazmat „Cygana” 
i ambiwalencja nowoczesności. Ethos 29 (1): 185–202.

Kapralski, S. 2016b. The evolution of anti-gypsyism in Poland: from ritual 
scapegoat to surrogate victims to racial hate speech? Polish Sociological 
Review (193): 101–117.

Kapralski, S. 2018. Gender, history, and Roma identities: from cultural determinism 
to the long shadow of the past. Slovenský Národopis 66 (4): 467–486.

Kledzik, E. 2023. Perspektywa poety. Cyganologia Jerzego Ficowskiego. Poznań: 
Poznańskie Studia Polonistyczne.  

Koper, T. 2020. Romanipen. O dwóch strategiach „bycia Romem” we współczesnym 
świecie. Studia Romologica 13 (1): 83–123. 

Leach, E. R. 1961. Rethinking anthropology. London: University of London.
Leszczyński, A. 2020. Ludowa Historia Polski. Warszawa: W.A.B.
Leszczyński, A. 2013. Skok w nowoczesność: polityka wzrostu w krajach peryferyjnych 

1943–1980. Warszawa: Instytut Studiów Politycznych PAN. 
Lins Ribeiro, G. 2014. World anthropologies: anthropological cosmopolitanisms 

and cosmopolitics. Annual Review of Anthropology 43 (1): 483–498.



  |  101

Magocsi, P. R. 2018. Historical atlas of Central Europe: third revised and expanded 
edition. Toronto: University of toronto Press. 

Malkki, L. 1997. National geographic: the rooting of peoples and the 
territorialization of national identity among scholars and refugees. In: 
Akhil, G., Ferguson, J. (eds.). Culture, power, place. Explorations in critical 
anthropology. Durham: Duke University Press, 24–44.

Mazur, Z. 2022. Was there ever a Polish peasant? Historical imagination and the 
people’s history of Poland. Acta Poloniae Historica (126): 155–180.

Mirga, A., Mróz, L. 1994. Cyganie: Odmienność i  nietolerancja. Warszawa: 
Wydawnictwo Naukowe PWN.

Mirga-Kruszelnicka, A. 2018. Challenging anti-gypsyism in Academia: The Role 
of Romani Scholars. Critical Romani Studies 1 (1): 8–28.

Nowicka, E. 2007. Romowie i świat współczesny. In: Piotr, B. (ed.). Romowie w 
Polsce i Europie. Kraków: Wydawnictwo Naukowe Akademii Pedagogicznej, 
124–147.

Nowicka, E. 2014. Konwersja religijna i  konwersja kulturowa. Romowie 
zielonoświątkowcy w Szaflarach. Studia Humanistyczne AGH 13 (3): 165–183.

Nowicka-Rusek, E., Witkowski, M. 2019.  Dlaczego swój? Dlaczego obcy?: 
mniejszość romska we współczesnej Polsce. Kraków: Nomos.

Nowicka, E., Witkowski, M. 2020. The Roma community: from marginalization 
to integration and back. In: Michna, E., Warmińska, K. (eds.). Identity 
strategies of stateless ethnic minority groups in contemporary Poland. New York: 
Springer International Publishing, 31–53.

Okely, J. 1983. The traveller–gypsies. Cambridge: Cambridge University Press.
OSN 1948. Universal Declaration of Human Rights. [online]. Dostupné z: 

https://www.un.org/en/about-us/universal-declaration-of-human-rights 
[cit. 3. 6. 2023].

OSN 1996. International Covenant on Civil and Political Rights. General Assembly 
resolution 2200A (XXI). [online]. Dostupné z: https://www.ohchr.org/en/
instruments-mechanisms/instruments/international-covenant-civil-and-
political-rights [cit. 3. 6. 2023]. 

Ostolski, A. 2003. Dyskurs u  władzy. Filozofia polityczna Michela Foucaulta. 
Etyka (36): 159–172.

Pontrandolfo, S., Solimene, M. 2020. Flexible epistemologies: Gypsy/Roma 
thinking and anthropology theory. Nomadic Peoples 24 (2): 228–240.

Pobłocki, K. K. 2021. Chamstwo. Warszawa: Wydawnictwo Czarne. 
Rössel, J., Anheier, H., Juergensmeyer, M., Faessel, V. 2012. Methodological 

nationalism. In: Helmut, A., Jürgenmeyer, M., Faessel, V. (eds.). Encyclopedia 
of global studies. Thousand Oaks: SAGE Publishing, 1152–1154. 

K.Fiałkowska, M. Garapich, I. Jóźwiak, E. Mirga-Wójtowicz, S. Styrkacz, M. Szewczyk | Anti-paćiw



Romano džaniben 1 | 2023102  |

Said, E.W. 1978. Orientalism. New York: Pantheon Books. 
Shah, A. 2017. Ethnography? Participant observation, a potentially revolutionary 

praxis. HAU: Journal of Ethnographic Theory 7 (1): 45–59.
Silverman, C. 2018. From reflexivity to collaboration: Changing roles of a non-

Romani scholar, activist, and performer. Critical Romani Studies 1 (2): 76–97.
Stewart, M. 1997. The time of the Gypsies. BouldE.R.: Westview Press.
Stewart, M. 2005. Čas Cikánů. Brno: Barrister & Principal. 
Stewart, M. 2013. Roma and Gypsy „ethnicity“ as a subject of anthropological 

inquiry. Annual Review of Anthropology 42 (1): 415–432.
Stola, D. 2010. Kraj bez wyjścia? Migracje z Polski 1949–1989. Wasrzsawa: Instytut 

Pamięci Narodowej, Instytut Studiów Politycznych PAN.
Stola, D. 2015. Opening a  non-exit state: the passport policy of communist 

Poland, 1949–1980. East European Politics and Societies 29 (1): 96–119.
Szewczyk, M. 2022. Migracje wewnętrzne Romów Karpackich w Polsce. Studium 

przypadku Nowej Huty. Diplomová práce. Kraków: Uniwersytet Jagielloński 
w Krakowie.

Thomas, W., Znaniecki, F. 1996. The Polish peasant in Europe and America: a classic 
work in immigration history. Champaign: University of Illinois Press.

Trumpener, K. 1992. The time of the Gypsies: A „people without history“ in the 
narratives of the West. Critical Inquiry 18 (4): 843–884.

UNESCO 2003. Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural 
Heritage. [online]. Dostupné z: https://ich.unesco.org/en/convention [cit. 
29. 5. 2023].

UNESCO 2005. Convention on the Protection and Promotion of the Diversity of 
Cultural Expressins. [online]. Dostupné z: https://legal.un.org/avl/ha/
cppdce/cppdce.html [cit. 29. 5. 2023].

Vermeersch, P., Baar, H. V. 2017. The limits of operational representations: ways of 
seeing Roma beyond the recognition–redistribution paradigm. Intersections. 
East European Journal of Society and Politics 3 (4): 120–139. 

Wimmer, A., Glick-Schiller, N. 2002. Methodological nationalism and beyond: 
nation–state building, migration and the social sciences. Global Networks 2 
(4): 576–610.

Witkowski, M. 2018. Etnografia z  sercem na  dłoni. Antropologia wiedzy 
o relacjach Romów z nie-Romami. Kultura i Społeczeństwo 62 (2): 69–85.

Zaremba, M. 2012. Wielka trwoga. Polska 1944–1947: Ludowa reakcja na kryzys. 
Kraków: Znak.

Zaremba, M. 2005. Komunizm, legitymizacja, nacjonalizm. Nacjonalistyczna 
legitymizacja władzy komunistycznej w Polsce. Warszawa: Wydawnictwo 
TRIO.



Nerecenzovaná část



Romano džaniben 1 | 2023104  |



  |  105Postkoloniální teorie a romistika. Diskusní fórum

Postkoloniální teorie a romistika. Diskusní fórum1

Pro předkládané číslo časopisu Romano džaniben jsme oslovili několik lidí z různých 
oblastí akademického i  neakademického působení, zda by se mohli z  vlastního úhlu 
pohledu zamyslet nad možnostmi a  limity využití postkoloniálního myšlení v praxi 
produkce vědění o Romech, ale i širších aktivit, které se dotýkají nerovného postavení 
Romů ve  společnosti (k  diskusi viz editorial v  tomto čísle). Sešly se nám nakonec 
tři teoretičtější texty, které se věnují: kritickému obratu v  romistice ( Jekatyerina 
Dunajeva), přenosu postkoloniální teorie do  střední Evropy (Ondřej Slačálek) a  její 
konkrétní aplikaci v  příspěvku k  dekolonizaci muzeí v  českém kontextu (Anna 
Remešová). V úzkém vztahu k těmto diskusním příspěvkům představujícím neromskou 
akademickou perspektivu lze číst další návazné texty v nerecenzované části – debatu 
angažovaných Romů o  romské společenské pozici a  biografický rozhovor s  Marcelem 
Klempárem z východoslovenského Medzeva. 

Jan Ort2 

1 �Jak citovat: Ort, J. 2023. Postkoloniální teorie a romistika. Diskusní fórum. Romano džaniben 30 (1): 105.
2 �Autor je romista, působí na Semináři romistiky, ÚESEBS FF UK. E-mail: jan.ort@ff.cuni.cz



Romano džaniben 1 | 2023106  |



  |  107Jekatyerina Dunajeva | Dekolonizace produkce vědění. Kritický obrat v romistických studiích

| Jekatyerina Dunajeva1

Dekolonizace produkce vědění.  
Kritický obrat v romistických studiích2

Úvod: Kritický obrat a postkolonialismus v romistice

Postkolonialismus si mezi akademiky získává v poslední době stále více příznivců. 
Prosazuje se jako myšlenkový směr, který poskytuje ontologický a  teoretický  
základ pro realizaci výzkumu v  marginalizovaných a  vyloučených komunitách, 
tedy i  mezi Romy (např. Ashton-Smith 2010). Jedná se o  interdisciplinární 
přístup, který je aplikován v  mnoha oblastech zkoumání a  v  nejrůznějších 
kontextech (Burney 2012). Postkoloniální kritika se zajímá zejména o porozumění 
formám a  hybným silám útlaku, rasizovaným hierarchiím a  neokoloniální 
dynamice, jakož i mocenské dominanci, která se odvíjí mimo jiné od kategorií 
rasy, etnicity, genderu a třídy (Young 2016: 13). Je proto užitečné zabývat se i tím, 
jak postkoloniální přístup mění romistiku a jak tomuto oboru může prospět, když 
přijme postkolonialismus za svůj teoretický a konceptuální rámec.

Klaus-Michael Bogdal (2014, citováno z  Verena 2018) jasně ukázal, že 
od dob evropského osvícenství byla diskurzivní reprezentace „Cikánů“ (Zigeuner) 
srovnatelná s  konstrukcí koloniálního „Druhého“, o  níž podrobně pojednává 
Edward Said ve svém stěžejním díle Orientalismus (1979). Někteří vědci, zejména 
Nidhi Trehan a  Angéla Kóczé (2009), v  podobném duchu tvrdí, že historii 
a  identitu Romů je třeba chápat právě v kontextu historického vlivu koloniální 
mocenské dynamiky. V  jiném článku Kóczé (2014) uvádí, že koloniální rámec, 
který Said ve svém Orientalismu představil, lze rozšířit i na situaci Romů, protože 
koloniální narativy útlaku a  podrobení nejsou ve  skutečnosti vázány na  žádný 
konkrétní historický nebo geografický prostor. S  podobnou argumentací přišel 
i Kenneth Lee, když tvrdil, že „jako paralelní systém, velmi podobný orientalismu, 
se ve  vztahu k  ‚Cikánům‘ vyvinula cikánologie (Gypsylorism)“, definovaná jako 
„vědní obor, který diskursivně konstituuje ‚Cikány‘ jako své subjekty“ (Lee 2000: 
132). V souladu s tím někteří badatelé tvrdí, že se „cikánologie“ utvářela souběžně 
s orientalismem (Brooks, Clark, Rostas 2022: 69).

Postkoloniální kritika umožňuje rozpoznat a  dekonstruovat různé formy 
násilí, které Kóczé (2014) člení na  epistemologické, symbolické, strukturální 

1 �Autorka působí jako odborná asistentka v Centru sociálních věd Maďarské akademie věd a na Ústavu 
mezinárodních studií a politologie na Katolické univerzitě Petra Pázmányho v Budapešti. E-mail: 
Jekatyerina.Dunajeva@tk.hu

2 �Jak citovat: Dunajeva, J. 2023. Dekolonizace produkce vědění. Kritický obrat v romistických studiích. 
Romano džaniben 30 (1): 107–117.



Romano džaniben 1 | 2023108  |

či fyzické a  psychické. Za  epistemologické násilí označuje praktiky umlčování 
Romů v  různých oblastech – například v  politice a  v  procesu utváření  politik, 
v umění a kultuře nebo v akademické sféře. Je opravdu nutné zaměřit se právě 
i  na  akademickou oblast, abychom pochopili, jak jsou „nespravedlivé hierarchie  
moci – v  tomto případě společenská podřízenost Romů – udržovány 
prostřednictvím hegemonie“ a  jak se projevují ve  vědeckém výzkumu (Selling 
2022: 83). Kritičtí vědci proto vyzývají k  dekolonizaci romistiky – k  procesu,  
který podle některých již probíhá (tamtéž).

Dekolonizace produkce vědění v  romistice musí být vnímána v  kontextu 
relativně nedávného „kritického obratu“, který v  tomto případě zahrnuje 
důraznou kritiku stereotypního zobrazování Romů v  akademickém prostředí,  
jemuž  dominují neromští vědci, a  přetrvávajícího vylučování hlasů samotných  
Romů (např. Rostas, Rövid, Szilvási 2015).3 Přesněji řečeno, neobjektivní 
reprezentaci Romů, ke které dochází prostřednictvím esencializace, objektivizace  
a  romantizace, lze překonat pomocí většího zapojení hlasu Romů a  pomocí 
zpochybňování způsobu, „jakým akademici působící v  oblasti romistiky  
pojímají sebe sama“ (Selling 2022: 93). Někteří označují za  ústřední místo,  
ze kterého se tento kritický obrat prosazuje, Středoevropskou univerzitu (CEU) 
 (např. Vajda 2019: 13; Brooks, Clark, Rostas 2022). Podrobná diskuse  
o původu a cílech kritického obratu v romistice přesahuje rámec tohoto článku 
a  věnovali se jí jiní (např. Clark 2020). Důležité zde ale je, že začlenění hlasů 
Romů bylo formulováno jako jeden ze základních kamenů změny paradigmatu 
odvíjející se od kritického obratu.

V souladu s tím patřila k významným událostem tohoto hnutí konference, 
která se konala v roce 2014 v Budapešti a nesla příznačný název „Nic o nás bez 
nás? Participace Romů na  produkci vědění a  utváření politik“. Účastníci byli 
vyzváni, aby přispěli do zvláštního čísla časopisu Romani Rights („Romská práva“), 
vydávaného Evropským centrem pro práva Romů (European Roma Rights Center). 
To vyšlo v roce 2015 pod stejným názvem jako zmíněná konference. Z diskusí 
bylo zřejmé, že vzniká nová vědecká platforma – akademický časopis, který se 
v rámci romistiky hlásí ke kritickým teoriím. Konkrétně to bylo založení časopisu 
Critical Romani Studies Journal, který vydává studijní program romistiky na CEU, 
kde skupina editorů již v  prvním čísle dostála svému záměru přizvat Romy 
k účasti na produkci vědění při současném uplatnění kritického úhlu pohledu, 
vycházejícího z postkolonialismu a dalších kritických teorií:

3 �Stejně jako řada dalších akademiků, ani já nechci tvrdit, že jsou všechny vědecké práce, jejichž autory 
jsou Neromové, předsudečné, ani se nedomnívám, že by všechny poznatky, které vznikly před zmíněným 
kritickým obratem, byly ze své podstaty rasistické nebo zaujaté. Je však důležité zdůraznit, že vyloučení 
Romů z produkce vědění představuje formu bezpráví, která je v posledních letech aktivně napadána. 
S rostoucím počtem romských vědců a badatelů začíná podle některých názorů nová éra „emancipace romské 
vědy“ (např. Mirga-Kruszelnicka 2015: 39).



  |  109

„[...] časopis usiluje o vytvoření platformy, která bude sloužit ke kritickému 
zapojení do  akademické produkce vědění i  k  utváření kritického  
akademického vědění a  informovanosti politik [...]. Vědecká expertíza je 
spíše nástrojem než cílem kritické analýzy sociálních jevů, které se dotýkají 
Romů, a přispívá k boji za sociální spravedlnost [...]. Uznáváme důležitost 
zapojování hlasu Romů do  produkce vědění a  snažíme se podporovat 
‚odmlouvání‘ (talking back; hooks 1989).“ (Bogdan et al. 2018: 2, 4)

V  tomto čísle byla publikována výzva k dekolonizaci produkce vědění, která je 
součástí intelektuálního hnutí vycházejícího z  kritického obratu samotného. 
Anna Mirga-Kruszelnicka, antropoložka a  romská aktivistka, zde vyzdvihuje 
význam postkolonialismu spolu s  dalšími kritickými přístupy – včetně teorií 
intersekcionality, kritického feministického myšlení a kritické rasové teorie – pro 
„dekonstrukci stávajících homogenizujících akademických narativů“, jež „povede 
k  produkci takových narativů, které budou pluralitnější a  preciznější“ (Mirga-
Kruszelnicka 2018). Dekolonizace produkce vědění by pak měla být chápána jako 
kritické (pře)hodnocení toho, jak je vědění utvářeno a kdo jej utváří. Jak výstižně 
vyjádřila bell hooks, to, jak a proč mluvíme o jinakosti, odlišuje opresivní projevy 
od těch osvobozujících, a „máme se na pozoru před těmi, kdo mluví o nás, aniž by 
hovořili k nám a s námi“ (hooks 1990: 343).

„Výrazné postkoloniální zaměření“ časopisu Critical Romani Studies se zkrátka 
projevilo velmi otevřeně (Selling 2022: 91). Postkoloniální teorie si osvojili vědci 
a aktivisté, kteří v posledních letech zaujímali k romistice kritický postoj a vedle 
dalších cílů požadovali právě dekolonizaci produkce vědění. V následujícím textu 
tento apel přezkoumávám, přičemž se zaměřuji na  dva aspekty postkoloniální 
produkce vědění: na ty, kdo vědění vytvářejí, a na to, jakým způsobem je utvářeno. 
Není v možnostech tohoto textu podat rozsáhlý a komplexní přehled o kritickém 
obratu a  vzájemném obohacování, ke  kterému dochází mezi romistikou 
a  postkolonialismem. Mým cílem je přiblížit soubor literatury, která vznikla 
v úzkém, ale stále rostoucím oboru kritických romistických studií se zaměřením 
na postkolonialitu.

Ti, kdo produkují vědění

Postkoloniální věda se zaměřuje zejména na naslouchání hlasům utlačovaných, 
respektive na  zviditelňování podřizovaných a  umlčovaných  hlasů. Pokud 
jde o  Romy, existují dva vzájemně propojené důvody, proč jsou romské 
hlasy umlčovány, nebo zcela odmítány – strukturální rasismus a  předsudky 
v akademickém prostředí. Romské hlasy jsou umlčovány nebo zcela ignorovány, 
což vybízí k podpoře vznikající romské vědecké produkce (Selling 2018). Kritičtí 
vědci navíc tvrdí, že Romové jsou nejen umlčováni a  vyčleňováni z  produkce 
vědění, ale také zneviditelňováni „v rámci evropských diskurzivních a sociálních 

Jekatyerina Dunajeva | Dekolonizace produkce vědění. Kritický obrat v romistických studiích



Romano džaniben 1 | 2023110  |

struktur, sahajících od  učebnic dějepisu až po  každodennost na  pracovištích“ 
(Trehan, Kóczé 2009: 51).

Jak píše Anna Mirga-Kruszelnicka, akademické prostředí „sehrává svou roli 
při udržování a upevňování převažujících esencializovaných reprezentací Romů“ 
a  je „ze své podstaty hierarchické, přičemž vědeckému poznání přisuzuje vůdčí 
postavení, nadřazené jiným způsobům a  prostorům produkce vědění“ (Mirga-
Kruszelnicka 2018: 12–13). Kritický obrat v  romistice byl skutečně částečně 
inspirován potřebou zaujmout ve vztahu k tomuto oboru kritičtější pohled, který 
by zohlednil minulé i  současné nespravedlnosti, a  činil tak zevnitř, ze strany 
samotných Romů. Z  toho důvodu zaznívají požadavky na  zahrnutí poznatků 
z první ruky, žité zkušenosti a znalosti osob, kterých se přímo dotýkají.

Pokud „je tím, co představuje základní rámec kritického projektu 
postkolonialismu, ‚vzdor‘ “ ( Jefferess 2008: 3), stává se začleňování romských 
hlasů formou „odmlouvání“ (talking back) – jak bell hooks (1989), postkoloniální 
feministická badatelka, výstižně pojmenovala touhu černošských žen promlouvat 
vlastním hlasem v  jejich snaze o sebeidentifikaci, sebeprezentaci a seberealizaci 
v  kontextu útlaku a  umlčování. Jedině akt „odmlouvání“ umožňuje dle hooks 
vzdorovat praktikám dominance, zpochybňovat existující sociální hierarchii 
a  především vystupovat proti rasismu z  perspektivy utlačovaných. V  tomto 
boji se pak akademická sféra, ostře kritizovaná v  již zmíněném článku Mirgy-
Kruszelnické (2018), ve skutečnosti stává možným místem podpory a prosazování 
„praxe svobody“, platformou, na níž se odehrávají kritické diskuse a debaty (hooks 
1989: 62) a kde se všichni vědci a vědkyně mohou prostřednictvím teoretického 
uchopení boje utlačovaných podílet na jejich osvobození a zároveň umožnit, aby 
utlačovaní sami promluvili.

Ethel Brooks, Colin Clark a Iulius Rostas ve své nedávné publikaci předložili 
myšlenku, že kritický obrat usnadnily tři vzájemně související a Romy iniciované 
změny, které Romům umožnily podílet se na produkci vědění: „nástup nových 
vědců, vědkyň a  vědeckých oborů, vznik nových kreativních a  oborových fór 
a  nové definice ‚produkce vědění‘ “(Brooks, Clark, Rostas 2022: 77). Zároveň 
se všechny tyto změny „nesou ve  znamení Romy iniciované reinterpretace 
vědeckých poznatků o  životech, živobytí a  zkušenostech Romů, které byly 
v  minulosti kontrolovány Neromy“ (tamtéž). Důraz na  to, aby byl proces 
produkce vědění zcela v režii Romů, kritizoval především Michael Stewart, jenž 
vznesl otázku, zda toto nové paradigma, které přinesla kritická romistika a které 
vychází z postkoloniálních a dalších kritických teorií, ve skutečnosti nevytváří 
„uzavřené výzkumné prostředí“ připomínající „staré praktiky sovětského bloku 
z  padesátých let minulého století“, kde bylo „kritérium validity, respektive 
oprávnění promlouvat, dáno společenským postavením – ať už z hlediska třídy, 
rasy nebo genderu“ (Stewart 2017: 25, 144). Ke Stewartově kritice se v  textu 
vrátíme později.



  |  111

Postkoloniální kritika, která je založena na  kritickém hodnocení moci 
a  spravedlnosti, není aplikována pouze na  zkoumání produkce vědění 
v  akademickém prostředí, ale je také fórem hájení práv a  aktérství v  rámci 
samotného romského hnutí. Aniž by popírala roli nevládních organizací 
a  aktérů z  řad občanské společnosti, coby významných činitelů změny, kteří se 
zasazují o emancipaci Romů a naslouchají jejich hlasům, objevuje se také kritika 
„hierarchizace občanské společnosti“ (Bogdan, Ryder, Taba 2015: 35), jakož 
i  elitářství a  rozhodování shora (viz např. kritika „akumulovaného působení 
Sorosových nadací“ u  Rydera a  kol. 2022). Jinými slovy, při kritické analýze 
mocenské dynamiky z  postkoloniální perspektivy hrozí, že „se solidarita může 
snadno přeměnit v hegemonii“ (Kóczé, Rövid 2012: 120). Postkoloniální kritika 
je tak uplatňována i při studiu „útlaku v  rámci ‚hnutí‘ za  rovnoprávnost Romů 
v Evropě“ (Trehan, Kóczé 2009: 50).

Jak se vytváří vědění

Vedle toho, že kritický obrat a přijetí postkoloniálních teorií skutečně umožnily 
akademickou (sebe)reflexi mocenských dynamik a  „bílé“ hegemonie v  rámci 
romistiky, podpořily také hlubší povědomí o  pozicionalitě neromských 
výzkumníků při realizaci výzkumů týkajících se Romů (Dunajeva, Vajda 2021: 
229). Bylo tak nutné přehodnotit způsob, jakým se vytváří vědění, stejně jako 
výzkumné metodologie a etické zásady badatelů. Zvláště názorný je tento obrat 
v souvislosti s tím, jak je v rámci oboru realizován terénní výzkum.

Terénní výzkum má coby tradiční vědecká metoda za sebou problematickou 
koloniální minulost, ve které byly domorodé kultury vnímány jako méněcenné 
(Hobbs, Wright 2006: x). Postupem času se koloniální perspektiva z  terénního 
výzkumu vytrácela a  narůstalo povědomí o  rizicích reifikace a  objektivizace 
zkoumaných osob. Zvyšovala se také citlivost vůči nerovným mocenským vztahům 
mezi výzkumníkem a zkoumaným. Terénní výzkum vycházející z postkoloniální 
teorie stanovuje, že: 1) výzkumník nesmí s  automatickou a nezpochybnitelnou 
autoritou promlouvat za druhé ani jejich jménem; 2) je třeba brát v úvahu vztah 
mezi výzkumníkem a  studovanými osobami; 3) je třeba historicky a  kulturně 
reflektovat „vztahové struktury“ mezi společností výzkumníka a  společností 
zkoumaných, včetně mocenské dynamiky a možných forem podřízenosti, které 
z ní vyplývají (Palriwala 2005).

V souladu s tím byla do metodologie vědecké práce v romistice a realizace 
terénního výzkumu zahrnuta pozicionalita a  reflexivita výzkumníků, a  někdy 
i  právní lobbing nebo solidarita jako forma „vyjádření marginalizovaných, 
subalterních úhlů pohledu“ (Adcock 2006: 61). Přesněji řečeno, zohlednění 
pozicionality a  reflexivity od  vědců vyžaduje, aby byli kritičtí vůči mocenským 
vztahům, což umožňuje zpochybnit některé ze zavedených kategorií, narativů, 

Jekatyerina Dunajeva | Dekolonizace produkce vědění. Kritický obrat v romistických studiích



Romano džaniben 1 | 2023112  |

forem nadvlády i samotných vztahů moci – tedy faktorů, které výrazně ovlivňují 
způsob, jakým se vytváří vědění. Při terénním výzkumu, který je prováděn z kritické 
perspektivy a vychází z postkoloniálních teorií, je třeba brát v úvahu mocenské 
asymetrie mezi výzkumníkem a informanty, včetně subalterního postavení menšin, 
a také neviditelných struktur bílé nadřazenosti a privilegovanosti (Vajda 2015).

Pozicionalita a  reflexivita navíc umožňují, aby vědci při realizaci výzkumů 
věnovali větší pozornost etice, spravedlnosti a férovosti, neboť nerovné mocenské 
vztahy, které jsou přítomné mezi výzkumníkem a zkoumanou osobou, skutečně 
představují určitou formu nespravedlnosti. Jinými slovy lze metodologii výzkumu 
rovněž přizpůsobit tak, aby poskytla hlas marginalizovaným (subalterním) úhlům 
pohledu, a vzít tak na vědomí fakt, že ti, kdo disponují mocí, jsou také těmi, kdo 
mají možnost promlouvat. V rámci romistiky, ale i mimo ni, si řada výzkumníků 
inspirovaných postkoloniálními přístupy osvojila kolaborativní a  participativní 
metody produkce vědění. Parsons a Harding (2011) poskytují analýzu vazeb mezi 
postkoloniální teorií a akčním výzkumem. Participativní akční výzkum pak přímo 
vybízí Romy, tedy zkoumanou skupinu, aby se sami kolaborativním způsobem 
do tvorby vědění zapojili. Tím se tato metodologie stává „kontrahegemonickou 
intervencí“ (Selling 2018: 51, Selling 2022). Je to také přístup, který od výzkumníka 
vyžaduje, aby svoje postavení reflektoval již v průběhu sběru dat i během jejich 
interpretace.

Dunajeva a  Vajda (2021) předkládají podrobný přehled participativního 
akčního výzkumu v oblasti romistiky v textu nazvaném „Pozicionalita a terénní 
výzkum: Participativní výzkum s  Romy“ („Positionality and Fieldwork:  
Participatory Research with Roma“). Jakožto neromské akademičky působící  
v  oblasti romistiky odkazují Dunajeva s  Vajdou ve  svém textu na  program  
dekolonizace romistického výzkumu a  ukazují, že „jednou z možných cest, jak 
se zabývat otázkami pozicionality a  perspektivy, je propojit Neromy a  Romy, 
akademiky a  neakademiky, aby společně přemýšleli a  reflektovali své vlastní 
zkušenosti se světem nahlížené rasovou optikou“ (Dunajeva, Vajda 2021: 
229). Participativní akční výzkum v  podstatě vyrovnává mocenské hierarchie 
v rámci výzkumného procesu tím, že studované komunitě dává nad výzkumem 
kontrolu a umožňuje jí ho vlastnit (Cancian 1993). Případová studie pak čtenáře 
provede náročným a zároveň obohacujícím procesem kooperativního zkoumání 
a participativního akčního výzkumu.

Vraťme se ještě ke  zmíněné kritice Michaela Stewarta. Stewart tvrdí, že 
„hlavním přínosem akademického výzkumu není nutně ‚pomáhat lidem‘ “ (2017: 
137) a že „se akademická produkce vědění nezaměřuje na to, aby vystupovala pro, 
proti nebo společně s určitými skupinami obyvatelstva, ale na zcela jiné otázky“ 
(tamtéž: 127), čímž naráží na práci „aktivistů-intelektuálů“. Stewart tak vědecké 
komunitě – a to i mimo romistiku – připomíná širší (oslabující) důsledky toho, 
když je výzkum  realizován bez účasti, přispění nebo spolupráce studovaných 



  |  113

skupin. Zároveň zde vzniká naléhavá potřeba přehodnotit význam slova „my/
nás“ v heslech, jako byl například název zmíněné konference a zvláštního čísla 
časopisu „Nic o nás bez nás“, a to s ohledem na komplexitu (etnické) příslušnosti 
a  identity. Stewart je kritický vůči postkolonialismu, který „nás pravděpodobně 
nedovede daleko, protože se neústupně zaměřuje na  identitu a  na  to, kdo má 
(mít) právo identity definovat“ a podporuje „nárok promlouvat, který je založený 
na  tom, kdo jste, bez ohledu na  kvalitu argumentace“ (tamtéž: 140). Ačkoli si 
většina Stewartovy kritiky zaslouží další diskusi, výše uvedený příklad zapojování 
neromských výzkumníků do  terénního výzkumu snad dobře ilustruje, že výzvy 
k větší účasti romských hlasů zároveň neznamenají, a ani by neměly znamenat, 
vyčleňování výzkumníků na základě jejich etnické příslušnosti. Jsou spíše voláním 
po  zohlednění dynamiky moci a  nespravedlnosti při produkci vědění, ať už se 
na ní podílí kdokoli, a také apelem na to, aby nebyly umlčovány hlasy těch, kdo 
jsou zkoumáni, a aby i oni mohli promluvit.

Závěr

Tento příspěvek ukázal, že postkoloniální rámec umožnil přehodnotit jak  
romistiku jako disciplínu, tak i  roli romských vědců a  aktivistů. Protože se 
proces kritického posuzování zaměřuje především na produkci vědění, představil 
tento text  přehled probíhajících debat, které vycházejí z  postkoloniálních  
teorií a  týkají se toho, kdo vědění vytváří a  jakým způsobem je vytvářeno. 
Do vzájemně obohacující diskuze mezi romistikou a kritickými teoriemi se zapojila 
řada vědců, což dokládá význam postkolonialismu jako relevantního analytického 
rámce v situaci, kdy romské komunity „nadále přežívají jako interní kolonie uvnitř 
Evropy“ (Trehan, Kóczé 2009: 70). V důsledku toho začali výzkumníci využívat 
různé kritické perspektivy, zejména feminismus a postkolonialismus, a věnovali  
se zejména analýze struktur útlaku a dynamiky moci.

Jinými slovy si různí romisté a romistky osvojili postkoloniální teorie a začali 
kriticky analyzovat mocenskou dynamiku a  formy vyloučení z  akademických 
diskursů, ale i  v  jiných oblastech, přičemž se zasazují o  to, aby „podřízení“  měli  
prostor promluvit vlastním hlasem. Stále zůstává mnoho otevřených otázek,  
například zda narůstající zastoupení postkoloniálních a  dalších kritických 
teorií v  romistice „povede ke  krystalizaci kritické romistiky jako samostatného 
akademického proudu“ (Mirga-Kruszelnicka 2015: 46) a zda by to pro obor bylo 
přínosné.  

S naléhavou potřebou zapojit romské hlasy do akademické produkce vědeckých 
poznatků a zajistit inkluzivnější akademickou kulturu se zároveň objevila i výzva 
ke zmocňování Romů, aby se stali aktivními členy výzkumné komunity a nejen jí. 
Výsledkem je další prolínání akademické sféry s  aktivismem. Jak komplikované 
a napjaté situace může toto propojování přinášet, nebo jaké výhody plynou z realizace 

Jekatyerina Dunajeva | Dekolonizace produkce vědění. Kritický obrat v romistických studiích



Romano džaniben 1 | 2023114  |

kolaborativního výzkumu, zatím reflektují jen ojedinělé studie. Za pozornost stojí 
text Andrewa Rydera (2015). Ten ve své „Reflexi romského výzkumu a aktivismu“ 
(Reflection on Roma research and activism) tvrdí, že:

„Navzdory znevažujícímu postoji akademického establishmentu se řady 
kritických výzkumníků se zájmem o  kolaborativní výzkum v  komunitách 
v  poslední době rozrůstají o  stále se zvyšující počet vědců pocházejících 
z  romských komunit a/nebo občanské společnosti, kteří jsou ovlivněni 
postkoloniálními narativy a  zpochybňují ortodoxii a  hierarchičnost 
akademického prostředí.“ (Ryder 2015). 

Jako závěrečné zamyšlení nad tím, jak postkolonialismus mění romistiku a  jak 
je tato disciplína inkluzivní ve  smyslu výzkumných metod, epistemologických 
přístupů a  ideových východisek, bych ráda zopakovala otázku, kterou položil 
Michael Stewart, a ponechala ji čtenářům k zamyšlení: „Bylo by možné připustit, 
že si dnes různorodé výzkumné agendy ani tak nekonkurují, jako se spíše  
doplňují?“ (2017: 140).

Z angličtiny přeložila Eva Nováková



  |  115

Literatura 

Adcock, R. 2006. Generalization in comparative and historical social science: 
the difference that interpretivism makes. In: Yanow, D., Schwartz-Shea, 
P.  (eds.). Interpretation and method: empirical research methods and the 
interpretive turn. New York: M.E. Sharpe, 50–66.

Ashton-Smith, A. 2010. Colonized culture: the emergence of a  Romani 
postcolonialism. Journal of Post- Colonial Cultures and Societies 1 (2): 73–90.

Bogdal, K. M. 2014. Europa erfindet die Zigeuner. Eine Geschichte von Faszination 
und Verachtung (Europe invents the Zigeuner. A  story of fascination and 
contempt). Berlin: Suhrkamp.

Bogdan, M., Dunajeva, J., Junghaus, T., Kóczé, A., Rostas, I., Rövid, M., Szilvasi, 
M. 2018. Introducing the new journal Critical Romani Studies. Critical 
Romani Studies 1 (1): 2–7.

Bogdan, M., Ryder, A., Taba, M. 2015. The Roma spring: knowledge production 
and the search for a new humanity. Roma Rights Journal 2: 33–38.

Brooks, E., Clark, C., Rostas, I. 2022. Engaging with decolonisation, tackling 
antigypsyism: lessons from teaching Romani Studies at the Central 
European University in Hungary. Social Policy and Society 21 (1): 68–79.

Burney, S. 2012. Conceptual frameworks in postcolonial theory: applications for 
educational critique. Counterpoints 417: 173–193.

Cancian, F. M. 1993. Conflicts between activist research and academic success: 
participatory research and alternative strategies. The American Sociologist  
24 (1): 92–106.

Clark, C. 2020. Roma knowledge-production – examining the critical turn in Romani 
Studies. Barvalipe Roma Online University. ERIAC.

Dunajeva, J. 2019. Power hierarchies between the researcher and informants: 
observations during fieldwork in a  Roma settlement. Critical Romani 
Studies Journal 2 (1): 124–143.

Dunajeva, J., Vajda, V. 2021. Positionality and fieldwork: participatory research 
with Roma. In: Burns, D., Howard, J., Ospina, S. (eds.). Sage handbook for 
participatory research. London: Sage, 224–237.

Hobbs, D., Wright, R. 2006. Preface. In: Hobbs, D., Wright, R. (eds.).  
The SAGE handbook of fieldwork. London: Sage, x–xi.

hooks, b. 1989. Talking back: thinking feminist, thinking black. Boston: South End 
Press.

Jefferess, D. 2008. Postcolonial resistance: culture, liberation, and transformation. 
Toronto: University of Toronto Press.

Jekatyerina Dunajeva | Dekolonizace produkce vědění. Kritický obrat v romistických studiích



Romano džaniben 1 | 2023116  |

Kóczé, A. 2014. A rasszista tekintet és beszédmód által konstruált roma férfi és 
női testek a médiában (Construction of Romani male and female bodies by 
the racist gaze and discourse in the media). Apertúra, Hungarian Journal of 
Social Theories and Cultural Studies – online: 1–18. Dostupné z: https://www.
apertura.hu/2014/nyar-osz/kocze-a-rasszista-tekintet-es-beszedmod-
altal-konstrualt-roma-ferfi-es-noi-testek-a-mediaban/ [cit. 25. 1. 2023].

Kóczé, A., Rövid, M. 2012. Pro-Roma global civil society: acting for, with  
or instead of Roma? In: Kaldor, M., Moore, H. L. Global civil society 2012: 
ten years of Critical Reflection. Gordonsville: Palgrave Macmillan.

Lee, K. 2000. Orientalism and gypsylorism. Social Analysis 44 (2): 129–156.
Mirga-Kruszelnicka, A. 2015. Romani Studies and emerging Romani scholarship. 

Roma Rights Journal 2: 39–46.
Mirga-Kruszelnicka, A. 2018. Challenging anti-gypsyism in academia: the role of 

Romani scholars. Critical Romani Studies 1 (1): 8–28.
Palriwala, R. 2005. Fieldwork in a post-colonial anthropology. Experience and 

the comparative. Social Anthropology 13 (2): 151–170.
Parsons, J. B., Harding, K. J. 2011. Post-colonial theory and action research. 

Turkish Online Journal of Qualitative Inquiry 2 (2): 1–6.
Rostas, I., Rövid, M., Szilvási, M. 2015. On Roma civil society, Roma inclusion, 

and Roma participation. Roma Rights Journal 2: 7–10.
Ryder, A. 2015, (October 29). Reflection on Roma research and activism. Dostupné 

z: http://www.errc.org/news/reflections-on-roma-research-and-activism 
[cit. 25. 1. 2023].

Ryder, A., Taba, M., Trehan, N. 2022. The Roma movement at a  crossroads – 
competing visions of Roma civil society and their implications for sustainable 
community organizing. ELTE POL-IR Working Paper Series. Budapest: Series  
of the ELTE Institute of Political and International Studies, 1–42.

Said, E. 1979). Orientalism. New York: Pantheon Books.
Selling, J. 2018. Assessing the historical irresponsibility of the Gypsy Lore 

Society in light of Romani subaltern challenges. Critical Romani Studies  
1 (1): 44–61.

Selling, J. 2022. Romani liberation: a northern perspective on emancipatory struggles 
and progress. Budapest: CEU Press.

Stewart, M. 2017. Nothing about us without us, or the dangers of a closed-society 
research paradigm. Romani Studies 27 (2): 125–146.

Trehan, N., Kóczé, A. 2009. Racism, (neo)colonialism and social justice: the 
struggle for the soul of the Romani movement in post-socialist Europe.  
In: Huggan, G., Law, I. (eds.). Racism. Postcolonialism. Europe. Liverpool: 
Liverpool University Press, 50–76.



  |  117

Vajda, V. 2015. Towards ‘critical whiteness’ in Romani Studies. Roma Rights. 
Nothing About Us Without Us? Roma Participation in Policy Making and 
Knowledge Production 2: 47–56.

Vajda, V. 2019. Gebildete non-Roma: partnering with Roma in the struggle against 
structural antigypsyism. Dizertační práce. Brighton: University of Sussex, 
School of Global Studies.

Verena, M. 2018. ‘Neither bloody persecution nor well intended civilizing 
missions changed their nature or their number’: a  postcolonial 
approach to protestant ‘Zigeuner’ missionary efforts. Critical Romani 
Studies Journal 1 (1): 86–112.

Young, R. 2016. Colonialism and the politics of postcolonial critique.  
In: Young, R. Postcolonialism: a historical introduction, anniversary edition. 
Malden, MA: John Wiley & Sons, 1–12.

Jekatyerina Dunajeva | Dekolonizace produkce vědění. Kritický obrat v romistických studiích



Romano džaniben 1 | 2023118  |



  |  119Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy

| Ondřej Slačálek1

Toto není český Floyd. 
Romové a cesta postkoloniální teorie  
do střední Evropy2, 3 

Když 19. června 2021 zemřel při policejním zákroku Rom Stanislav Tomáš, stalo 
se okamžitou součástí mediální strategie policie popírání podobnosti s  kauzou 
Afroameričana George Floyda, jehož smrt při policejním zákroku odstartovala 
nejrozsáhlejší protestní vlnu již dříve působícího hnutí Black Lives Matter. 
Poukaz k evidentním odlišnostem od dané kauzy spolu s důrazem na drogy jako 
bezprostřední příčinu fungovaly jako efektivní zbraň v  mediální blame game. 
Poměrně brzy se policii, části novinářů a vládním představitelům podařilo prosadit 
jako převládající verzi pohled, podle nějž nedošlo k  pochybení. Demonstrace 
Romů a antirasistů zůstaly ve společnosti ojedinělé, nezískaly podporu a z více 
příčin se další vyšetřování a policejní násilí vůči Romům či dalším zranitelným 
komunitám nestalo podstatným tématem. Až s  pochopitelným odstupem 
od  veřejné kontroverze zveřejnila zástupkyně veřejného ochránce práv Monika 
Šimůnková závěry svého šetření, z nějž vyplynula závažná pochybení policie, která 
ignorovala zdravotní stav zadržovaného (jemuž mj. od  počátku zákroku tekla 
z úst krev), nemonitorovala jeho zdravotní stav, až opožděně zavolala záchranku 
a nepokusila se ho po ztrátě známek života resuscitovat vlastními silami.4

Pokud pomineme základní strukturu obou situací (muž z etnické menšiny 
čelící rasistickým předsudkům zemřel při policejním zákroku), mohou být skutečně 
paralely mezi oběma situacemi zavádějící. V  České republice mají problémy 
minority s rasismem policie jinou podobu. Při nižším rozšíření střelných zbraní 
a  nižší kriminalitě než v  USA takřka absentují případy policistů zabitých při 
zatýkání osob podezřelých z trestné činnosti. Absentuje také obvykle smrtící míra 
násilí vůči zadržovaným, která má mít „preventivní“ účinek. Policejní násilí má 

1 �Autor je odborný asistent na Ústavu politologie FF UK. E-mail: ondrej.slacalek@ff.cuni.cz
2 �Text vznikl v rámci projektu „Kreativita a adaptabilita jako předpoklad úspěchu Evropy v propojeném světě“, 

reg. č.: CZ.02.1.01/0.0/0.0/16_019/ 0000734, financovaného z Evropského fondu pro regionální rozvoj. 
Za komentáře k tomuto textu děkuji zejména Václavu Walachovi, Evě Svatoňové a Pavlu Balounovi.

3 �Jak citovat: Slačálek, O. 2023. Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední 
Evropy. Romano džaniben 30 (1): 119–131.

4 �Šimůnková, M. 2021. Zpráva o šetření z vlastní iniciativy, dostupné z: https://eso.ochrance.cz/Nalezene/
Edit/9880 [datováno 29. října 2021, cit. 18. 5. 2022]; Veřejný ochránce práv. 2022. Ústecký krajský policejní 
ředitel nepřijal v případě loňského zákroku policistů v Teplicích opatření navržená zástupkyní ombudsmana 
– ta proto informovala policejního prezidenta, dostupné z: https://www.ochrance.cz/aktualne/ustecky_
krajsky_policejni_reditel_neprijal_v_pripade_lonskeho_zakroku_policistu_v_teplicich_opatreni_navrzena_
zastupkyni_ombudsmana_ta_proto_informovala_policejniho_prezidenta/ [cit. 18. 5. 2022].



Romano džaniben 1 | 2023120  |

jinou podobu (často patrně dochází k extralegálnímu „trestání“ zejména romské 
mládeže) a je méně předmětem zachycování či veřejné diskuze. Dochází k němu 
mnohem více podprahově.5 Především ale dané téma není zatím dostatečně 
zmapované.6 S tím částečně souvisí absence silného hnutí, které by toto násilí či 
další projevy rasismu dlouhodobě tematizovalo. 

Proč tedy tato zkratka? Měla řadu důvodů, mezi některé jistě patřil rasismus 
české společnosti vůči Romům i Afroameričanům, nebo nejasné tušení strukturální 
podobnosti jejich situace.7 Pro aktivisty mohlo zdůrazňování podobnosti znamenat 
nárok a naději na obdobnou reakci, policie a část médií se popíráním podobnosti 
snažila podobnou situaci odvrátit. Kromě toho ale onen takřka automatický přenos 
obrazu z  USA na  situaci v  severočeském městě poukazuje na  jistou odvozenost 
místního diskurzu od  diskurzu metropole. Poukazuje tak i  k  jisté paradoxní 
podvojnosti aplikace postkoloniální kritiky a  dekolonizačního diskurzu na  vztah 
Čechů a Romů. Zjednodušeně řečeno, jako by zde kolonizoval kolonizovaný. 

K  porozumění této situaci by nám mohly napomoci debaty, které se 
v posledních dekádách vedou o možnosti přenosu postkoloniální teorie či dalších 
souvisejících přístupů na  postsocialistické země. Následující text je pokusem 
představit možnosti a limity poznání těchto přístupů pro poznání situace českých 
Romů. Ve  stručném představení jejich hlavních tendencí (spojených s  Ewou 
Thompson, Madinou Tlostanovou a  Ágnes Gagyi) budeme sledovat hlavní 
inspirativní i problematické momenty – na jednu stranu větší citlivost k vnitřní 
diferenci něčeho, co se může snadno jevit jako jeden nediferencovaný mocenský 
celek („majorita“) a k mezinárodním dimenzím mocenských vztahů,, na  straně 
druhé tendenci k alespoň částečné legitimizaci nacionalismu a k ignorování rasové 
dimenze kolonizačního útlaku. Druhá část eseje bude proto věnována těm přístupům, 
které rasu naopak zdůrazňují: zejména pokusu o aplikaci critical whiteness ze strany 
Victorie Schmidt a Bernardette Nadya Jaworsky a odlišnému antropologickému 
přístupu Ivana Kalmara. V závěru budu diskutovat tři potenciálně problematické 
aspekty postkoloniálních teorií, které tato rekonstrukce ukazuje. 

Kolonizovaní kolonizovanými společnostmi? 

Diskuse o  tom, zda dává smysl použít rétoriku a  analytické koncepty 
postkoloniálních studií na východní a střední Evropu se objevuje už od osmdesátých 
let, ale zejména na počátku první dekády 21. století.8 Vcelku příznačně s těmito 

5 �Pro částečné a úvodní pojmenování viz studie Justice denied: Roma in the criminal justice system,  
http://www.errc.org/reports--submissions/justice-denied-roma-in-the-criminal-justice-system [cit. 18. 5. 2022].

6 Tamtéž.
7 Pro jejich přesvědčivé pojmenování viz Růžička (2012).
8 Tato sekce částečně vychází ze Slačálek (2016, 2020) a Oravcová, Slačálek (2020).



  |  121

konceptuálními návrhy přicházejí zejména autoři a  autorky vně regionu nebo 
z  emigrace.9 Postupně se tento diskurz rozvinul. Zaměřím se zde na  tři velmi 
odlišné myslitelky: Ewu Thompson, Madinu Tlostanovu a Ágnes Gagyi – a na to, 
co z jejich konceptů může plynout pro analýzy postavení českých Romů. 

Vstupy polsko-americké slavistky Ewy Thompson do  odborné i  veřejné 
diskuse na přelomu devadesátých a nultých let představují svérázné uchopení – 
někdo by mohl říct spíše únos – postkoloniální teorie pro potřeby konzervativně 
nacionalistické politické pravice. Thompson má pověst ideologické eskamotérky, 
schopné zapřáhnout postkoloniální klasiky jako Saida či Bhabhu do  kočáru 
konzervativního nacionalismu reprezentovaného bratry Kaczyńskými. Za 
kolonizovanou mysl označovala především hodnotové nastavení polských liberálů, 
za projev tohoto nastavení především neustálou snahu přenášet spory z polské 
společnosti na  kolbiště mezinárodních médií a  institucí: jako kdyby západní 
novinové tituly, kam mají polští liberálové na rozdíl od polských konzervativců 
přístup, představovaly autoritativní verdikt o  polské situaci, či jako kdyby  
západní nevládní organizace a  lidskoprávní soudy představovaly třetí komoru 
polského parlamentu, kam se lze odvolávat v prohraných politických rozepřích. 
Západ se podle ní stal „náhradním hegemonem“ po  Rusku a  SSSR, které  
její vlast kolonizovaly předtím a vytvořily mentalitu kolonizovaných (Thompson 2010). 

Při popisu ruské a  sovětské kolonizace Thompson popisuje aspekt, který 
situaci Polska (Československa, Maďarska a  dalších) odlišuje od  klasické 
koloniální situace: zatímco imperialismus koloniálních metropolí byl 
spojen s  jednoznačnou civilizační převahou (a  proto také, dodejme, klasik 
postkolonialismu Fanon odmítal francouzskou nadvládu a rasismus, ale nikoli 
francouzštinu a univerzalistické rysy kultury, kterou násilně zprostředkovávala – 
Fanon 2011), středoevropské země se cítily být uchváceny impériem, které bylo 
civilizačně opožděnější (Thompson 2004). 

Tato bizarní kombinace antikoloniální rétoriky a  nárokování civilizační 
převahy je jedním z více zdrojů kritiky, kterou přístup Ewy Thompson vyvolává. 
Podle kritiků jako Jan Sowa (2011, 2014), Claudia Snochowska-Gonzales (2017) 
nebo Stanley Bill (2014) je postkoloniální rétorika v  podání Ewy Thompson 
výhodným nástrojem konzervativců k  tomu, aby si nárokovali vymoženosti 
modernity bez akceptace moderních hodnot (Sowa 2014). Ewa Thompson 
se nicméně jazyka postkoloniální teorie nevzdává. Představuje pro ni „nájezd 
na  dálnici světového diskurzu“, univerzálně srozumitelný způsob, jak vyprávět 
příběh zemí mezi Německem a  Ruskem mezinárodnímu publiku (Thompson 
2010: 22). V  současné době je v  tom ze srozumitelných důvodů následována 
některými ukrajinskými autory (např. Ukr-TAZ 2022, pro kritiku Ischenko 2022). 

9 Srov. Chari, Verdery (2009); Uffelmann (2020); Spivak, Chernetsky, Condee, Ram (2006) a Hladík (2012).

Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy



Romano džaniben 1 | 2023122  |

Odlišný přístup představuje dekoloniální feministka Madina Tlostanova. 
Ruská autorka, která se hlásí ke  svým čerkeským kořenům a  působí 
v  současné době ve  Švédsku, vidí postkomunistické společnosti jako mnohem 
diferencovanější. Soustředí se ovšem zejména na  ruskou zkušenost a  ruský 
kolonialismus vůči neevropským součástem Ruska. „Subalterní impérium“ zde 
naplno ventiluje svůj komplex méněcennosti vůči Západu, který se projevuje 
„druhotným eurocentrismem“ a projekcí „druhotného orientalismu“ vůči vlastním 
orientalizovatelným druhým (Tlostanova 2015). Objektům ruské a  sovětské 
kolonizace je tak vlastní „imperiální diference“ spočívající právě v této druhotnosti 
(tamtéž). V tomto kontextu je pak inspirativní aplikovat koncept interimperiality, 
který popisuje křížící se vzájemné působení různých impérií, které rozvíjejí 
například rumunské badatelky Manuela Boatcă a  Anca Parvulescu (Boatcă, 
Parvulescu 2020).

Sama Tlostanova má radikálnější odpověď: v  dialogu se zejména 
latinskoamerickým dekoloniálním myšlením (a jmenovitě Walterem Mignolem) 
rozvíjí představu strategií rezistence a „odnaučování“ konceptů, které v sobě nesou 
otištěno dědictví kolonialismu. V  návaznosti na  chicanskou aktivistku Glorii 
Anzaldúu mluví Tlostanova a  Mignolo o  „koloniálních ranách“, skrze něž je 
třeba nově promýšlet poznání (s odkazem na Fanona explicitně odmítají pouhé 
„zkoumání“ těchto ran zvnějšku, jejich cílem je „myslet skrze“ tyto rány směrem 
k novým podobám politické i epistemické reflexe – Tlostanova, Mignolo 2012: 
36, 38). 

Od  postkoloniální teorie se spíše distancuje maďarská socioložka Ágnes 
Gagyi, analyzuje nicméně „kolonialitu moci“ ve  středoevropské semiperiferní 
situaci. Ukazuje společnost zakletou v  rozdělení mezi „antidemokratickým 
populismem“ a  „antipopulistickou demokracií“: mezi liberály, kteří mají strach 
z lidu, a populisty, kteří onen pomyslný „lid“ mobilizují proti liberálům a jejich 
hodnotám. Tento spor je ovšem prodchnut vztahem ke kolonizující pozápadňující 
moci. Liberálové podle Gagyi provádějí „sebekolonizující emancipaci“ a nacházejí 
myšlenky, hodnoty, zdroje i  podporu v  inspirativním západním prostředí, ale 
za cenu přitakání údajné podřadnosti vlastních společností. Jejich odpůrci naopak 
rozvíjejí „antikoloniální sebelásku“ a  hlásí se k  oddanosti vlastní společnosti 
prostě proto, že je jejich. Inspirací k překonání této neplodné dichotomie je pro 
autorku Frantz Fanon s výzvou k univerzalismu, který ale nemůže být abstraktní, 
ale naopak musí vycházet ze zakořenění v reakcích na konkrétní podoby útlaku 
(Gagyi 2016).10 

Gagyi ukazuje v  tomto rámci dilema, kterému v  semiperiferních společnostech  
čelí odpůrci rasismu (tamtéž). Jednou z mála funkčních opor pro jejich kauzy, kdy 

10 Srov. Fanon (2011) a též interpretaci Fanonova myšlení v Barša (2015).



  |  123

se snaží zastat lokálně nepopulárních menšin, je mezinárodní (přesněji řečeno 
západní) tlak. Jenže přesně v  momentech, kdy se snaží tento tlak mobilizovat 
na  svou podporu, přispívají na  jiné úrovni k potvrzení utlačovatelských (Gagyi 
píše přímo rasistických) stereotypů o  svých vlastních společnostech. Potvrzují 
totiž jejich obraz jako zaostalých, nacionalistických a náchylných k rasismu. Dílčí 
pravdivost tohoto obrazu nic nemění na jeho rasistické povaze a funkci: nejenže je 
stereotypem, který je aktivován i tam, kde to je vůči středoevropským společnostem 
nespravedlivé, ale především má problematickou morální ekonomiku. Zaprvé činí 
méně významným nebo zneviditelňuje rasismus západních společností (u  nich 
je rasismus v tomto obraze výjimkou, ve východní Evropě je pravidlem; u nich 
je selháním, ve východní Evropě je charakteristikou). Zadruhé morálně stvrzuje 
podřadné postavení východní Evropy v mezinárodním systému; pokud jsou dané 
země jaksi „přirozeně“ náchylné k rasismu a antisemitismu, svou podřadnost si 
zaslouží (tamtéž). 

Jak jsme viděli, pokusy aplikovat postkoloniální myšlení na  středo- 
a  východoevropský region mají pro studia Romů omezenou využitelnost. Jsou 
přínosné zejména tím, že plasticky ukazují mocenskost západního působení 
na  středo- a  východoevropské společnosti, které je často důležitým kontextem 
pro politické změny relevantní pro život Romů. Působí-li ve  významných 
tématech (inkluze ve školách, některé antirasistické normy) jako klíčová koalice 
antirasistických hnutí či nevládních organizací a  EU, sehrává tím bezpochyby 
pro Romy i  pro celek daných společností emancipační roli. Mocenskost 
a vnějškovost ale dává této emancipaci stín: specifickou koloniální příchuť, pocit, 
že byla společnosti vnucena někým, kdo stojí mimo ni a  nad ní a  nezná její 
problémy. Tento pocit pochopitelně instrumentalizují a  posilují konzervativní, 
euroskeptičtí a  rasističtí aktéři. Podobně jako se analogický přínos EU ve  věci 
práv žen a LGBT+ částečně obrátil v gender backlash, projevy odporu proti údajně 
„vnucované“ genderové ideologii (Graff, Korolczuk 2022), stává se i  důležitou 
komponentou anticiganismu představa, že nepopulární menšina je chráněna „ze 
Západu“, případně liberálními elitami.

Limity přenosu postkoloniálních teorií do  našeho regionu spočívají 
především v homogenizujícím pohledu na středo- a východoevropské společnosti. 
Ty jsou buď vnímány jako jeden kolonizovaný subjekt, nebo jsou rozpolceny 
na dva tábory, v zásadě kopírující vnitřně kolonizovanou liberální elitu a odstrčený 
lid, mobilizovaný posléze populisty a  nacionalisty. S  výjimkou dekoloniálního 
přístupu Madiny Tlostanovy tu není příliš velký prostor pro zachycení menšin. 
Takový přenos konceptů a rétoriky postkoloniálních studií ale především zbavuje 
postkoloniální teorie jedné z  klíčových problematik: rasy. Zatímco klasické 
postkoloniální teorie byly rozvíjeny pro situaci, kdy se kolonizující moc překrývala 
s rasovou odlišností, jejich přenos do střední a východní Evropy znamená přesun 
ke společnostem, které v jejich většině spojuje se Západem právě barva kůže. 

Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy



Romano džaniben 1 | 2023124  |

Noc, ve které jsou všechny kočky bílé? 

Z  tohoto hlediska by korektivem mohly být přístupy, které pro analýzu české 
problematiky tematizují právě rasu. Zvláště slibná je v  tomto směru aplikace 
konceptu critical whiteness na dějiny českých Romů v knize autorek Victorie Shmidt 
a Bernadette Nadyi Jaworské Historicizing Roma in Central Europe. Between Critical 
Whiteness and Epistemic Injustice (Shmidt, Jaworsky 2021). Podtitul pojmenovává 
základní ambici celé knihy, jejíž první část představuje nesoustavnou kritickou 
inspekci dosavadních narativů o českých Romech z pohledu critical whiteness, což je 
podle autorek „jediná možnost pro epistemickou spravedlnost pro Romy ve Střední 
Evropě“ (tamtéž: 4), zatímco druhá část knihy přináší dílčí vstupy do  longue 
durée formované rasistické epistémé popisující Romy. Dílčí kritiky autorek vůči 
historiografickým klišé zastiňujícím postoj českých úřadů a  české vědy za  první 
republiky k rase a cikánům, postoj T. G. Masaryka či E. Rádla, či kritika obrazu 
Romů v  období diktatury KSČ omezující se na  patologizaci režimu, institucí 
i  Romů samotných jsou v  řadě momentů přesvědčivé. Přínosné je pak zejména 
jejich zaměření na  rasistickou antropologii a  její vliv z  dlouhodobého hlediska. 
Text ale zrazuje drtivý morální patos, s nímž autorky formulují své odsudky, před 
nimiž není úniku. Šíření hodnot, které spadají pod rubriku „whiteness“, se podle 
autorek dopouštějí nejen otevření rasisté jako Petr Bakalář, ale snad ještě více 
antirasističtí historici a  historičky jako Kateřina Čapková, Celia Donert, Věra 
Sokolová, antropolog Michael Stewart či Muzeum romské kultury. Patos restituce 
„epistemologické spravedlnosti“, antirasismu a „kritického bělošství“ dělá z kritiky 
morální odsudek, doprovozený příslušnou rétorikou. 

Kritika je to všezahrnující: snadno vysvětlí nejen to, že pro Čapkovou je 
charakteristický „benevolentní paternalismus“ (tamtéž: 28). Když chce Donert 
vnímat Romy nikoli jako „objekt humanitární empatie“, ale jako „bojovníky 
za  svá práva či ‚politické subjekty‘“, je to pro Shmidt a  Jaworsky „další 
příklad normalizování či ‚zbělošťování‘ romské minulosti“ (tamtéž: 31). Toto 
zbělošťování někdy získá jméno: když autorky hodnotí expozici Muzea romské 
kultury a kritizují, že v  expozici o  socialismu se hovoří o pokusech o  romskou 
sebeorganizaci, o podobnosti osudů Romů a běžných Čechoslováků a o úspěších 
některých Romů, zatímco represi reprezentují pouze nucené sterilizace, je to 
v knize hodnoceno jako „očišťování, či co víc, ‚požidovšťování‘ zkušenosti Romů 
jako obětí extrémní transgrese“, což „nejen ignoruje roli bělošství v pokračujícím 
strukturálním násilí, ale upevňuje bělošství jako jediný kanál pro uznání 
romské minulosti v globálních kontextech“ (tamtéž). Ovšem ani autoři, kterým 
rozhodně nelze vytknout „normalizování“ či „požidovšťování“ romské minulosti, 
nejsou nevinní: tak antropolog Michael Stewart svým odmítnutím, že by s  jím 
popisovanou kulturou cikánů bylo kompatibilní veřejné vyprávění dějin, „zůstal 
na straně těch, kteří nahradili znovuustavení spravedlnosti metateoretickou úrovní 



  |  125

rasismu“ (tamtéž: 128). Lze si klást otázku, zda v takto nastaveném diskurzu lze 
o Romech vůbec říct něco nad rámec diskurzu obětí represe. 

V závěru autorky deklarují poněkud vznosnou rétorikou potřebu performovat 
„dialektický život vědomí nebo praktikování identity vědění a  pohybu za  rámec 
toho, že jsou pouze ‚bělošské způsoby vědění a  vidění pokládány za  univerzálně 
aplikovatelné‘“ (tamtéž: 169, citace pochází z Colina Saltera), což snad lze přeložit 
i tak, že je třeba, aby se ke slovu dostala zkušenost samotných Romů. Samy autorky 
ji k  tomu ale příliš nepustily, vyjma spíše zřídkavých citací s polemickou funkcí: 
jejich užití konceptu kritického bělošství uvěznilo Romy ve  vlastně obvyklé roli 
věšáku na problémy, respektive v tomto případě objektu útlaku převládajícími rámci, 
ve vztahu k němuž se ovšem někdy dopouštějí „komplicity“ (tamtéž: 40). Romové 
se nakonec také stávají objekty: bílé akademičky je zachraňují před jinými bílými 
akademičkami a  akademiky, a  občas je nechají promluvit na  svou podporu. Jejich 
historiografie se stane především historií rasisticky orientovaných antropologů, 
státních institucí, které jejich pohledy přejímaly – a historiků, kteří upírali Romům 
„epistemickou spravedlnost“ tím, že byli selektivní jiným způsobem než autorky knihy. 

Autorky na  několika místech zdůrazňují, že bělošství hraje v  kontextu 
východoevropských národů dvojí roli: je zdrojem jejich vlastní emancipace a úsilí 
o  rovnost v  nerovném postavení, ale zároveň také základem pro diskriminaci 
ostatních (tamtéž: 3–4, 99–105, 169). Užívají k tomu opět velmi silnou rétoriku: 
role bělošství ve vymaňování se z „koloniální minulosti“ byla prý „sakralizována“ 
a  je dnes „nejen neviditelná, ale také nedotknutelná“ (tamtéž: 4). Těžko říct, co 
v analytickém jazyce autorek znamená sakralizace, neviditelnost (jsou snad autorky 
jediné, kdo bělošství vidí?) a nedotknutelnost, z poznatku každopádně nevyvozují 
žádnou analýzu dynamiky a odlišnost v privilegiích, pouze důraz na přehnanou 
aplikaci – jako by se zdejší vztah k západnímu redukoval na „to stejné, ale víc“.

Tuto podstatnou mezeru zaplňuje ve  své knize White, but not quite (2022) 
kanadský antropolog Ivan Kalmar. V  jeho popisu čelí semiperiferní země 
střední a  východní Evropy západoevropskému rasismu, který označuje jako 
„easteuropeanism“ a který se projevuje jako všechny rasismy především rozsáhlým 
stereotypem (často vzniklým zobecněním charakteristiky konkrétní země nebo 
několika zemí na celý region) a neustálou sugescí podřadnosti. Zároveň má tento 
typ rasismu v Kalmarově podání tři specifika: 

(1) s  výjimkou situací jako násilné útoky na  východoevropské (především 
polské) migranty ve Velké Británii je relativně slabý, nesrovnatelný ve své intenzitě 
s řadou jiných forem rasismu, včetně útoků Středo- a Východoevropanů na Romy 
či neevropské migranty; 

(2) často se týká privilegovaných Východoevropanů;11 

11 �Jedním z příkladů je podle Kalmara třeba rámování Křetínského ve francouzském tisku charakteristikami, 
které evokují ruské oligarchy, dalším třeba rámování českých fotbalistů jako východoevropských rasistů, 
kteří se svůj rasismus učí z Putinovy propagandy (Kalmar 2022: 135–136 a 229).

Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy



Romano džaniben 1 | 2023126  |

(3) je spojený s úsilím Středo- a Východoevropanů o získání plně západního 
(a  tedy privilegovaného) statusu, jehož projevem je mimo jiné to, že privilegia, 
která Východoevropané mají, jsou pouze „dílčí“ (Kalmar 2022: 11–16). Spíše 
než aby jejich protest proti nerovnostem směřoval, byť i potenciálně, k nápravě 
globálních nerovností, jeho převažující vektor je spíš k  jejich potvrzení tím, že 
se západní bělošské privilegium stane legitimním cílem Východoevropanů, kteří 
je chtějí sdílet. V tom Kalmar popisuje problematiku podobně jako feministická 
badatelka Iveta Jusová, která v  analogii k  feministickému konceptu „mužské 
dividendy“ (výhody plynoucí z mužského privilegia), o který zvlášť výrazně usilují 
muži, kteří nemají jiné zdroje privilegií (bohatství, moc, kulturní kapitál), přišla 
s  konceptem „evropské dividendy“, o  niž usilují se zvláštní intenzitou méně 
privilegovaní Evropané ( Jusová 2016: 29–45).

Kalmarova kniha se nevěnuje přímo Romům, vnáší ale do práce s bělošskou 
nadřazeností potřebnou jasnost. Pokud bychom vnímali bělošství pouze jako 
charakteristiku majority oproti minoritě, vytvoří to zjednodušenou binární matrici. 
Pokud je pochopíme zároveň jako zdroj privilegií i nejistot, a pokud pochopíme 
majority v  postkomunistických zemích jako převážně rasistické vůči svým 
menšinám či globálnímu Jihu a zároveň jako objekty rasismu ze strany Západu 
(jakkoli omezeného a  méně výrazného), nabízí nám to při aplikaci na  vztah 
mezi majoritou a minoritou o mnoho inspirativnější a o něco složitější matrici. 
Zároveň, jestliže postkolonialismem inspirované autorky jako Thompson význam 
rasy v některých případech podceňují, u Shmidt, Jaworsky i Kalmara si můžeme 
klást otázku, zda není přeceněna oproti západní civilizační identitě (respektive, 
zda není chybou tuto západní civilizační identitu pod rasu prostě subsumovat): 
vůči Balkáncům a Rusům se Češi nevymezují primárně jako vůči méně bílým,12 
ale s důrazem na západní hodnoty (srov. Holý 1996, Todorova 2009). Podřadit 
„západnost“ vůči „bělošství“ nebo brát ji jako méně výstižné synonymum znamená 
nebrat vážně, že západní nadřazenost může fungovat jako soubor idejí a institucí, 
který si může nárokovat převahu někdy i bez ohledu na rasu – jejím nositelem 
může být i občan Singapuru nebo Afroameričan. 

Závěr

Výzkumu Romů v  českém nebo šíře postsocialistickém kontextu mohou 
impulzy postkoloniálních studií výrazně napomoci. Tak jako při každém použití, 
i problematické přenášení postkoloniální teorie na kontext postsocialistických zemí 
ukazuje různé podstatné charakteristiky té které teorie. Po předchozí prezentaci, 

12 �Jakkoli i zde je rasizace výrazně přítomná, vůči Rusům v různých variacích známého tropu „rozčtvrť Rusa 
a objevíš Tatara“, těžko ji lze označit za klíčovou, mnozí rasisté ostatně vnímají Rusko jako poslední 
pevnost „bělošství“. 



  |  127

myslím, není třeba rozvíjet ty, které pokládám za  nosné, shrnu je proto pouze 
v jednoduchých sloganech: postkoloniální teorie a koncepty s ní spojené nabízejí 
přesvědčivé praktické cvičení v poznávání prostorovosti moci, mocenskosti vědění 
a vztahovosti útlaku. Zároveň můžeme identifikovat tři klíčové problémy, které 
jsou s uplatňováním postkoloniálních teorií často spojeny: 

Homogenizace 

Rétorika postkoloniálních studií nebo critical whiteness nabízí zdánlivě 
univerzálně srozumitelný příběh. Jako kdyby se všude odehrával přibližně stejný 
zápas s obdobnými strukturami útlaku. Jenže podobná homogenizace redukuje 
specifičnost jednotlivých příběhů a  umenšuje možnost aktérství utlačovaných 
skupin. Viděli jsme, že je přijetí homogenizujícího narativu atraktivní: dostatečně 
výmluvná je metafora Ewy Thompson o „nájezdu na dálnici světového diskurzu“. 
Stejná terminologie umožňuje zápas o  uznání stejné pozice – a  přehlížení 
podstatných rozdílů. To je problém i  tam, kde nečelíme – jako v  případě 
Thompson a  jejího pokusu udělat kolonizované subjekty z polských národních 
konzervativců – politické manipulaci. Příběh českých Romů s  jejich kulturou, 
strategiemi adaptace i reakcemi na útlak je jiný než příběh Afroameričanů, právě 
tak jako odlišné podoby měl a má i jejich útlak. Homogenizující formulace snad 
mohou přispět k analýze a daný příběh „předat“, ale za cenu setření mnoha jeho 
jedinečností. Jinými slovy, za cenu toho, že už nepředávají daný příběh, ale jeho 
uniformovanou náhražku. 

Reprezentace 

Silou postkoloniálních teorií je zaměření na  reprezentaci. Ta není nevinným 
záznamem reality, ale spoluvytváří ji, reprodukuje a konstruuje. Tato silná stránka 
se může stát i slabinou. Nejen, že podobnému přístupu hrozí přecenění kulturní 
reprezentace na  úkor těch sociálních skutečností, které jsou málo nebo méně 
výrazně reprezentované (a  v  důsledku tak preferuje idealitu nad materialitou, 
stereotypy o Romech v kultuře oproti materiálním podmínkám, v nichž Romové 
žijí). Zároveň pozornost zaměřená na  reprezentaci vede k  problematizování 
dalších a  dalších podob reprezentace a  nezbytně produkuje debaty, kdo a  jak 
vůbec smí reprezentovat.13 I oprávněná kritika tak snadno vede k zapouzdřování, 
k omezení možného spektra výpovědí a posléze k  riziku, že o  tématu se bude 
vypovídat převážně očekávatelným, „bezpečným“ způsobem. To může upřít 

13 �V českém prostředí byla zatím patrně nejvýraznější debatou tohoto typu, v níž se také objevily 
některé impulzy z postkoloniálních studií, spor nad knihou Kateřiny Šedé Brnox. Viz zejména 
Diskuse nad publikací BRNOX / Průvodce brněnským Bronxem, dostupné z https://www.youtube.com/
watch?v=YppD3C22f6k [cit. 18. 5. 2022].

Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy



Romano džaniben 1 | 2023128  |

možnost vypovídat každému, kdo nemá dost kulturního kapitálu ke  zdolání 
vysokých prahů nastolených normami rozvinutými v  předchozích debatách – 
případně to může podobné aktéry snadno zaklít do esencializujících stereotypů. 

Moralizace

Řada klíčových prvků debaty (zejména rasa a  rasismus) nemohou fungovat 
jako neutrální pojmy. Rasismus je klíčové obvinění v politické debatě, politická, 
morální a někdy i právní diskvalifikace protivníka. Silnou morální rezonanci mají 
i koncepty jako kolonie a kolonizace, epistemická nespravedlnost apod. Zahrnutí 
těchto pojmů v odborném jazyce je někdy kritizováno nebo naopak vítáno jako 
jeho „politizace“. Ve skutečnosti ale spíše než o politizaci jde o „moralizaci“, která 
ruší možnost legitimního politického konfliktu, dělí svět na dobro a zlo, přičemž 
to druhé je neakceptovatelné a musí být vymýceno. 

Někteří autoři v  takovém kontextu navrhují práci s  pojmy aktérů pokud 
možno odstranit a  hledat slovník, který je od  nich odpojený, aby věda nebyla 
vtahována do sporu aktérů a dokázala si udržovat potřebnou distanci.14 Tento typ 
střídmosti je ale dosažitelný jen problematicky. Těžko si představit společenskou 
vědu, která odmítne pracovat s pojmy, které mají zároveň politický a morální smysl, 
a která nám nic neřekne o rasismu (právě tak jako o demokracii či válce). Ostatně, 
i  zdánlivě oddělené odborné pojmy mají sklon nést jasné politické a  morální 
preference (vzpomeňme na  různá umělá slova produkovaná v  oblasti výzkumu 
Romů Markem Jakoubkem). Z druhé strany, umístění morálně výbušných pojmů 
do  jádra analýzy s  sebou přináší riziko melodramatu: morálně podbarveného 
narativu, který ulpí na popisu amorální většiny či struktur, které vytvořila, a nedá 
prostor pro aktérství příslušníků menšiny, redukovaných často na pouhé drcené 
objekty systémového rasismu, v jehož kontextu nemají možnost vlastního jednání. 
. . . 

Řekly nám aplikace postkoloniální teorie a  souvisejících konceptů na  středo- 
a  východoevropský kontext něco k naší úvodní otázce, tedy k debatě o  smrti 
českého Roma Stanislava Tomáše a  problematických reakcí českého státu? 
Něco málo snad ano. Důsledné popíračství českých úřadů ve vztahu k obrazu 
„českého Floyda“ bylo jistě způsobeno strukturálním rasismem, snahou zakrýt 
selhání konkrétních policistů a především snahou odvrátit očekávané nepokoje. 
Bagatelizace skrze popřené a  přitom navozené srovnání ale také odráží 
odvozenou pozici české západnosti, včetně jejího protiromského rasismu: To, 
co je na západ od českých hranic, představuje originál, to, co se stane na českém 
území, je kopií. 

14 Nejvýrazněji v tomto smyslu argumentují ve vztahu k pojmu identita Brubaker a Cooper (2000). 



  |  129

Dávalo smysl, že antirasistické hnutí přejalo v  první chvíli rámování 
podobností s Georgem Floydem, popisovala nejpodstatnější aspekt situace: policie 
při zatýkání zabila člověka. Lpění na paralele ale podle všeho antirasistické hnutí 
v důsledku oslabilo. Nejen, že bylo snadné poukázat na podstatné odlišnosti obou 
kauz a jejich kontextu. Podobné lpění především nastolilo jako „standard“ situaci 
v  USA (s  tamními specifickými problémy souvisejícími s  rozšířením střelných 
zbraní) a  neotevřelo příležitosti k  mluvení o  specifikách policejního rasismu 
a postavení Romů v Česku.

Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy



Romano džaniben 1 | 2023130  |

Literatura

Barša, P. 2015. Cesty k emancipaci. Praha: Academia.
Bill, S. 2014. Seeking the authentic: Polish culture and the nature of postcolonial 

theory. Dostupné z: https://nonsite.org/seeking-the-authentic-polish-
culture-and-the-nature-of-postcolonial-theory [cit. 18. 5. 2022].

Boatcă, M., Parvulescu, A. 2020. Creolizing transylvania: notes on coloniality and 
inter-imperiality. History of the Present 10 (1): 9–27.

Brubaker, R., Cooper, F. (2000) Beyond identity. Theory and Society 29 (1): 1–47.
Fanon, F. 2011. Černá kůže, bílé masky. Praha: Tranzit.
Gagyi, A. 2016. ‘Coloniality of power’ in East Central Europe: external penetration 

as internal force in post-socialist Hungarian politics. Journal of World-
Systems Research 22 (2): 349–372.

Graff, A., Korolczuk, E. 2022. Anti-gender politics in the populist moment. London, 
New York: Routledge. 

Hladík, R. 2012. A  theory’s travelogue: post-colonial theory in post-socialist 
space. Teorie vědy / Theory of Science 33 (4): 561–590.

Holý, L. (1996) Malý český člověk a  velký český národ. Praha: Sociologické 
nakladatelství.

Chari, S., Verdery, K. 2009 Thinking between the posts: postcolonialism, 
postsocialism, and ethnography after the Cold War. Comparative Studies in 
Society and History 51 (1): 6–34.

Ischenko, V. 2022. Ukrainian Voices? New Left Review (139): 1–10.
Jusová, I. 2016. Situating Czech identity: postcolonial theory and the ‘European 

dividend’. In: Jusová, I., Šiklová, J. (eds.). Czech feminisms: perspectives on 
gender in East Central Europe. Bloomington: Indiana University Press.

Kalmar, I. 2022. White, but not quite. Bristol: Bristol University Press.
Oravcová, A., Slačálek, O. 2020. Roma youth in Czech rap music: stereotypes, 

objectification and ‘triple inauthenticity’. Journal of Youth Studies 23 (7): 
926–944. 

Růžička, M. 2012. Wacquant v romském ghettu: poznámky k procesu ghettoizace 
v českých městech. In: Temelová, J., Pospíšilová, L., Ouředníček, M. (eds.). 
Nové sociálně prostorové nerovnosti, lokální rozvoj a  kvalita života. Plzeň: 
Aleš Čeněk, 20–45.

Shmidt, V., Jaworsky, B. N. 2021. Historicizing Roma in Central Europe. Between 
critical whiteness and epistemic injustice. London, New York: Routledge.

Slačálek, O. 2016. The postcolonial hypothesis: notes on the Czech ‘Central 
European’ identity. Annual of Language & Politics and Politics of Identity 10: 
27–44. 

Slačálek, O. 2020. Postkoloniální střední Evropa? Kunderův „unesený Západ“ 
v zrcadle postkoloniální kritiky. Slovo a smysl 17 (34): 105–130.



  |  131

Snochowska-Gonzalez, C. 2017. Wolność i  pisanie: Dorota Masłowska i  Andrzej 
Stasiuk w postkolonialnej Polsce. Warszawa: Oficyna Naukowa. 

Spivak, G., Chernetsky, V., Condee, N., Ram, H. 2006. Conference debates: are 
we Postcolonial? Post-Soviet Space. PMLA 121 (3): 828–836. 

Sowa, J. 2011. Fantomowe ciało króla. Peryferyjne zmagania z nowoczesną formą. 
Kraków: Universitas. 

Sowa, J. 2014. “Forget postcolonialism, there’s a  class war ahead”. Dostupné z: 
https://nonsite.org/article/forget-postcolonialism-theres-a-class-war-
ahead [cit. 18. 5. 2022]. 

Thompson, E. 2004. Imperial knowledge: Russian literature and colonialism. 
Westport, CT, London: Greenwood Press.

Thompson, E. 2010. Je Polsko postkoloniální země? In: Ruczaj, M., Szymanowski, 
M. (eds.). Pravým okem. Antologie současného polského politického myšlení.  
Brno: CDK, 21–35.

Tlostanova, M. 2015. Can the post-Soviet think? On coloniality of knowledge, 
external imperial and double colonial diference. Intersections 2 (1): 38–58.

Tlostanova, M. V., Mignolo, W. D. 2012. Learning to unlearn: decolonial reflections 
from Eurasia and the Americas. Columbus: The Ohio State University Press.

Todorova, M. 2009. Imagining Balkans. Oxford: Oxford University Press.
Uffelmann, D. 2020. Polska literature postkolonialna. Od  sarmatyzmu do migracji 

poakcesyjnej. Kraków: Universitas.
Ukr-TAZ 2022. Decolonialism and the invasion of Ukraine, Ukr-TAZ. Dostupné 

z: https://blog.uvm.edu/aivakhiv-ukrtaz/2022/03/22/decolonialism-and-
the-invasion-of-ukraine [cit. 18. 5. 2022].

Ondřej Slačálek | Toto není český Floyd. Romové a cesta postkoloniální teorie do střední Evropy



Romano džaniben 1 | 2023132  |



  |  133Anna Remešová | K výběrovému univerzalismu muzejních institucí

| Anna Remešová1

K výběrovému univerzalismu muzejních institucí2

„Objevte novou expozici Národního muzea, která vypráví příběh české moderní 
historie od první světové války až po vstup České republiky do Evropské unie,“3 
hlásá úvodní titulek stálé expozice Dějiny 20. století, která byla zpřístupněna 
v budově bývalého Federálního shromáždění v červenci 2021. Jedná se o dlouho 
očekávanou výstavní a výzkumnou událost Národního muzea, která si vzala za úkol 
odprezentovat klíčové období moderního československého státu, a  protože se 
jedná o ústřední a reprezentativní paměťovou instituci, dobře nám poslouží jako 
příklad českého hegemonního muzejního diskurzu. Pozastavíme se proto u této 
expozice a  u  příběhu, který produkuje, především se budeme věnovat způsobu 
reprezentace (anebo slovy filozofky Sylvie Wynter nadreprezentace) obyvatelstva 
České republiky jako bílých etnických Čechů, z  čehož vypadávají národnostní 
menšiny (konkrétně nás bude zajímat romská menšina).

Abychom tak mohli učinit, budeme se muset podívat mnohem dál do historie 
– a  to do  vývoje českého Národního muzea. To bylo součástí jak největšího 
obrozeneckého vzmachu českých elit formujících se pod Rakouským císařstvím 
(a později Rakouskem-Uherskem), tak i upevňování představ o tom, kdo český 
národ tvoří, kdo do něj zahrnut je a kdo ne. Muzeum jako politická a paměťová 
instituce tak nejen materializuje takovou představu národa, ale také se stává 
komplicem v sebeidentifikačním procesu odlišení se od „Druhých“. Na expozici 
Dějiny 20. století a na historii Národního muzea si tak ukážeme, jak tato instituce 
pracuje jednak s  představou národa jako českého bílého etnika, z  níž Romové 
a Romky vypadávají, tak i to, jakým způsobem přebírá diskurz západoevropských 
muzejních institucí a  jejich praxi „výběrového univerzalismu“, který udržuje 
mocenskou nerovnováhu mezi imperiálními centry a periferií (Druhými). Text 
tedy nebude primárně o tom, jak jsou Romové a Romky zobrazováni v ústřední 
české paměťové instituci, ale o tom, proč zobrazováni nejsou, o principu chybění, 
který nejlépe postihuje anglické slovo foreclosure, tedy vynechání či vyloučení 
(z dějin).

1 Autorka je doktorandkou na Akademii výtvarných umění v Praze. E-mail: anna.remesova@avu.cz
2 �Jak citovat: Remešová, A. 2023. K výběrovému universalismu muzejních institucí. Romano džaniben 30 (1): 

133–142.
3 �Text k expozici Dějiny 20. století na webu Národního muzea, dostupné z: https://www.nm.cz/historicke-

muzeum/dejiny-20-stoleti [cit. 21. 2. 2022].



Romano džaniben 1 | 2023134  |

České dějiny 20. století

Muzea nikdy nebyla neutrálním polem pro vyprávění o dějinách, podoba institucí 
i přestavba expozic vždy podléhá paradigmatu dané doby, a navzdory tomu, že to 
tak dnes nemusí vypadat, může se jednoho dne stát, že muzejní budovy pozbydou 
svůj účel a zaniknou. Co ale je na vlastivědných a přírodovědných muzeích opravdu 
zajímavé, není ani tak jejich vyprávění o  minulosti, ale spíše to, co nám říkají 
o naší přítomnosti. A jakým způsobem pracují s (ne)viditelností některých témat. 
Dobře je to patrné právě na stálé expozici Dějiny 20. století, která je v současnosti 
nejrozsáhlejší a největší stálou expozicí novodobých dějin v Česku. Na půdorysu 
časové osy od první světové války až po vstup České republiky do Evropské unie 
a  prostřednictvím bezmála tisícovky předmětů deklarují její tvůrci a  tvůrkyně 
nebývalý záběr.

Expozice je do  značné míry založena na  prožitku, hned při vstupu se 
návštěvník ocitne v  kulisách zákopů z  první světové války, slyší zvuky střílení 
a křiku, po stěně utíkají bílí duchové vojáků a na druhé straně do prostoru hledí oči 
z velkoformátových fotografií obyvatel Rakouska-Uherska. Výstavní halucinační 
zážitek dále pokračuje v malé komoře věnované audiovizuální projekci, které se 
zde říká „časozdviž“ a jež má za úkol představit v rychlém sledu klíčové okamžiky  
20. století. Jako „časozdviž“ má ale zřejmě působit celá expozice: dochází k rychlému 
mísení velkých dějinných událostí s každodenními předměty a stručnými (spíše 
faktickými) informacemi. Geografie, čas, vzpomínky, politická jednání, občanské 
protesty, osobnosti veřejného života, pracovní i kulturní aspekty občanství – vše 
splývá v  jednom stísněném labyrintu, který vytváří dojem, že pouze prezentuje 
vybrané události a objekty, ve skutečnosti se ale při bližším pohledu ukazuje, že 
expozice velmi konkrétní kontext poskytuje, jen ne explicitně a deklarativně. 

Podobně, jako se tváří globálně (přeci jen je nazvaná Dějiny 20. století, a ne 
České dějiny 20. století), ale není tomu tak, vytváří expozice falešný dojem, že 
vypráví dějiny celého českého národa. Jak ale podotýká historička umění Milena 
Bartlová v recenzi pro publicistický server Alarm: 

„[H]lavní mentální aktivita procházejících spočívá v  neustálé konfrontaci 
toho, co tu vidí, se vzpomínkami na školní výuku, vlastní četbu nebo historické 
obrazy z populární kultury: hodně se totiž prezentuje, ale máloco je vysvětleno. 
Ve skutečnosti jsou to dějiny Čechů a Moravanů. Němci, Slováci a Židé jsou 
připomenuti natolik marginálně, že příslovečný Marťan, který by nic nevěděl 
předem, by si jich ani nemusel všimnout. […] Prezentace Němců a Židů se 
omezuje na jejich transporty.“ (Bartlová 2021) 

Kromě zkresleného a stereotypního pohledu na německé a židovské občany žijící 
na území dnešní České republiky se pak jen velmi málo, nebo spíše téměř nic, 
nedozvíme o dalších etnických menšinách. Národní muzeum tak nadále pokračuje 



  |  135

ve své vytyčené cestě zemského českého muzea, nikoliv národního, i když by se 
to tak mohlo podle názvu zdát. Vypráví příběh pouze etnických Čechů a zbytek 
obyvatelstva odsunuje do  jedné vitríny přibližně v  polovině expozice, která 
nese název „Národnostní menšiny v meziválečném Československu“. V popisce 
k vitríně s tzv. „cikánskou legitimací“ z roku 1938 se dozvíme, že „[s]tejně jako 
rakousko-uherská monarchie představovalo i  meziválečné Československo 
mnohonárodnostní stát. Vedle téměř deseti milionů Čechů a  Slováků žily 
v československé republice velmi početné národnostní menšiny – německá (kolem 
3, 2 milionu), maďarská (700 000), ruská a ukrajinská (550 000), kolem 190 000 
obyvatel hlásících se k židovské národnosti, 80 000 Poláků, a na 50 000 obyvatel 
z  ostatních národností, mezi které patřili i  Romové.“ Co víc, expozice pracuje 
s  principem emočního prožitku, skrze nějž návštěvníky vtahuje do  historie, ze 
které vylučuje konkrétní skupiny obyvatel. Tak tomu je i u romské menšiny, která 
není zmíněná nikde jinde kromě událostí spojených se zákonem „o  potulných 
cikánech“ z roku 1927 (jenž platil do roku 1950). Podobně, jako je tomu u Němců 
a Židů prezentovaných jen skrze transporty, tak i v prezentaci Romů a Romek 
se setkáváme jen s pohledem kriminalizujícím a stigmatizujícím (skrze vystavení 
v  podstatě protiústavní „cikánské legitimizace“). Problematická je tedy jednak 
forma předávání informací – tedy to, že expozice není diskurzivní, ale zážitková –, 
ale také vynechání (foreclosing) romských obyvatel v dalších výstavních kapitolách, 
kde je představen běžný společenský a pracovní život. Je třeba dodat, že v galerii 
bust politických osobností najdeme právníka a  aktivistu Emila Ščuku a  mezi 
vystavenými díly v replice bytu z poválečné doby obraz Rudolfa Dzurka. Obojí 
bez kontextu a doplňujícího textu, proto mohou být lehce přehlédnutelné. 

Národní muzeum se však, navzdory tomu, že operuje převážně se sbírkovým 
fondem určeným podstatou zemského českého muzea, rozhodlo jít cestou 
zápůjček a  expozici tak rozšířit, aby nebylo omezené jen předměty, které má 
k  dispozici (Stehlík 2018: 24). Část objektů byla například zapůjčena také  
z Muzea romské kultury v Brně. Argumenty o nedostatečném sbírkovém fondu 
nebo snad skromných finančních podmínkách (instalace plná majestátních 
plexisklových vitrín určitě levná nebyla) proto neobstojí v  argumentaci o  tom, 
proč je expozice tak monokulturně a monoetnicky zaměřená a proč vytváří dojem 
jednotného a nekomplikovaného národního narativu. 

Národní univerzální muzeum

Odpověď na otázku, čí příběh Národní muzeum vypráví, je třeba hledat mnohem 
hlouběji než v programovém rozhodnutí kurátorů a kurátorek expozice Dějiny 
20. století. Tíhnutí k  ideji univerzalismu, která předkládá muzejní narativ jako 
něco „přirozeného“, je fundamentální součástí muzeí od jejich úplných počátků 
během 16. a 17. století, kdy vznikají první vědecké sbírky. Zatím ještě soukromé 

Anna Remešová | K výběrovému univerzalismu muzejních institucí



Romano džaniben 1 | 2023136  |

modely evropských „kabinetů kuriozit“ sice shromažďovaly rozličné artefakty 
a naturálie, které byly často prezentovány bez ladu a skladu, už tehdy ale aspirovaly 
na  univerzální přehled (Flynn 2012). Koncept veřejně přístupných muzejních 
institucí tak, jak je známe dnes, se rozvíjí mezi 16. a  18. stoletím. Původně se 
totiž jednalo o sbírky majetné a vládnoucí třídy, které měly za cíl komunikovat 
především dominantní pozici těch u moci. K demokratizaci pak docházelo buď 
samovolně během osvícenství nebo z  popudu veřejnosti (tak došlo například 
v roce 1793 ke znárodnění královských sbírek ve Francii a bylo založeno slavné 
Musée du Louvre). Prvním národním muzeem, které vzniká přímo za  tímto 
účelem a nevychází z žádné královské sbírky, je British Museum založené v roce 
1753 fyzikem Sirem Hansem Sloanem (Sklenář 2001: 11).

I  v našich podmínkách je představa českého univerzálního chrámu vědění 
formována v okruhu osvícenských šlechticů: v čele stojí bratranci František Josef, 
hrabě ze Šternberka, a Kašpar Maria ze Šternberka a nejvyšší purkrabí Království 
českého hrabě František Antonín Libštejnský z Kolovrat, kteří v roce 1818 díky 
finančním i  materiálním darům zakládají „Vlastenské muzeum v  Čechách“. 
Od tohoto roku, kdy bylo sepsáno provolání „Vlastenských přátel věd“, se odvíjí 
historie Národního muzea, ve  skutečnosti však byla nová instituce císařem 
potvrzena až o čtyři roky později. Mnohem zajímavější je ovšem společný zájem 
dvou táborů, které se během těchto čtyř let setkávají v myšlence jednoho muzea: 
je to skupina osvícenských aristokratů vedená zájmem o vybudování „univerzální“ 
vědecké instituce a vedle nich národně vlastenecký tábor jungmannovců, kteří se 
svým důrazem na jazyk a kulturu primárně usilují o to udělat z muzea „nástroj 
národního obrození“ (Sklenář 2016: 14). Tyto dvě dynamiky tak stojí v počátcích 
Národního muzea a jejich vzájemná koketerie ustanovila specifický charakter této 
instituce. Sbírky pak putují po Praze z místa na místo, protože jim chybí vhodná 
budova, až v  roce 1839 podpoří podle vzorů ze zahraničí myšlenku českého  
muzea František Palacký, který chce pod jednu reprezentativní střechu sdružit 
historické a  přírodovědné sbírky, akademii výtvarných umění, konzervatoř 
i  Jednotu pro povzbuzení průmyslu v  Čechách. Pozemek a  finance se však  
podařilo zajistit až o mnoho let později, v roce 1883, kdy vyhrál soutěž na podobu 
muzea architekt Josef Schulz s neorenesančním návrhem a heslem „Pro patria“ 
(tamtéž: 150–151).

Příběh českého národního muzea tak dobře zapadá do  celoevropského 
kontextu nově vznikajících muzejních institucí, jejichž klíčovou rolí bylo podpořit 
postavení národa v  představách veřejnosti. „Publikum muzeí bylo považováno 
za  jeden celek, jako ‚imaginární společenství‘, pokud bychom si měli vypůjčit 
slova Benedicta Andersona“ (Rampley, Prokopovych, Veszprémi 2020: 2). Třídní, 
genderové a jiné sociální nebo etnické rozdíly byly podřízeny ideji národa, která 
byla budována vzdělanou a majetnou vrstvou a jež pro Čechy nacházející se pod 
německou nadvládou v rámci habsburského státu představovala emancipační motor. 



  |  137

Národní muzeum se tak v  tomto případě stává jak základem moderního státu, 
který disciplinuje a kontroluje členy a členky „nové společnosti“, tak i nástrojem 
ke kulturnímu a ekonomickému osvobození. Ke kulturnímu osvobození mělo vést 
vzdělání o vlastní historii a kultuře a k hospodářskému osvobození pak podpora 
samostatného průmyslu a řemesla (pro tyto účely byla založena právě již zmíněná 
Jednota pro povzbuzení průmyslu v Čechách v roce 1833). 

Historická a přírodovědná muzea zakládaná v 19. století v Evropě utvářela 
ideální představu o  uspořádání, skrze nějž vzniká mikrokosmický řád věcí 
a  národů vydávaný za  univerzální a  přístupný všem (na  rozdíl od  císařských 
a šlechtických sbírek). Vlivný britský kulturní historik Tony Bennett ve své knize 
o vzniku moderního muzea popisuje, jak tyto nové vztahy moci a vědění do jisté 
míry nabízely demokratickou strukturu, a to tím, že vytvářely moderní společnost, 
jež měla reprezentovat završení civilizačního vývoje Člověka (Bennett 1995: 
97). Ve  své obecnosti je však veřejná muzejní instituce ambivalentní: na  jednu 
stranu umožňuje její demokratizace začlenění skupin, které byly z  veřejných 
prostor dosud vylučovány, na druhou stranu zakládá požadavek univerzality, který 
zakrývá to, že prostor reprezentace utvářený veřejným muzeem vždy podléhá 
konkrétní společenské ideologii (ať už je sexistická, rasistická nebo formovaná 
buržoazní rétorikou pokroku). „Přesto se jednalo o  řád věcí a  národů, který 
mohl být podroben kritice zevnitř, neboť v  sobě zahrnoval princip obecnosti, 
ve vztahu, k němuž mohla být jakákoli konkrétní muzejní expozice považována 
za částečnou, neúplnou, nedostatečnou. V kontrastu s dřívějšími absolutistickými 
nebo teokratickými prostory reprezentace, konstruovanými ve vztahu k jedinému 
vládnoucímu referenčnímu bodu, lidskému nebo božskému, který si nečiní nárok 
na  reprezentativní obecnost, spočívá prostor reprezentace spojený s  muzeem 
na principu obecné lidské univerzality, což jej činí ze své podstaty proměnlivým 
a otevírá jej neustálému diskurzu reforem,“ píše Bennett (tamtéž).

Co však Bennett opomíjí, je, že tento univerzalismus 19. století byl 
falešným univerzalismem podporujícím ideu Člověka tak, jak jej prezentovaly 
imperiální západoevropské země: tedy Člověk byl prezentován jako bílý 
středostavovský Evropan. Podle esejistky a filozofky Sylvie Wynter patří právě 
mezi jeden z ústředních bojů moderní společnosti spor o pojetí Člověka, které 
dodnes produkuje status „Druhého“ (Wynter 2003: 266). Prostřednictvím 
antropologických a teoretických textů ze začátku kolonialismu až po současnost 
ukazuje Wynter ve  svém textu o  „rozrušení koloniality bytí/moci/pravdy/
svobody“, jak umožňovalo odlišení na  základě rasy dělit Západní Evropu 
od zbytku světa a bělošství prohlásit za jedinou možnou reprezentaci lidství. V 19. 
století, kdy je tato reprezentace výrazně posílena právě i muzejními institucemi, 
se tak ale neděje náhodou – naopak, v  druhé polovině století dochází k  nové 
vlně imperialismu, kterou korunuje „dělení Afriky“ v rámci Berlínské konference 
na přelomu let 1884 a 1885. V tomto období také vzniká po celé Evropě značné 

Anna Remešová | K výběrovému univerzalismu muzejních institucí



Romano džaniben 1 | 2023138  |

množství antropologických a etnografických muzeí, jejichž sbírky tvoří kulturní 
artefakty uloupené v  koloniích a  dovážené v  obrovském množství do  Evropy. 
K  tomuto „trendu“ se přidává také Náprstkovo muzeum (dnes spadající pod 
Národní muzeum), jež je původně založeno jako průmyslové, ale v osmdesátých 
letech 19. století zde právě začínají převládat expozice věnované slavným českým 
cestovatelům a  jejich ukořistěným artefaktům, jež dají základ tomu, jak známe 
toto muzeum dnes.

Že je univerzální muzeum ve své obecnosti schopné vstřebat i sebekritiku, se 
však ukázalo být do budoucna jako problém, protože ve velkých západoevropských 
a  severoamerických muzejních institucích se od  19. století změnilo jen velmi 
málo – a pokud se něco změnilo, tak spíše jen v PR či v popiscích v expozicích. 
V  říjnu 2002 vydala tzv. Bizot Group (Mezinárodní skupina organizátorů 
velkých výstav, kam patří téměř všechna velká západoevropská a severoamerická 
muzea – od Louvru, přes Prado a Britské muzeum až po MET v New Yorku) 
Deklaraci o významu a hodnotě univerzálních muzeí, v níž reagovala na  rostoucí 
tlak ohledně návratu etnografických artefaktů do zemí jejich původu, konkrétně 
pak na  požadavky vrátit do  Řecka tzv. Elginovy mramory, které byly dříve  
součástí Parthenónského chrámu v  Athénách. Mramorové reliéfy se dodnes 
nachází v Britském muzeu v Londýně. V Deklaraci se dočteme: 

„Všeobecný obdiv ke  starověkým civilizacím by dnes nebyl tak hluboce 
zakořeněn, nebýt vlivu artefaktů těchto kultur, které jsou ve  velkých 
muzeích široce dostupné mezinárodní veřejnosti. (…) Výzvy k repatriaci 
předmětů, které patřily do muzejních sbírek, se pro muzea staly důležitým 
tématem. Ačkoli každý případ je třeba posuzovat individuálně, měli 
bychom uznat, že muzea neslouží pouze občanům jednoho národa, ale 
lidem všech národů. Muzea jsou činiteli v rozvoji kultury, jejich posláním 
je podporovat poznání pomocí neustálého procesu reinterpretace. Každý 
předmět k tomuto procesu přispívá.“ (Flynn 2012: 42–43) 

Teze o  záchraně a  uchování kulturních artefaktů se stává argumentem pro 
akumulaci artefaktů vyvezených ze zemí, jejichž obyvatelům byl k  nim 
znemožněn přístup, stejně tak jako lokální vědecké instituce mají dodnes 
ztížený přístup k  výzkumu vlastní historie či kultury. „Univerzalismus“ těchto 
„univerzálních muzeí“ zakrývá fakt, že epistemologické rámce zůstávají udávány 
západoevropskými a  severoamerickými institucemi a  všem ostatním zemím 
nezbývá, než se pohybovat v neustálém vztahu k Západu – a  to ať už je tento 
vztah vymezující či závislý. 



  |  139

Sebeidentifikace skrze rozlišení

Také česká muzeologie převzala univerzalistický narativ, který byl však zároveň 
na konci 19. století budován společně se silnou vlasteneckou motivací. Poznání 
„národních“ (čti etnických českých) dějin se mělo stát podle Palackého základem 
pro uvědomění si vlastní identity a muzeum nám tento přístup mělo umožňovat, 
„ukazuje nám, jací jsme a  jací bychom měli být“ (Činátl 2018: 10). V průběhu  
19. a  20. století se Národní muzeum této pozice pevně drželo, což utváří 
podivuhodnou kontinuitu v souvislosti s politickými a společenskými proměnami 
na  území dnešní České republiky. Jak píše Ondřej Táborský ve  sborníku  
Česká paměť. Národ, dějiny a místa paměti, komunistické muzejnictví v tehdejších 
expozicích kladlo důraz „na vývoj státnosti českého národa, naopak dějiny jiných 
národů či menšin byly zmiňovány minimálně“ (Táborský 2014: 307). A  tento 
přístup se nezměnil ani v  posledních letech, dokonce naopak, česká státní 
muzea do  značné míry nacionální notu zdůrazňují a  zintenzivňují: „Zatímco  
v  koncepci státní kulturní politiky na  léta 2009 až 2014 bylo slovo národ  
zřídkavé, v  koncepci na  2015–2020 zažívají pojmy národ, národní identita 
a národní dědictví nebývalou konjunkturu“ ( Jareš 2017: 116).

České sbírkotvorné instituce (konkrétně Národní muzeum a  pod něj 
spadající Náprstkovo muzeum) se svým vznikem a potřebou budovat představu 
univerzalistického narativu zapojily do  diskurzu evropského kolonialismu 
a  imperialismu – a  jedním z  důsledků je i  vytvoření kategorie rasizovaného 
Druhého –, avšak ve svém postavení národa „utlačovaného“ (v rámci Rakouska-
Uherska) a  „bez kolonií“ (opomeňme teď fakt, že sny o  vlastních koloniích 
v československé politice i publicistice existovaly) se vyhnuly kritice, kterým čelí 
západoevropská a  severoamerická muzea už od  prvních antikoloniálních bojů. 
A  tak se z  české historiografie a  muzeologie vytratil pojem rasy, který ovšem 
výrazně zasáhl do materializace a vizualizace rasizovaných vztahů mezi centrem 
(Evropou) a periferií (země mimo Evropu) prostřednictvím expozic a samotného 
dělení muzejních budov. Etnolog Filip Herza cituje ve svém textu o koloniálním 
excepcionalismu teoretičku médií Anikó Imré, aby doložil tezi, že koncept 
rasy a  rasismu bývá východoevropskou historiografií obcházen jako kategorie, 
která souvisí primárně s  aktivním imperialismem a  kolonialismem, přičemž 
východoevropské země byly „pouhými“ koloniálními komplici (Herza 2020: 
181). Rasismus, nebo také absentující reprezentace etnických menšin v národních 
institucích, se tak nestává předmětem kritiky nebo analýzy. 

Romská menšina je pak odkázána na  to, aby „své“ dějiny vyprávěla 
separátně – v  institucích jako Muzeum romské kultury, jehož založení bylo 
součástí emancipačních snah s  úmyslem podpořit romský kulturní, jazykový 
a historiografický rozvoj. Dějiny Romů v českých zemích nebo českých Židů se 
pak nestávají součástí „národní historické linky“. V jiných případech jsou takové 

Anna Remešová | K výběrovému univerzalismu muzejních institucí



Romano džaniben 1 | 2023140  |

jednotlivé prezentace přesouvány do  etnografických muzeí, kde se menšinové 
charakteristiky zkoumají v daném vědeckém rámci určeném odstupem většinové 
společnosti od etnograficky zkoumaného „Druhého“.

Jako příklad potřeby národní sebeidentifikace skrze rozlišení může posloužit 
Slovensko, které rok po  rozpadu Československa začalo ve  snaze upevnit svou 
národní suverenitu v  rámci Evropy nakupovat africké umění s  cílem založit 
vlastní etnografickou expozici mimoevropského umění. Náprstkovo muzeum 
totiž zůstalo za  hranicemi (v  Praze) a  etnografické předměty z  neevropských 
zemí se do  té doby na  slovenském území nacházely buď pouze v  soukromých 
rukách, anebo byly součástí šlechtických sbírek zestátněných Benešovými dekrety. 
Předměty jsou tedy do sbírek Slovenského národního muzea (SNM) nakupovány 
v letech 1994, 1995 a 1996 od cestovatele, sběratele afrického umění a profesním 
povoláním stavebního inženýra Miroslava Petrovského (Ištok 2021: 4). Vzniklo 
tak SNM – Múzeum mimoeurópskych kultúr, které bylo otevřené od roku 1997 
do roku 2000, kdy se uzavřelo a africké sbírky se přesunuly do depozitáře. 

Dekolonizace vědění

Podobnou roli zastupuje také vitrína „Národnostní menšiny v  meziválečném 
Československu“ ve  stálé expozici Dějiny 20. století v  budově Federálního 
shromáždění. Dějinný příběh etnického češství je odprezentován jako primární 
a neutrální osa, stejně tak jako jsme se naučili dívat se na zbytek světa perspektivou 
formovanou západní Evropou. Co víc – expozice Dějiny 20. století nás neučí 
vnímat tuto osu skrze racionálně podaný výklad (ať už ve formě popisek či delších 
textů), ale jsme jako návštěvníci a návštěvnice do této perspektivy doslova vhozeni, 
prožíváme ji a  bloumáme v  ní, protože průchod expozicí je založen primárně 
na  emočním prožitku zprostředkovaném zvuky a  expresivně nainstalovanými 
předměty. O  to složitější je vést s  takovým kurátorským přístupem polemiku. 
Tento pohled stereotypizace a zdánlivě neutrální pozice ale zásadně mění současné 
diskuze o dekolonizaci v muzejních a vzdělávacích institucích, které usilují právě 
o vnitřní restrukturalizaci samotných expozic a  sbírek (a v konečném důsledku 
i  o  navrácení ukradených předmětů do  zemí svého původu). Dekoloniální 
přístup představuje ale ještě jednu velkou změnu, jak o  tom píše dekoloniální 
a feministická teoretička Madina Tlostanova, a to „destabilizaci obvyklého vztahu 
subjekt-objekt ze specifické pozice těch, kterým byla subjektivita a  racionalita 
odepřena a  kteří byli považováni za  pouhé symboly své kultury, náboženství, 
sexuality, rasy a pohlaví“ (Tlostanova 2015: 40).

Jak by se takový dekoloniální přístup mohl propsat do  expozice Dějiny 
20. století? Prvním krokem by určitě mohla být transparentní institucionální 
sebereflexe, což by znamenalo zapojit do kurátorského příběhu také vlastní dějiny 
muzea, poukázat na  způsob sbírání předmětů a  na  historický kontext, který 



  |  141

určil podobu sbírkového fondu instituce. Jako druhý krok by mohla následovat 
vědomá práce s  ideou národa, s  níž Národní muzeum operuje, s  touto ideou 
polemizovat a  přizpůsobit ji aktuálním teoretickým diskuzím o  tom, kdo je 
z ní vyloučen (a  jehož dějiny jsou zamlčeny). Znamenalo by to zařazení Romů 
a Romek i do vizuální reprezentace dějinných událostí v rámci expozice a jejich 
prezentování jako aktivních politických aktérů (například v odboji), tedy nejen 
jako pasivních příjemců represivních opatření. V neposlední řadě je pak zásadní 
dekolonizační praxí muzejních expozic spolupráce s  komunitami, institucemi 
a spolky zastřešujícími nereprezentovanou menšinu, a to již od úplných začátků 
přípravy expozice, nejen při zpětně formulovaných doprovodných programech. 
I  to je možnost, jak dle slov Tlostanové „destabilizovat obvyklý vztah subjektu 
a objektu“” – tedy těch, kdo Dějiny vypráví, a těch, o nichž jsou Dějiny vyprávěny.

Anna Remešová | K výběrovému univerzalismu muzejních institucí



Romano džaniben 1 | 2023142  |

Literatura

Bartlová, M. 2021. Dějiny 20. století očima malého českého člověka. K  nové 
expozici Národního muzea. Alarm.cz, 29. 9. 2021. Dostupné z: https://
a2larm.cz/2021/09/dejiny-20-stoleti-ocima-maleho-ceskeho-cloveka-k-
nove-expozici-narodniho-muzea/ [cit. 8. 2. 2022].

Bennett, T. 1995. The birth of the museum: history, theory, politics. New York/
Londýn: Routledge.

Činátl, K. 2018. Jaké Národní muzeum (ne)potřebujeme? Dějiny a současnost 15 
(8): 10–12.

Flynn, T. 2012. The universal museum. A valid model for the 21st century? Brožura 
vydaná nákladem autora.

Herza, F. 2020. Colonial exceptionalism: post-colonial scholarship and race in 
Czech and Slovak historiography“. Slovenský národopis / Slovak Ethnology 
68 (2): 175–187.

Ištok, R. 2021. 1997-2000: Návrat do  Európy skrz zabudnuté múzeum 
mimoeurópskych kultúr. Kapitál 5 (10): 4–5.

Jareš, J. 2017. Muzea a památníky po roce 1989: čí příběh vypráví? Paměť a dějiny 
11 (3): 113–116.

Rampley, M., Prokopovych, M., Veszprémi, N. 2020. The museum age in Austria-
Hungary. Art and empire in the long nineteenth century. University Park, PA: 
The Pennsylvania State University Press.

Sklenář, K. 2001. Obraz vlasti: Příběh Národního muzea. Praha: Paseka.
Sklenář, K. 2016. Dějiny Národního muzea. In: Velká kniha o Národním muzeu. 

Praha: Národní muzeum, 12–79. 
Stehlík, M. 2018. Nové stálé expozice a  „historická mise“ Národního muzea. 

Dějiny a současnost 15 (8): 23–25.
Táborský, O. 2014. Dějiny podle plánu. Politika dějin a paměti v normalizačním 

muzejnictví. In: Radka Šustrová – Luba Hédlová (eds.). Česká paměť. Národ, 
dějiny a místa paměti. Praha: Academia/Památník Lidice, 279–328.

Tlostanova, M. 2015. Can the post-Soviet think? On coloniality of knowledge, 
external imperial and double colonial difference. Intersections 1 (2): 38–58.

Wynter, S. 2003. Unsettling the coloniality of being/power/truth/freedom – 
towards the human, after man, its overrepresentation – an argument. CR: 
The New Centennial Review 3 (3): 257–337.



  |  143Jan Ort, Renata Berkyová | Koho vlastně zastupujeme?

| Jan Ort,1 Renata Berkyová2

Koho vlastně zastupujeme? Debata 
angažovaných Romů o romské společenské pozici 
a protiromském rasismu v Česku a na Slovensku3

Při příležitosti Mezinárodního dne Romů4 proběhla 8. dubna 2022 v  Bratislavě 
debata několika angažovaných Romů – Renaty Berkyové, Alice Sigmund Herákové, 
Vlada Horvátha, Michala Mižigára a  Emílie Rigové, která se dotýkala témat 
spojených s etnoemancipací Romů, společenské pozice Romů, ale i romského kulturního 
dědictví. V rámci snahy o zachycení širší škály romských perspektiv a zkušeností v čísle 
věnovaném mj. dekolonizaci produkce vědění o  Romech, jsme původně zamýšleli 
publikovat na tomto místě přepis této diskuse. Z takto vzniklého textu ale bylo zřejmé, že 
časově omezená diskuse neumožnila pojmout nadnesená témata ve větší komplexnosti 
a množství vyřčených tezí, myšlenek a osobních reflexí vybízelo k dalšímu dopovězení. 
Rozhodli jsme se proto pro experiment. Po dohodě s aktéry diskuse jsme ve zeditovaném 
přepisu pojmenovali klíčová témata, která z  diskuse vzešla, připsali doplňující 
komentáře a  otázky a  ve  sdíleném otevřeném dokumentu ponechali diskutujícím 
k textovému doplnění. Tento experiment selhal. Kromě toho, že byl pro všechny časově 
poměrně náročný, ukázalo se, že textový formát postrádá dynamiku, která podněcuje 
k okamžitým reakcím a udržuje diskusi živou. Rozhodli jsme se proto uspořádat celou 
diskusi ještě jednou. Tentokrát se role moderátora ujal Jan Ort, namísto Emílie Rigové 
jako moderátorky původní. Ve snaze zachovat ráz původní diskuse ovšem kladené otázky 
reflektovaly témata, která v ní pojmenovávali samotní diskutující. Předkládaný text 
nakonec představuje editovanou verzi přepisu této druhé diskuse, do které jsme vložili 
i některé části textu z přepisu diskuse původní a aktérům diskuse předali k autorizaci. 

Pozadí vzniku předkládaného textu zde neuvádíme z  důvodu poukázání 
na  náročnost procesu redakční práce, ale spíše s  vědomím, že snaha o  aplikování 
dekolonizačních důrazů s  sebou přináší určité metodologické výzvy a  považujeme 
za  důležité procesy vzniku takových textů reflektovat. Současně jsme toho názoru, 
že jednou z výzev dekolonizační perspektivy je předkládání různých typů textových 
i netextových výstupů a vykročení z dominující praxe publikování odborně laděných 
textů individuálních autorů.

1 �Jan Ort je romista působící na Semináři romistiky, ÚESEBS FF UK. E-mail: jan.ort@ff.cuni.cz
2 �Renata Berkyová je romistka a historička, doktorandka na ÚHSD FF UK. E-mail: renkabery@gmail.com
3 �Jak citovat: Ort, J., Berkyová, R. 2023. Koho vlastně zastupujeme? Debata angažovaných Romů o romské 

společenské pozici a protiromském rasismu v Česku a na Slovensku. Romano džaniben 30 (1): 143–156.
4 �S ohledem na původní rámování debaty se zde držíme pojmenování Mezinárodní den Romů. Jsme si současně 

vědomi jeho možné problematičnosti, pro kterou někteří autoři preferují označení „Světový den Romů“. Viz 
online příspěvek Arne B. Manna https://www.facebook.com/notes/3593766137516245/ [cit. 4. 12. 2023].



Romano džaniben 1 | 2023144  |

Otázka „Koho vlastně zastupujeme?“, kterou jsme zvolili pro název celé diskuse, 
odkazuje k ambivalentní společenské pozici diskutujících, kteří se sami identifikují jako 
Romové, ale ve své relativně privilegované pozici pociťují, že s mnohými, často socio-
ekonomicky marginalizovanými Romy nenachází společnou zkušenost a společný jazyk. 
Současně, jakkoliv se sami nezříkají vlastní etnické identity, vypořádávají se diskutující 
s tím, že zvenčí připsané romství předchází a překrývá další aspekty jejich komplexní 
identity a  různých dalších společenských rolí. I  v  návaznosti na  takto ambivalentní 
pozice jsme zde stáli před zdánlivě banální editorskou výzvou, jak v názvu jednoduše 
pojmenovat skupinu diskutujících, které kromě etnické identity pojí naplnění 
dominantních požadavků po  „integrovanosti“, tedy určitá míra vzdělanostního 
a  ekonomického kapitálu. V  samotné diskusi se přitom její aktéři vymezují vůči 
poukazování na výjimečnost takového postavení. Bylo by proto nemístné reprodukovat 
zde kategorie „vzdělaných“ a  „úspěšných Romů“, které jen znovu stvrzují zdánlivě 
přirozenou asociaci Romů s  nevzdělaností a  sociální marginalizací. Podobné úskalí 
přitom spatřujeme i ve zmínkách o „romské elitě“ a „romských intelektuálech“. Kategorie 
„romských osobností“ se naproti tomu zdá být v rozporu s požadavkem diskutujících, 
aby se váha jejich společenské pozice neodvíjela pouze od  jejich etnické identity. 
Domníváme se, že právě v tematickém čísle věnovaném kritické reflexi chápání sociální 
mobility Romů je prostor pro reflexi těchto kategorií. Jak tedy jednoduše pojmenovat 
sdílenou třídní situovanost, na  základě které diskutující Romové reflektují společné 
zkušenosti a pochybnosti ve vztahu k jinak situovaným Romům, a to bez toho, abychom 
reprodukovali dominantní a stereotypní představy o Romech obecně? V tomto ohledu 
myslíme i na udržitelnost označení, které by nám umožnilo vyhnout se komplikovaným 
opisům. Zde jsme se rozhodli pro označení diskutujících jako „angažovaných Romů“, což 
je termín, který se z našeho pohledu na jedné straně vyhýbá poukazování na „výjimečné 
Romy“, na straně druhé ukazuje na dlouhodobější aktivitu konkrétních lidí ve veřejné 
debatě, jakkoliv taková aktivita může být spoluutvářena dominantní poptávkou 
po  zviditelňování „úspěšných Romů“. Současně nevnímáme využití tohoto termínu 
jako fixní a nechceme tím uzavírat představu o  „angažovanosti“ do  její dominantní 
logiky. Jako angažovaného Roma bychom tak mohli jistě označit i Marcela Klempára 
(viz rozhovor v  tomto čísle, s. 158–173), který by z  jiné perspektivy mohl splňovat 
charakteristika zástupce „Roma z osady“, respektive skupiny obyvatel, o které se v odborné 
diskusi na Slovensku uvažuje jako o „marginalizovaných romských komunitách“. Spíše 
než o zavádění definitivních termínů nám tedy na tomto místě jde o výzvu ke kritické 
reflexi jazyka, který při uvažování o společenské pozici Romů používáme.

Jan Ort, Renata Berkyová



  |  145

Renata Berkyová (*1985, Slovensko) je romistka, pôsobí ako vedecko-výskumná 
pracovníčka Pražského fóra pro romské dějiny pri Ústavu pro soudobé dějiny 
Akademie věd ČR. Vyštudovala romistiku na  Karlovej univerzite, aktuálne je 
doktorandkou na Ústavu hospodářských a sociálních dějin na FF UK. V roku 2023 
získala štipendium Randolph and Elizabeth Braham Fellowship v U. S. Holocaust 
Memorial Museum vo Washingtone. Venuje sa holokaustu Rómov a  Sintov, 
povojnovému uznaniu holokaustu, odškodňovaniu obetí, pamäti miest a politike 
pamäti. Občasne komentuje spoločensko-politické dianie na Romea.cz, Alarm. 

Alica Sigmund Heráková (*1984, Česko) je publicistka, producentka a kulturní 
manažerka. Vystudovala českou filologii na  Univerzitě Palackého v  Olomouci 
a management v kultuře na Masarykově univerzitě v Brně. Od roku 2018 vede 
projekt Tuke.TV, nezávislou produkční platformu v  audiovizi a  online televizi 
podporující romské tvůrce. Je editorkou publikace Muzea romské kultury Amendar 
I. a  II.: Pohled do  světa romských osobností a  dramaturgyní doprovodných akcí 
Centra Romů a Sintů v Praze. Jejími klíčovými tématy jsou mediální reprezentace, 
participace Romů a genderová rovnost.

Vladimír Horváth (*1989, Slovensko) je právnik venujúci sa ľudským právam 
a demokracii. Pochádza z Bratislavy, má rómske, slovenské a zrejme aj iné korene. 
Študoval na právnickej fakulte v Trnave. Na Švédskej Umeå Universitet absolvoval 
semester, počas ktorého sa venoval európskemu právu a  sociálnej politike. 
V Európskej komisii pôsobil ako stážista na generálnom riaditeľstve spravodlivosti 
na odbore nediskriminácie. V súčasnosti sa venuje podpore demokracie v strednej 
Európe a zvyšovaniu participácie Rómov a Rómok na rozhodovacích procesoch. 
V  novembri 2023 úspešne absolvoval Minority Fellowship na  Úrade vysokého 
komisára pre ľudské práva OSN v Ženeve. 

Michal Mižigár (*1991, Česko) vystudoval romistiku na  Univerzitě Karlově 
v Praze, v současné době dokončuje magisterské studium komparativních dějin 
na  Central European University (Budapešť–Vídeň). Ve  své diplomové práci se 
zaměřuje na poválečné období romských dějin a na reprezentaci Romů v bývalém 
Československu a Jugoslávii. Již více než deset let přednáší a účastní se diskusí 
na témata jako jsou romské dějiny a identita. Byl také členem týmu QUALIROM, 
který připravoval výukové materiály pro výuku romštiny na školách, dlouhodobě 
přednáší jako externí lektor na Ústavu jazyků a teorie komunikace na FF UK. 

Emília Rigová (*1980, Slovensko) je vizuálna umelkyňa a aktuálne aj vedecko-
výskumná pracovníčka na Akadémii umení v Banskej Bystrici. Tu absolvovala aj 
svoje štúdium a v roku 2011 získala doktorský titul. V uplynulých desiatich rokoch 
pôsobila na  Katedre výtvarnej kultúry Pedagogickej fakulty Univerzity Mateja 

Jan Ort, Renata Berkyová | Koho vlastně zastupujeme?



Romano džaniben 1 | 2023146  |

Bela v Banskej Bystrici, kde viedla umelecké kurzy na katedre výtvarnej kultúry. 
Venuje sa výstavnej, kurátorskej a publikačnej činnosti. Spolu s Petrou Hanákovou 
bola kurátorkou výstavy Keres Kultura! Robíme kultúru! Súčasné umenie a rómska 
identita (Stredoslovenská galéria, Banská Bystrica, 2019), ako aj Otevřená cesta/
Phundrado Drom (Národopisné muzeum, Praha, 2022).

***

J.O.: Před dvěma lety jsme si připomněli již padesáté výročí prvního meziná-
rodního romského kongresu i  za  účasti Romů z  tehdejšího Československa. 
Co se od té doby změnilo v situaci Romů v České republice a na Slovensku? 
R.B.: V tejto súvislosti mi napadá jedna vec. Že nech sa bavíme o akýchkoľvek 
emancipačných posunoch a spoločenskej situácii Rómov, stále sa nakoniec dostanem 
k tomu istému jadru, a tým je rasizmus, a to v rôznych formách a podobách. Či už 
sa bavíme o vzdelávaní, bývaní, zamestnávaní, o rómskych osadách či getách, všade 
sa nenápadne objavuje táto linka. Aj keď, áno, síce na jednej strane môžeme hovoriť 
o  rôznych pozitívnych aspektoch, o  určitej podpore rómskeho jazyka, literatúry, 
o existencii romistiky či Múzea rómskej kultúry, ale nakoniec sa aj tak dostaneme 
k tomu, že rómsky pár nebol pustený do reštaurácie, alebo že nikto verejne neodsúdi 
dehonestujúce či vyložene rasistické výroky politikov na adresu Rómov.

M.M.: Já si myslím, že se nezměnilo vůbec nic, všechno zůstává stejné v  tom 
smyslu, že ve společnosti přetrvává rasismus. Nám se mění témata, ale to jádro, 
že jsem tady, v téhle pozici, kvůli tomu, kdo jsem, je stejné. Když jsem studoval 
na CEU (Central European University, pozn. red.), tak se tam strašně řešilo, kdo 
byl levičák a kdo pravičák. Přišli za mnou rakle ze školy a ptali se mě, na  jaký 
straně jsem já, že se jim zdám takový nemastný neslaný. Já jsem jim řekl: „To, co vy 
řešíte, je velké privilegium. Já jsem tohle ještě neměl kdy řešit. Tohle jsou starosti 
gádžů. Z mého pohledu je i levice i pravice stejně rasistická. Méně či více.“

A.S.H.: My máme dneska tu výhodu, že některá z těch témat umíme pojmenovat. 
Jsou například instituce jako je třeba IHRA (International Holocaust Remembrance 
Alliance, pozn. red.), které přijaly definici anticiganismu. Je to něco, na čem pracujeme, 
o čem se ve veřejném prostoru mluví. To je posun. Ale reálně – že by to mělo dopad 
na viditelnou změnu, že se ty věci mění na spodu, to se neděje. 

E.R.: Podľa mňa sa od toho stretnutia v roku 1971 zmenilo veľmi veľa. Máme verejné 
figúry, ktoré rozprávajú, ktoré si berú svoj priestor a je to v rôznych škálach povolaní. 
Ale čo sa nezmenilo je to, že byť Rómom – napríklad v  slovenskom kontexte –  
znamená automaticky byť z  osady. Majorita sa stále nedokáže zlomiť v  tom  
stereotype, že si automaticky všetko, čo sa týka Rómov zamieňa so 
spoločenskou  marginalizáciou. Hrozne ma štve, že nemôžeme plnohodnotne 



  |  147

rozprávať o súčasnej kultúre Rómov bez toho, aby sme obišli túto oblasť. Namiesto 
toho sa aplikuje všetko tak, aby to zapadalo do tzv. gypsy industry, aby to vyhovovalo 
vládnym politikám naprieč Európou. Pretože, vraj, len tak je možné riešiť integráciu 
Rómov. A uteká tu potom fókus od  toho, že identita Rómov je v niečom ťažko 
uchopiteľná práve pre toto, že nepatríš ani tam ani tam. A potom zrazu v spoločnosti 
nie si vnímaný ako Róm, ak nie si chudobný. Podľa mňa toto je veľmi zásadné. 

V.H.: Súhlasím, že stále prežívame rovnaký rasizmus a podstata rasizmu je úplne 
rovnaká – nech je to čokoľvek, vždy sa nájde niečo, prečo to Rómovia urobili zle. 
K tomu, čo Emília pomenovala ako gypsy industry – pozrime sa sebakriticky aj 
do vlastných riadov, nehovorme iba „bieli“ z  toho čerpajú a  že to využívajú, to 
už v tomto momente nie je fér. Viem, že aj medzi Rómami nájdeme rovnakých, 
ktorí vždy nájdu, čo v tejto oblasti riešiť, lebo z toho majú príjem. Bez toho, aby 
skutočne prispievali k riešeniu situácie. Posledná poznámka – súhlasím, že musíme 
rozlišovať medzi Rómami a marginalizovanými skupinami obyvateľstva. Zároveň 
je treba si priznať, že to je ťažké, lebo keď sa pozrieme na  čísla z  posledného 
šetrenia EU SILC (výberové šetrenie životných podmienok v členských štátoch 
EU, pozn. red.) zameraného na rómske komunity na Slovensku, uvidíme, že až 
osemdesiatpäť percent Rómov žije v  podstate pod hranicou chudoby. Pričom 
v majoritnej populácii je to na úrovni pätnásť percent. Tam je potom ťažký dialóg 
– akým spôsobom sa mám rozprávať s Rómami, ktorí sú z osady, aj keď ja nie som?

J.O.: Možná bychom si tedy měli pojmenovat, co je cílem toho pokroku, 
o kterém se bavíme? Čeho se má dosáhnout? Co je pro vás ideál společenské 
pozice Romů? 

V.H.: Pokrok je podľa mňa práve to, keď osemdesiatpäť percent Rómov nebude žiť 
pod hranicou chudoby. Bez toho, aby sme sa posunuli v rámci socio-ekonomickej 
situácie, každá iná debata stráca zmysel. 

R.B.: Niekedy sa pokrok vníma v opozícii k  zaostalosti. Takže keď sa budeme 
pýtať, čo znamená pokrok pre nás, tak takáto otázka môže byť vnímaná i v zmysle 
akejsi žiadanej civilizačnej úrovne a  očakávaní zo strany Rómov. Veľa odkrýva 
o našom uvažovaní aj jazyk, ktorým o tých veciach rozprávame. Napríklad často 
používané spojenie „rómska otázka“, „rómska problematika“ nám podprahovo stále 
dáva najavo, kde si kto stojí, na akej pozícii. Predpokladaný je „problém“ na strane 
Rómov. Ja si myslím, že ten pokrok by mala urobiť spoločnosť ako celok. Osobne 
nerada používam i delenie na majorita–minorita, pretože zdôrazňuje a potvrdzuje 
dominantné postavenie jednej skupiny, hierarchiu. Zatiaľ čo označenie spoločnosť, 
či rómska časť spoločnosti, naznačuje rovnocenný vzťah a  dokáže obsiahnuť 
omnoho komplexnejšie rôzne aspekty, od  previazanej historickej skúsenosti až 
po vnímanie rôznych sociálnych vrstiev u Rómov. Takže ako pokrok spoločnosti 

Jan Ort, Renata Berkyová | Koho vlastně zastupujeme?



Romano džaniben 1 | 2023148  |

by som vnímala stav, kedy budú Rómovia prijímaní bez podmienok. Bez dnes 
najrozšírenejšej podmienky, nazývanej ako „integrácia“.

E.R.: Od začiatku hovorím, že by mali prebiehať súčasne dva rovnocenné boje. Jeden, 
ktorý by sa týkal práve vylúčených marginalizovaných komunít, aby sa pochytali 
všetky chyby, ktoré robí opakovane štát a umožňuje tak v podstate rásť takýmto 
komunitám, kde ľudia žijú v chudobe po generácie. A druhá vec sú, nazvime to, že 
intelektuáli či kvázi-lídri, ktorí začali rozprávať o kultúre Rómov, a to aj vo vzťahu 
k  ich histórii. Tí stoja pred mnohými otázkami. Renata (Berkyová, pozn. red.) 
napríklad stojí za zviditeľnením archívu, databázy svedectiev preživších holokaustu 
Rómov (www.svedectviromu.cz, pozn. red.), ktorej význam si podľa mňa možno 
ani niektorí súčasníci nedokážu uvedomiť. Ale aký to má význam pre ľudí žijúcich 
v marginalizovanej komunite? To je otázka, ktorú si zakaždým kladiem, s ktorou sa 
vyrovnávam aj ja sama. Ako pomáhajú niekomu moje umelecké výstupy? Takže si 
myslím, že je dôležitý ten ťah na obidvoch stranách. Pokiaľ to nebude spoločný boj, 
z ktorého vznikne prepletený vrkoč, pevný a silný, tak to nemá zmysel, ani jedna vec. 

A.S.H.: Pro mě znamená pokrok v první řadě uznání kultury – bezpodmínečně, 
jak říká Renata. Přijetí toho, kdo jsme. Což se v praxi může promítnout třeba 
do  toho, že téma Romů a  jejich dějin bude součástí vzdělávacího systému, 
minimálně třeba v České republice. Pořád tady není to základní uznání. A mě to 
pořád vrací k politické rovině, na které chybí vůle ty věci reálně převádět do praxe 
a reálně přijímat takovou legislativu, která zamezí třeba tomu, aby bujel obchod 
s  chudobou. Jenže politická reprezentace na  to neslyší, je to příliš marginální 
problém. A  dokud nedojde ke  skutečnému politickému přijetí zodpovědnosti 
a  vůli opravdu ty věci posouvat, tak se neposuneme nikam. A  s  tím souvisí ta 
druhá věc, kterou je participace Romů, možnost Romů reálně věci ovlivňovat. 
Máme tady velkou skupinu lidí, která žije v chudobě a řeší existenční otázky, a pak 
máme část lidí, která má možnost věci ovlivnit tím, že má přístup k politickým 
strukturám. Jenže reálně je těch lidí tak málo, že jsou přetížení a  očekávají se 
od nich zázraky. A nemění se nic, ti lidé se jenom střídají. Starší pouští místo 
mladšímu. Ale pokud chcete otevřeně komunikovat téma anticiganismu, pokud 
chcete reálně tlačit agendu, která by za vás mohla vést ke změně, politicky, pak 
narazíte na skleněný strop. To je moje pesimistická pozice.

E.R.: Je to taktiež priepasť medzi tými, ktorí hovoria o Rómoch, o rómskej kultúre, 
a tými, ktorí žijú v marginálnej skupine a týchto Rómov nepovažujú za svojich 
lídrov. Nedôverujú im. Na Slovensku vznikol spor, že kto a prečo nás zastupuje. 
A z druhej strany je táto téma iba nástrojom na populistické reči politikov. 

M.M.: Když se podíváme třeba na devadesátky, tak část těch lokálních lídrů sice 
neměla vzdělání, uměli sotva dobře mluvit na veřejnosti, ale měli autoritu, protože 
byli z řad těch lidí. My jsme dneska vysokoškoláci, máme vzdělání, mluvíme moc 



  |  149

odborně a  jsme přegádžovaní. Tak přegádžovaní, že když si vedle nás stoupne 
Rom z nějaké marginalizované komunity, tak se cítí méněcenný. Druhá věc je, 
že jsme zapomněli mluvit jeho jazykem a on nám vůbec nerozumí. A naopak, já, 
když přijdu mezi Romy u nás doma, nebo kdekoliv jinde, tak si říkám, že jsem 
na úplně jiné planetě, to jsou dva totálně oddělené světy. Souvisí s tím ale i téma 
udržování romského kulturního bohatství. Například texty současných romských 
kapel pomalu nedávají smysl. Obsahují jen vybranou slovní zásobu, protože už 
nikdo neumí pořádně romsky. Některé starší romské písně – halgata a  čardáše 
– pro mě přitom plní funkci jazykové příručky, když si na nich ověřuji použití 
některých slov a jejich tvarů v romštině. Zdá se, že naše kultura v tomto ohledu 
degeneruje. Chci tím říct, že ten vývoj uvidíme sami na sobě, ne až to budeme 
měřit z gádžovského hlediska, ale z toho našeho. Mně se třeba hodně líbí pořad 
Amare lavutara (hudební pořad projektu Tuke.TV, pozn. red.) protože je jeden 
z  mála, který neřeší „romskou otázku“ a  „romský problém“. Já se na  to dívám 
s hrdostí a připadá mi to, jako když se dříve Romové dohadovali, která rodina 
je hudebnická, kdo byl dobrý primáš a  tak dále. A teď tam přijde Feri Barkoci 
a prostě si s nimi zahraje. To je skvělý! 

V.H.: Naviažem na  tých lídrov. Je pravdou, že lídri predtým skutočne  
vychádzali z toho prostredia, ktoré bolo potrebné zmeniť. A myslím si, že nikto 
z nás, kto tu je, už ako keby do toho prostredia nepatril, ale aj tak podľa mňa naša 
úloha nestráca zmysel. Je možné, že tými rómskymi lídrami, ktorých budú uznávať, 
nebudeme, pretože áno, nie je tam naviazanie na  jazyk a prostredie. Príkladom 
môžu byť slovenské voľby, v ktorých vysoký počet rómskych hlasov získali  traja 
Rómovia a jedna Rómka, kandidujúci v rámci konzervatívno-populárnej strany.   
Všetci z nich pochádzajú z prostredia, kde aj usilovali o hlasy. Všetci rozprávajú 
tým jazykom, akým rozprávajú Rómovia a  Rómky vo vylúčených komunitách. 
A nemyslím tým, že hovoria len po rómsky, ale celkovo hovoria jazykom, ktorý je 
zrozumiteľný a jednoznačne vyjadruje, že poznajú dané zázemie tých ľudí. Vedia, 
čo znamená dajme tomu prísť na kávu, že káva je tá prvá. Toto všetko poznali 
a bol to aj kľúč k úspechu. Nevýhoda je podľa mňa to, že nemajú také vybavenie 
ako napríklad máme my. Oni chápu problém, vedia ho pomenovať, ale už ho 
technicky nevedia doťahovať. A  tu je naša úloha. My musíme byť tí, ktorých 
možno nebude vidno na prvých titulkách, nebudeme chodiť do osád a nebudú  
nás oslavovať a nebudú nám dávať hlasy. Ale tú podporu musíme ponúkať tým, 
ktorí tvoria toto spojenie. Čiže nemyslím si, že sme pogádžovaní. Myslím si,  
že sme vybavení jazykom a  vedomosťami, ktoré sa používajú pri prijímaní 
politických rozhodnutí, ktoré sa môžu javiť ako gádžovské. V každom prípade 
máme zásadnú úlohu identifikovať tie spojovacie články. 

E.R.: Je výzva nájsť ten úzus medzi tým ako tu prácu robiť súbežne na oboch 
frontoch. Lebo ak to veľmi zjednoduším, tak tí, čo chodia do komunít, do osád, 

Jan Ort, Renata Berkyová | Koho vlastně zastupujeme?



Romano džaniben 1 | 2023150  |

nás absolútne odmietajú. Pozrite sa v každom fóre, pri debatách, sú to stále výčitky, 
že sme bohviečo a nebojujeme za to správne. A presne, že sme pogádžovaní. 

J.O.: Připomněli jste, že ve veřejném prostoru se často opakuje termín „romská 
problematika“. Zdá se mi, že i  když se mu někteří chtějí vyhnout, najednou 
neví, čím ho nahradit. Ukazuje se tím trochu, že je často obtížné pojmenovat 
to, co je „problém“ a co se má řešit. V dosavadní debatě se současně shodujete 
na tom, že hlavním problémem je protiromský rasismus. Mění se něco v tomto 
ohledu? Proměňuje se povaha protiromského rasismu, respektive umožňuje 
celospolečenské klima tenhle problém víc pojmenovávat? 

A.S.H: Obecně lze říct, a to je už dávno pojmenovaná a známá věc, že zatímco 
dřív byl rasismus otevřený, dnes má skryté a  rafinovanější podoby. Ať už se 
bavíme o úřednících, nebo třeba o učitelích, tak už mnozí vědí, co si můžou a co 
si nemůžou dovolit. Na druhou stranu, pořád si myslím, že Romové, obzvlášť ti, 
kteří jsou takto identifikovatelní na první pohled, čelí nejrůznějším mikroagresím 
ve veřejném prostoru, což má následně vliv i na jejich duševní zdraví. Je to něco, 
o čem se už dnes naštěstí začíná mluvit. Začíná se pojmenovávat, že tyto podoby 
rasismu mají zásadní vliv na to, jakým způsobem se Romům v téhle společnosti 
žije. Sama mám pocit, že v některých oblastech se to posouvá – třeba v uměleckém 
nebo akademickém prostředí. Ale týká se to spíše jednotlivců, kteří se dokázali 
prosadit. Pořád to ale není bezpodmínečné přijetí, pořád jsme vnímaní jako 
výjimky, celkový narativ se nemění. 

R.B.: Rada by som upozornila ešte na  jeden aspekt rasizmu, a  to sú spôsoby, 
akými na  neho my samotní reagujeme. Ako som už zmienila – pojmy ako 
„rómska otázka“, „rómska problematika“, alebo aj „integrácia“ podľa môjho 
názoru jasne a dominantne určujú, od koho sa očakáva zmena a kto je považovaný 
za  problém. A  tým, že my sami preberáme a  používame takéto pojmy, že 
nám nevadí označovanie „cigán/cigánka“, ale aj ďalšie, omnoho závažnejšie, 
ponižujúce zachádzanie, vysielame signál o prijatí nastavených rolí a nerovného 
spoločenského postavenia. Zároveň je jasné, že nie vždy je jednoduché za prvé 
vystúpiť proti takému používaniu jazyka a za druhé vôbec rozpoznať pojmy, ktoré 
môžu pôsobiť i na prvý pohľad neškodne. Ono nie je vôbec jednoduché sa ozvať 
ani pri otvorených prejavoch nenávisti či rasizmu. Nie je to tak dávno, čo mi 
na zastávke električky začala nadávať nejaká cudzia pani. Mne sa úplne rozbúšilo 
srdce, pretože som nevedela, čo mám robiť, ako reagovať. A bolo skutočne ťažké 
si sama pre seba, vedome povedať, že to je jej problém, a nie môj. Tým som len 
chcela ilustrovať, že rozumiem tomu, ako veľmi je to ťažké, ale je to niečo, čo je 
podľa mňa nutné reflektovať. Rovnako si myslím, že je načase vystúpiť z role, kedy 
prijímame vzorce podporujúce nerovnocenné nastavenie spoločnosti a sme nútení 
neustále dokazovať svoju hodnotu a právoplatné postavenie. 



  |  151

M.M.: Přesně jak říká Renata – Roma mají kolonizované myšlení. Že sice víš, 
co je rasismus, ale zároveň přejímáš rasistické vzorce a aplikuješ je. V Brně jsem 
byl šokovaný tím, jak při přijímaní Romů z  Ukrajiny mluvili romští sociální 
pracovníci stejně jako lidé na  magistrátu. Kolonizované přemýšlení přitom 
vidíme i  v  rodinách, ve  kterých jsou lidé hrdí, že jsou Romové. Když obdivují 
malé dítě, tak řeknou: „Dikh, parno sar rakloro. Dikh, šukar rakľori.“ (Podívej, bílý 
jako neromský chlapeček. Podívej, krásná neromská holčička, pozn. red.) Ale 
neřeknou: „Joj ajsi šukar sar romňori,“ ( Je krásná jako romská ženuška, pozn. red.), 
to jsem ještě v životě neslyšel. A vidíte, zní to i směšně! Protože najednou, když 
řekneme romňori, tak si vybavíme nějakou holčičku, která se chová jako stará žena, 
jako stará romňi. 

J.O.: Častou strategií, jak čelit protiromským předsudkům ve  veřejném 
prostoru je vyzdvihování úspěšných Romů, jejichž pozitivní příklad má 
nabourávat představy o všeobecné sociální marginalizaci a zdánlivě přirozené 
„zaostalosti“ Romů. Jak se k takové strategii stavíte? 

V.H.: My žiadne takéto rómske hviezdy nehľadáme a  nemyslím si, že to robí 
dobro. Ak to robíme na  lokálnej úrovni, tak fajn. Tam presne viem, koho tým 
motivujem. Ale akonáhle v národnom médiu mám článok o tom, že „pozrite sa – 
Róm právnik, pozrite sa – Róm s dobrými výsledkami“, alebo „pozrite sa – Rómka 
vyštudovala medicínu“, tak to znie ako „pozrite sa – krásna výnimka“, čo podľa 
mňa len podčiarkuje ten status, aký nechceme mať. Toto skrátka nevnímam ako 
súčasť emancipácie. 

R.B.: Myslím, že ukazovať úspešných Rómov sa stalo súčasťou našej hrdosti. 
Ukázať svetu, že máme rómskych právnikov, umelcov či iné úspešné osobnosti. 
Ale podľa mňa je to do  istej miery trochu pokrivená hrdosť, pretože smeruje 
k  väčšinovej spoločnosti, čo je zase spojené s  naším vlastným sebavedomím 
a  postavením. Keď budeme ukazovať a  vystavovať rómskeho žiaka so samými 
jednotkami, s vyznamenaním, nie je to pre neho a i pre nás trochu ponižujúce? 
Alebo inak – stačí nám to? Myslím, že je dobré si uvedomiť, kde je ten štandard, 
ako sa my sami vnímame, pretože prvý právnik tu bol už na konci štyridsiatych 
rokov 20. storočia a my sa musíme posunúť ďalej. Cítiť sa ako rovnocenná súčasť 
spoločnosti, kde bude štandardom, že sú deti jednotkári, ale že sú aj trojkári. 
A  za  výnimku považovať to, čo sa vymyká vnímaniu v  rámci celej spoločnosti 
a nie v rámci stereotypov voči Rómom. Myslím, že i zvolanie „Som hrdý na to, že 
som Róm/Rómka“, je tak trochu reakcia na to, čo nám bolo vštepované od okolia. 
Že sa musíme hanbiť za  vlastný pôvod. My si tým zvolaním vlastne cielene 
dvíhame sebavedomie. Nízke práve kvôli tomu, aký stigmatizujúci obraz o nás je 
v spoločnosti vytvorený. 

Jan Ort, Renata Berkyová | Koho vlastně zastupujeme?



Romano džaniben 1 | 2023152  |

E.R.: Posledných päťdesiat rokov, sú všade samí „prví Rómovia“. Už tých prvých 
ľudí máme všetci dosť. Každý, kto toto zažil alebo prežíva, tak vie, ako je to 
obmedzujúce. Majoritná verejnosť si myslí, že to robia vlastne dobre, keď takto 
vytiahnu jednotlivca a dajú mu hlas, alebo nejakú cenu. Ale my toto už vážne 
nepotrebujeme. My potrebujeme skutočné činy a skutočné riešenia. A nie oslavy 
jednotlivcov. Inak to nemá zmysel. 

A.S.H.: Přidala bych reflexi z pozice editorky publikace Amendar, ve které jsme 
ve své podstatě přesně toto udělali. Vytvořili jsme galerii romských osobností pod 
Muzeem romské kultury ve dvou různých vydáních. První vyšla v roce 2018 a ta 
druhá pak v  roce 2021. Je v nich prezentovaných čtyři sta romských osobností 
žijících v  České republice. V  době, kdy jsme na  tom pracovali, tento projekt 
dával smysl a jsem ráda, že to vzniklo. Portréty jsou navíc doplněné vždy dvěma 
hloubkovými rozhovory s  romskými osobnostmi, které jejich životní trajektorii 
zasazují do bližšího kontextu. Jeden z  rozhovorů je právě s Mižem (Michalem 
Mižigárem, pozn. red.). Ale souhlasím s  tím, že to může potvrzovat narativ 
o výjimkách. Pro mě bylo o to smutnější vidět ty stovky dalších lidí v rešerších, 
které se do té finální publikace nevešli. Pak je to o tom, že rozhodujeme, koho 
vybrat, kdo je teda ta osobnost. 

M.M.: Musím říct, že já jsem z toho nápadu byl ze začátku hodně nadšený. Ona 
ta knížka má i  svoji funkci. Představte si děti ve  vyloučené lokalitě, které neví 
vůbec nic. My jsme třeba přivedli z  Anglie deset učitelek do  Muzea romské 
kultury a ony z toho byly úplně paf. Když viděly tu knihu, no tak si ji všechny 
začaly kupovat a  říkaly: „Jo, tohle musím ukázat těm svým dětem z Čech a ze 
Slovenska, které učím.“ V tomhle to má sílu. My jako Romové si zkrátka musíme 
některé věci vytvořit sami, jakkoliv se potom ten výsledek může zdát dětinský, a to 
i ve srovnání s jinými národy. Můžou se nám proto i vysmívat – „hele, první tenhle, 
první tamten“. Automaticky pak přijde srovnání s Vietnamci, jak se oni dokázali 
rychle etablovat a už pracují na všech možných pozicích. Tohle srovnání slýcháme 
hodně často. Myslím si tedy, že takovéto projekty mají svou funkci, bohužel to ale 
vypovídá i o tom, jak jsme na tom zřejmě špatně. 

J.O.: Přijde mi, že pojmenováváte dvě roviny – jakou zprávu to vydává směrem 
do společnosti, ale na druhé straně, že to má nějakou funkci mezi samotnými 
Romy, otevírá to i  možnost sdílení podobných zkušeností. To mě současně 
vede k osobnější rovině a otázce: Co pro vás jako veřejně činné – a podle těchto 
měřítek úspěšné Romy – znamená romství ve vaší práci, jaké jsou s ním spojena 
očekávání, jak se to promítá do přemýšlení o věcech, které děláte? 

E.R.: To je práve to, my to potom musíme riešiť na  tej individuálnej úrovni. 
Po takej mojej prvej väčšej medializácii, čo súvisela s cenou Oskara Čepana v 2018, 



  |  153

mi zhruba šesť mesiacov v kuse pípali neznámi ľudia cez messenger, väčšinou to 
boli Roma, ktorí pritom ani netušili, že čo je cena Oskara Čepana. Ale ako ma 
všade média zdieľali, presne s tým podtitulom „prvá Rómka“ a neviem čo, tak ma 
oslavovali ako zázračné dieťa. Ako im v jednoduchosti vysvetliť, že ma to mrzí, 
ale že nie som v ničom zázračná? Že podmienky, v ktorých som vyrástla, boli celý 
život úplne niekde inde ako to majú oni? Nevyhneš sa tomu mediálnemu tlaku, 
ktorý ťa vlastne dá do takejto súvislosti, aby sa lepšie predávali noviny, alebo aby 
sa viacej klikalo. Kopec tých ľudí ani netušilo, kto som, ale stačilo, že som Romňi 
a všetci si ma predstavili ako z toho najchudobnejšieho možného kútu a zrazu sa 
jej niečo podarilo. Dlhodobo sa potýkam s tým, že celý môj úspech sa sploští iba 
na to, že som Rómka. A zabudne sa na tie, v mojom prípade umelecké výstupy, alebo 
to, ako spracovávam tie veci, v čom je moja tvorba úplne špecifická. Kunsthistorik 
by mal predsa rozoberať moju tvorbu na základe umeleckých výstupov, ale často 
preváži iba to, že vlastne „ona je Rómka, tak je to super, nie“? Ja napríklad odmietam 
výstavy, kde ma pozvú a vidím, že som iba etnický doplnok. Dostala som od jednej 
kurátorky aj správu v duchu „chceli by sme to mať také pestré“. – Ju vôbec nezaujíma 
moja tvorba, ju zaujíma, že som Rómka. Je to veľmi náročné v  tom, že každého 
najskôr musíš poučovať, vysvetliť, prečo je takéto ponímanie úplne zlé. 

V.H.: Ja sa mediálnemu tlaku úspešne vyhýbam, ale keď ma pozývajú na   
diskusie a  zistia, že mám právnické vzdelanie, tak ma Nerómovia nabádajú ku 
kľúčovému odkazu: „Ukážte, že sa to dá!“ A  tiež im musím povedať: „Pozrite 
sa, ja vôbec nie som zázračný, vychádzam z  úplne iných podmienok ako si  
vy predstavujete, toto nie je americký príbeh.“ Toto je presne ten piesok, ktorý  
si treba pozametať. A ešte by som rád odpovedal na otázku, čo mi dalo do môjho 
profesijného života to, že mám rómske korene a  že sa venujem tejto téme, je, 
že vďaka tomu dokážem aj u  zástupcov iných menšinových skupín chápať  
situácie, s  ktorými sa stretávajú. Mať vhľad z  prvej ruky je pri práci právnika  
veľmi veľký bonus. 

A.S.H.: Já to vnímám jako úkol mě a  lidí, kteří už tu cestu máme nějak 
prošlapanou, nebo jsme nějakým způsobem vidět, že musíme ty dveře otevírat 
i  těm dalším a  tím i  zvyšovat společenskou participaci Romů obecně. Mám 
k tomu ale ještě jednu svoji čerstvou zkušenost. Já jsem se moc těšila na knihu 
Martina Rychlíka Dějiny lidí, za kterou dostal i cenu Magnesia Litera a stojí 
za  ní Akademie věd České republiky. Autor v  ní zpracovává dějiny lidstva 
na  základě kulturních univerzálií, v  knize je zastoupených asi 300 etnik 
z  celého světa. Když si ale nalistujete v  rejstříku písmeno R jako Romové, 
nenajdete tam ani jedno jediné heslo. To je publikace, na kterou jsem se těšila 
jako obyčejný čtenář, ale vůbec jsem nepočítala s tím, že by se mohlo stát, že 
by tam Romové nebyli. Ale oni tam prostě nejsou! Z toho, co jsem přečetla, 
je tam zatím jedna ilustrace v  kapitole o  výchově dětí. Jde o  obraz Hanse 

Jan Ort, Renata Berkyová | Koho vlastně zastupujeme?



Romano džaniben 1 | 2023154  |

Larwina, kde nahá Romka kojí dvojčata s popiskem „Cikánka se dvěma svými 
dětmi“. To je příznačné. 

M.M.: Pro mě je to strašně moc široká otázka. Myslím si, že moje romství vyžaduje 
pořád mít solidaritu s ostatními lidmi. A podle mě je to trošku generační:  svoji 
generaci – to znamená lidi, kteří se narodili ještě na  začátku devadesátých let 
– vnímám jako poslední, která měla zprostředkovaný dřívější komunitní život 
v osadách na Slovensku. My jsme ještě zažili lidi, kteří sem do Česka ze Slovenska 
přicházeli. Když se ale zamyslím nad vlastními zkušenostmi, vybaví se mi studium 
na obchodní akademii, kde jsem se často dostával do situace, kdy se proti mně 
spojil učitel nebo učitelka s mými spolužáky, a já s tím neuměl pracovat. Jednou 
jsme třeba měli hodinu ekonomiky. Přijde učitelka k  tabuli, řekne „sednout“, 
napíše velkými písmeny DANĚ, podtrhne to a  její úvod do  daní zní: „Teď si 
představte, studenti,“ a já sedím v první lavici, „že z mého učitelského platu žijí 
asi dva nebo tři cikáni na úřadu práce.“ Podobné zkušenosti mě vlastně nakonec 
dovedly až ke studiu romistiky. Studoval jsem potom historii na Středoevropské 
univerzitě, která se považuje za inkluzivní školu. Měli jsme kurzy jugoslávských 
dějin, židovského hnutí, dějiny vědy, dějiny rasy, politickou geologii, všechno 
možné a vesměs hodně zajímavá témata. Denně jsme četli nějakých sto padesát 
stránek. Ale o Romech byly za dva roky jenom dvě zmínky a obě ve formě dovětku 
– „and the Gypsies“. Z toho jsem byl v šoku. No a nakonec, člověk si chce někdy 
odpočinout a prostě dělá, co ho baví. Já třeba strašně rád čtu realismus. John Irving, 
Pravidla moštárny – super. Další kniha – Svět podle Garpa. Ze začátku vtipný, ale 
pak přijedou do Rakouska, kde potkají mladého snědého muže, který vykládá sny. 
A dítě se ptá babičky: „Babičko, to je nějaký divný mužík.“ A ona říká: „Je to cikán 
a dávej pozor, aby tě neokradl.“ Pak si otevřeš Alchymistu, hned na prvních třech 
stránkách se čtenář dozví, že „cikáni jsou hloupí“ a že věští budoucnost. Já už si 
dělám seznam autorů, které nikdy nebudu číst.

J.O.: Ve  svých odpovědích poukazujete mj. na  různorodost společenských 
pozic Romů, když se vymezujete vůči náhledu na Romy jako na homogenní 
skupinu obyvatel. Na druhé straně zaznívá důraz na solidaritu a jednotu. Máte 
v tomto světle pocit, že existuje něco, co lze formulovat jako společně romské, 
u čeho je možné uvažovat o společném základu? 

V.H.: Vrátim sa k tomu, čo hovoril Mižu na začiatku. Spoločné je podľa mňa to, že 
sa stále chceme dostať z nejakej úrovne, na ktorej sa momentálne nachádza väčšina 
Rómov, a nemáme ešte čas sa rozdeľovať medzi „ľavičákov“ a  „pravičákov“. Čiže 
toto je spoločné, toto ide naprieč aj prácou, ktorú robíme. Zatiaľ máme dôvod sedieť 
všetci spolu, pretože máme spoločný cieľ. A ak sa dostaneme do bodu, že ten cieľ, 
na ktorom sme sa zhodli – ja hovorím, socio-ekonomické zázemie a vzdelanie bude 
na akceptovateľnej úrovni – poďme sa otvorene porozprávať o rozdieloch. 



  |  155

E.R.: Podľa mňa je spoločná tá kolektívna skúsenosť života Rómov na periférii, 
ktorá je aj historicky ukotvená. Už keď Rómovia prišli do Európy, boli vnímaní 
majoritou ako konkurencia a ako takí boli vylučovaní zo spoločnosti. Vnímam to 
ako historické predpoklady vzniku osád a pritom o týchto historických koreňoch 
sa málo hovorí. Tieto mechanizmy vylučovania pritom takmer nie sú v európskej 
spoločnosti reflektované. 

R.B.: Súhlasím s  tím, že nás spojuje spoločná historická skúsenosť. Z  môjho 
pohľadu sú tu ešte dve ďalšie veci. Jednak je to nejaká subjektívna identifikácia, že 
sa my sami označujeme za Rómov a cítime sa byť súčasťou nejakej nadnárodnej 
komunity. A potom je to jazyk. A tým nemyslím len rómčinu, ale vôbec spôsob, 
akým sa spolu bavíme. 

M.M.: I  já souhlasím se sdílenou historickou zkušeností. Já v  téhle souvislosti 
vnímám dějiny Romů jako dějiny uprchlictví. K  tomu bych chtěl ale říct, že 
my máme historickou zkušenost, ale nemáme společnou paměť. To je problém. 
Protože my jsme byli všichni jakoby mučení nebo trestaní nebo perzekvovaní 
v  různých momentech. A  holokaust je jedna z  mála událostí, která nás spojila 
ve stejný čas, jakkoliv to také neplatí pro všechny. Myslím, že to je důvod, proč 
mezi sebou nemáme tak silnou solidaritu. A souhlasím i s důrazem na jazyk. Mám 
vyzkoušené, že i s Romy, kteří nemluví romsky a můžou být i jiného náboženství, 
máme nakonec stejný humor. 

A.S.H.: Myslím, že zazněly všechny důležité věci. Jen bych dodala, že ten rozpor 
mezi vnímáním Romů jako homogenní skupiny, vůči čemuž se vymezujeme, ale 
zároveň voláme po jednotném hlasu, je starý jako téma emancipace samo, a že i to 
je součástí našich dějin. 

M.M.: To, že nejsme homogenní, je úplně přirozené a  ten vnější požadavek 
po homogenitě vlastně stojí na rasistických předpokladech.

J.O.: Zeptám se ještě jinak – co z  romského kulturního dědictví považujete 
za důležité, aby se zachovalo, co byste rádi předali dalším generacím?

V.H.: Pre mňa je to humor. To je naozaj niečo, čoho som si veľakrát všimol, že 
je špecifické. Keď sa stretnem s  inými Rómami na  akejkoľvek úrovni, tak ten 
rómsky humor je iný ako ostatný humor. Myslím, že každý z nás zažil rozprávanie 
rómskeho vtipu v nerómskej spoločnosti a dopadlo to veľmi zle. 

A.S.H.: Já bych byla hrozně ráda, kdybychom si zachovali spiritualitu. A  tím 
nemyslím jen víru v mule. Spiritualitu vnímám jako něco, co ty lidi propojuje. 

R.B.: Ja vždy, keď sa s niekým rozprávam o romipen, tak si spomeniem na článok Alici 
(Sigmund Heráková, pozn. red.) o tom, že „romství prochází žaludkem“. Moje deti, 
ktoré chodia do gádžovskej školy, tak vedia úplne presne, čo je naša kuchyňa. Síce 

Jan Ort, Renata Berkyová | Koho vlastně zastupujeme?



Romano džaniben 1 | 2023156  |

nepovedia, že je to rómska kuchyňa, ale vedia, že to je tá naša. Sú tam zvyky a rôzne 
pravidlá, ktoré sa k jedlu a jeho príprave vzťahujú. Ani nie je nutné to celé nejako 
označovať, lebo ja aj deti vieme, čo to znamená. Špecifický vzťah k jedlu, jeho príprava 
a potom dôležitá pohostinnosť sú podľa mňa veľmi dôležité prvky rómstva, ktoré si 
chcem i ja sama udržať. Potom samozrejme humor, o ktorom hovoril Vlado. To je 
presne rovina, kde dokážeme nájsť spoločnú reč. Kde sa odráža spoločná zdieľaná 
skúsenosť, kultúrne aspekty, jazyk. Ešte k spoločnej reči a jazyku – veľmi by som si 
priala, aby rómčina nebola len na symbolickej úrovni. Pretože áno, sú tu projekty, 
snahy, úprimné snahy o to, aby sa rómsky jazyk udržal. Vychádza i rómska literatúra, 
teda literatúra v rómčine, ale čím ďalej tým viac sa rómčina stáva symbolickou. 

M.M.: Jazyk, to je prostě jako když si nandáte brýle, tak vidíte. Jazyk nám odhaluje 
myšlení lidí, důležité věci v jejich životě a vnímání. Pokud zanikne jazyk, bude to 
obrovská škoda. Romština je navíc opravdu unikátní jazyk, a to neříkám jen kvůli 
tomu, že je to pro mě jazyk mateřský. A druhá věc je to, aby si Romové udrželi 
tu otevřenost jako kdysi. Doufám, že si to nikdo nebude vykládat nějak špatně. 
Dneska je ale taková doba, že když přijdete k Romům a  zazvoníte,  zeptají se: 
„Co chceš?“ To se nikdy nedělo. To je něco, co lidé přijali z většinové společnosti. 
Takový ten individualistický materialismus, nebo jak to nazvat. To si myslím, že 
je špatně.

E.R.: Ja by som sa najviac potešila tomu, keby kultúra Rómov mohla aj naďalej 
niesť prívlastok „nepriestrelná“. Keď si totiž uvedomíme, aké represie sa voči 
rómskej kultúre v minulosti diali a ako sa asimilačná politika naprieč Európou 
snažila o  jej vymazanie, je naozaj zázrak, že dnes žijú Rómovia, pre ktorých je 
rómčina materinský jazyk. Baví ma sledovať a nachádzať otlačky tradičnej kultúry 
Rómov v tej majoritnej. Aj v tom je podľa mňa tá nepriestrelnosť našej kultúry, jej 
odolnosť. Nájdeš ju všade. To by som rada odovzdala ďalšej generácii. Barikanes 
(„hrdost“, doslova „hrdě“, pozn. red.) a  paťiv („úcta, čest, respekt“, pozn. red.) 
namiesto tej kolektívnej ladž („stud“, pozn. red.), ktorá traumatizuje generácie 
a bráni im v zdravom a sebavedomom ponímaní samého seba ako Róma či Rómky, 
ale aj rómstva vo všeobecnosti.



  |  157



Romano džaniben 1 | 2023158  |

„O parňipen but kerel adádžive /  
Že jsi bílý, to dělá dnes hodně“  
S Marcelem Klempárem o práci v zahraničí 
a o tom, co mu přinesla4

Medzev je městečko na východním Slovensku, pár desítek kilometrů západně od Košic. 
Žije zde přes 4 000 obyvatel a je známé mimo jiné jako jedno z míst s početnější tradiční 
komunitou místních Němců, kterým se zde říká Mantáci. Jeden z nich, Rudolf Schuster, 
byl svého času také prezidentem Slovenska. Zatímco německá komunita se v Medzevu 
těší jisté společenské prestiži (místní škola se jmenuje Grundschule, od  r. 1993/1994 
se zde vyučuje němčina coby místní menšinový jazyk, Mantáci také vždy měli podíl 
na vedení obce), početně silně zastoupení místní Romové (odhadem 1 200—1 500 osob) 
jsou z tohoto pohledu na společenském okraji.

Většina z nich bydlí v osadě za městem, kde nemohou plně využívat infrastrukturu 
obce; v restauraci nebo na místní plovárně čelí Romové dle vlastních slov dodnes běžně 
zákazům vstupu (případně tomu, že je neobslouží); ačkoli pravidelně kandidují, nedařilo 
se Romům v komunálních volbách až do posledních voleb uspět; Romové mají potíž 
domoci se bydlení v městské zástavbě. Proti tomu se ostatně vzbouřili již v roce 1989, 
kdy v  rámci stávky upozornili na  to, že místní majoritní zaměstnavatel Strojsmalt 
nepřiděloval romským zaměstnancům podnikové byty – petici proti požadavku tří bytů 
pro romské rodiny tehdy podepsalo 1 200 obyvatel Medzevu (Brabec 1990). Romští 
zaměstnanci byli postupně propuštění (a  most přes řeku Bodvu, který do  podniku 
směřoval přímo ze strany romské osady, byl poté zbourán). 

Tento popis poměrně kontrastuje s líčením harmonického soužití různých menšin 
popsaným v  publikaci Mnohonárodnostný Medzev (Smetanka, Schmiedl 2012). 
V  publikaci se ovšem respondenti ohlížejí spíše do  dávnější minulosti a  doufají, že 
přítomnost nenabere radikálně horší směr. Pikantní je, že samotná publikace věnovaná 
do velké míry místním Romům, byla vydána (Prešovskou univerzitou) jako dodatek 
k oficiální publikaci o historii obce (vydané obcí), do které se informace o místní romské 
komunitě v zásadě nedostaly. 

| Pavel Kubaník1, Jan Ort2, Kornélie Peterková3

1 �Pavel Kubaník působí jako odborný asistent na Semináři romistiky, ÚESEBS FF UK. E-mail:  
pavel.kubanik@ff.cuni.cz

2 �Jan Ort působí jako výzkumný pracovník na Semináři romistiky, ÚESEBS FF UK. E-mail: jan.ort@ff.cuni.cz
3 �Kornélie Peterková studuje na Semináři romistiky, ÚESEBS FF UK. E-mail: kornelkapet@gmail.com
4 �Jak citovat: Kubaník, P., Ort, J., Peterková, K. 2023. „O parňipen but kerel adádžive / Že jsi bílý, to dělá dnes 

hodně“: S Marcelem Klempárem o práci v zahraničí a o tom, co mu přinesla. Romano džaniben 30 (1): 158–173.



  |  159

I  přesto Medzev nevypadá jako ta nejchudší slovenská romská osada. Mnohé 
rodiny zde mají rodinné domy, jsou zde také dva bytové domy (a vedle toho i chatrče, 
které obývají nejchudší z  místních). Jak jsme se přesvědčili, nemálo tamějších Romů 
má středoškolské nebo vysokoškolské vzdělání (někteří z nich také pracují jako učitelé 
na okolních školách), podnikají, případně mají bohaté zkušenosti z práce v zahraničí. 
Jedním z  nich je i  Marcel Klempár (nar. 1977), se kterým jsme v  Medzevu vedli 
rozhovor na jaře roku 2022 spolu s Janem Ortem. 

Marcel Klempár vlastní v Medzevu hospodu na okraji města – vznikla z bufetu 
zaniklé továrny Strojsmalt. Již vlastnictví hospody je aktivní reakcí na výše zmíněné 
limity soužití – pokud Romy odmítají obsloužit v běžných restauracích, nezbývá než si  
otevřít podnik vlastní.

Pan Klempár se necelý půlrok po  našem rozhovoru stal po  dlouhé době prvním 
romským zastupitelem na medzevské radnici. V rozhovoru opisuje své cesty za prací 
mimo Medzev a zkušenosti, které mu tyto cesty přinesly. Nejen zážitky, na které si rád 
vzpomene, nejen nové zkušenosti, které mu postupně otevíraly další a další možnosti 
a připravily půdu pro lepší život dalších generací jeho rodiny – dlouholetá zahraniční 
zkušenost jej vybavila také ostřejším viděním toho, v jakých podmínkách žijí Romové 
v Medzevu a patrně na řadě dalších míst ve střední a východní Evropě.5

Pavel Kubaník

Literatura:

Brabec, J. 1990. Romské ghetto. Respekt 3, 28. 3. 1990. Dostupné z: https:// 
www.respekt.cz/tydenik/1990/3/ [cit. 6. 11. 2023].

Gedeon, V., Bistika, V. (nedatováno). Medzev. Premeny mesta od založenia po dnešok. 
Medzev: Městský úřad.

Smetanka, M., Schmiedl, J. 2012. Mnohonárodnostný Medzev. Spomienky 
na spolužitie Nemcov a Rómov. Prešov: Prešovská univerzita.

5 �Poznámka k redakci romského textu: romská verze rozhovoru zde slouží i jako ukázka místního dialektu, 
nesnažíme se tedy v redakci přiblížit standardizované romštině jako například u literárních textů. 
Nejvýraznější posun oproti originálu je sjednocení variant na úrovni téhož slovního základu, nejobvykleji 
u hláskového posunu z -ľ- na -l-, případně -j- (např. u slova paľis „potom“ variují v originále tvary palis 
a pajis, zde sjednocujeme na palis). Delší úseky slovenštiny přepisujeme slovenským pravopisem a značíme 
kurzívou. Dále, pokud se číslovky v romském textu vyskytují samostatně, chápeme je jako adaptované 
přejímky, které zapisujeme dle romského pravopisu. Pokud se vyskytují v širším slovenskojazyčném kontextu 
(např. jsou vyskloňované, nebo je ve slovenštině i související předmět), vnímáme to jako situační přepnutí 
do slovenštiny a uvádíme tedy ve slovenském zápise a v kurzívě.

P. Kubaník, J. Ort, K. Peterková | Rozhovor s Marcelem Klempárem z Medzevu



Romano džaniben 1 | 2023160  |

Phiravas adaj ande škola Mecendoste, pre stredna gejom Kašate te siklol sar 
ťesaris. Siklijom avri v deväťdesiatom štvrtom piatom. V deväťdesiatom šiestom 
gejom ko slugadža, avjom khere, gejom kade ando Strojsmalt Medzev, ande 
kadi bari fabrika te kerel buči. Kerďom trin berš. Palis rozpeja, palis valesavi 
pauzica has man. Keravas pal o gadže sar ťesaris, kadaj kheral keravas, Šepšate 
phirahas, Čéčate o strechi te kerel.

P.K.: Korkoro pre peste abo sanas ande varesavi firma?
Jekh raklo Šepšatar amen lija. Po Úrad práce has a akurat leske pejom tel o vast, 
ťesaris leske kampelas, ta sikra džanavas valeso – no ta sikra na, bo feder keravas 
sar jov, no ale chudňam pes andro baratšágos, tak phirahas gavorendar, kerahas, 
so avelas, altanki, streški, garaža. Ta avke phiravas duj trin berš, keravas calo 
linaj buči a jevende imá palis na has kajsi buči prekal amende. Cholisalijom, 
gejom ande automobilka.

P.K.: A odoj imar kerenas varesave Roma kadarig?
Boleslavate má he. Michalovca, Prešov, pal gizne gava kernas odoj o Roma. 
Roma Polaka. Has le but džane, pre ubitovňa kajse stopäťdesiat ľudí. Has 
le Roma, gadže, mišimen. Dvaťisic štiri gejam avri, o  čhave, o  Boris kerlas 
Vrchlabate a ijas amen jov upre: „Aven, kerav buči.“ Ta gejom. Asi bišupandž 
has mange, sar gejom avri. Ta gejam avri partia athari, asi biš džane. Čhave, 
so čhavore has le, phureder murša has, o  bačikova mire has le odoj, o  phral, 
o šougora. Duj trin berš keravas Boleslavate. Paš kada avjom khere u keravas 
kada kher. La romňaha duj džane kerahas. Kavke postupňe sikra. Palis dine 
man stavebno požička. Ani mesiac, bum, me ando Ňemciko.

P.K.: Sar tumen dochudľan ande Ňemciko?
Sar kerahas Boleslavate, ta odarig o  rakle Prievidzatar gejle ande Ňemciko. 
Boleslavate has jekh raklo, so has les ajsi firma, mesokombinat, pro Slovačiko. 
Jepaše balen phiravkernas, sar rozrabka kernas. Odoj o šere kerahas, o kokala, 
o  lička, e cipa, prosťe kajso kerahas le maseha. Oda raklo Prievidzatar pes 
dochudňa ando Ňemciko u vičinďa amenge, či na kamas buči ando Ňemciko. 
„Phari buči,“ phenel, „ale šukar love.“ No ta geja o  bratrancos le šougoriha 
ešeno, mek šesť alebo seďem džane. No gele, tel o duj trin čhon vičinde, hoj či 
kamas te džal. Ale musaj samas te džal ode and´odi cikňi firmica te zasikavel 
pes, hoj sostar džal. No avka amen kidenas postupňe po  deš, po  biš, sar 
kampelas, pal koja slovačiko firma. Duj šel džane amen samas, gadže, Roma, 
Rumuna, pherdo. Kerehas deš čhon a avehas khere pro trin čhon. On vareso 
na  mukenas calo berš te kerel. Buď tuke patrinlas valesave love le štatostar 
alebo so, džanes, mek n´achajuvahas ande avke. Po ešeno avri gejam, kajso baro 
foros, paš o Dortmund, kodarig pašes. Ta na has rosnes. Sice rovahas po vasta, 



  |  161

Do školy jsem chodil tady v Medzevu, na  střední jsem šel do Košic na  tesaře. 
Vyučil jsem se v  devadesátém čtvrtém pátém. V  devadesátém šestém jsem šel 
na vojnu, vrátil jsem se domů a pak šel pracovat do Strojsmaltu Medzev, do místní 
velké fabriky. Pracoval jsem tam tři roky. Fabrika se potom rozpadla a já jsem měl 
krátkou pauzu. Dělal jsem tesaře pro gádže, tady doma, jezdili jsme dělat střechy 
do Moldavy nad Bodvou, do Čečejovců.

P.K.: Dělal jste sám na sebe nebo v nějaké firmě?
Vzal nás pod sebe jeden gádžo z Moldavy. Byl na úřadu práce a akorát jsem mu 
přišel pod ruku, potřeboval tesaře. Už jsem něco málo uměl – no málo ne, dělal 
jsem lépe než on. Tak jsme se skamarádili, jezdili jsme po vesnicích, dělali jsme, 
co zrovna bylo, altánky, střechy, garáže. Takhle jsem jezdil dva tři roky. Celé léto 
jsem pracoval a v zimě už pro nás tahle práce nebyla. Štvalo mě to a odešel jsem 
do automobilky. 

P.K.: A tam už pracovali nějací Romové odsud?
V Boleslavi už jo. Z Michalovců, z Prešova, dělali tam Romové odevšad. Polští 
Romové. Měl tam hodně lidí, na  ubytovně bylo asi sto padesát lidí. Měli tam 
Romy, gádže, dohromady. V roce 2004 jsme s klukama odjeli, Boris tenkrát dělal 
ve Vrchlabí a vzal nás s sebou: „Pojďte, mám tady práci.“ Tak jsem šel. Bylo mi asi 
25, když jsem vyjel. Jeli jsme odsud celá parta, bylo nás asi dvacet – kluci, co měli 
děti, starší chlapi, moji strýcové, bratr, švagři. V Boleslavi jsem dělal dva tři roky. 
Při tom jsem vždycky přijel domů a stavěl jsem tenhle dům. Stavěli jsme ho spolu 
s manželkou, postupně. Potom mi dali stavební půjčku. A ani měsíc a bum, byl 
jsem v Německu. 

P.K.: Jak jste se dostal do Německa? 
Když jsme dělali v Boleslavi, tak odtamtud odjeli gádžové z Prievidzi do Německa. 
V Boleslavi byl jeden kluk, který měl na Slovensku firmu, masokombinát. Vozili 
mu půlená prasata a oni to dál rozbourávali. Dělali jsme tam hlavy, kosti, líčka, kůži, 
prostě jsme pracovali s masem. Ten kluk z Prievidzi se dostal do Německa a pozval 
nás, jestli tam nechceme pracovat. „Je to těžká práce, ale za dobrý peníze,“ říkal. 
Nejdřív odjel bratranec se švagrem a ještě šest nebo sedm lidí. Do dvou tří měsíců 
pak zavolali, jestli nechceme přijet. Museli jsme se jet do jedné malé firmy zaučit, 
abychom věděli, o co půjde. Z  té slovenské firmy nás brali postupně po deseti, 
po dvaceti, jak bylo potřeba. Bylo nás tam dvě stě, gádžové, Romové, Rumuni, 
spousta lidí. Dělali jsme deset měsíců a na tři měsíce jezdili domů. Z nějakého 
důvodu nás nenechali pracovat celý rok. Možná jsi měl nárok na nějaké peníze 
od státu, nebo co, já tomu ještě nerozuměl. Vyjeli jsme takhle poprvé, teď takové 
velké město, bylo to blízko Dortmundu. Nebylo to zlý. Ale ruce trpěly, stašně mě 
bolely, stahovali jsme sádlo z prasat, z toho ti padají nehty. Prsty černaly pod nehty, 

P. Kubaník, J. Ort, K. Peterková | Rozhovor s Marcelem Klempárem z Medzevu



Romano džaniben 1 | 2023162  |

džanes, dukhalas o vast fes, scirdahas o žiros pal o balo, o naja tele perkernas 
tuke, kajonas anglo naja o angušta, ta kaj e roj e vidlička chudehas andro vast? 
Vastenca chahas! Avke dukhalas, bo krče chudehas andro angušta. 

Kavke has super, lačho gadžo has. Nech pes na chudňas andro automati, 
andro hazard. Palis the e firma avke peja, džanes. Has amen trival te chal plus 
o love tuke delas. Sar calo čhon avri kerehas plus sto peďesat chudehas bonus. 
Na  cinehas ča olajos, vegeta, paprocis, kajso diliňipen cinkerehas ča. Klobúk 
dole – ubitovaňe jeva, sa, sa amen diňa fajnes.

J.O.: A e fameľija tumenge ačhiľa khere?
Korkore avri gejam čak. Amen darahas, na  džanahas, so amen užarel. La 
famelija laha, aňi na džanahas, so hin pridavki, vaj daňove pe chudel, vaj so me 
džanav kajso? Ňič na džanahas. Avke kerdžam odoj duj berš. Odoj samas asi 
tranda džane. O bratranci, o phrala, o bačikova, sa het kerahas. Me po jakha 
love duj berš na dikhlom, sa la romňake pro vast, po učtos bičhavavas. 

J.O.: A sar pes kodoj šunenas maškar o gadže? Sanas andro kontaktos le gadženca, 
so odoj bešenas?
Ta pe ubitovňa khetane sovahas pe jekh soba. Sa pes zmeňinel, sa sa sa 
sa. Imá sar sal ando cudzo svetos a sal korkoro pre tute, ta gadže barata, 
až prekvapimen sal, hoj jekhe taňiristar chas. Avri má sa pes meňinel, 
a  možno dikhlahas bi man khere, phendžahas degeš, bo kodarig hine 
sa rasisti. Jekhvar avle odoj partija rasisti, ajse holokausti, avle pre buči 
Slovaka, ale ajsi partija, so kajso uznajinenas, džanes. No a  dikhle sa 
Romen pašal peste, ta šoki chudenas. Že sar ada? Phenav leske: „Počúvaj, 
tu nie si na  Slovensku. Tu si v  zahraničí.“ Kajso peske ča khere mi kerel, 
na  ade. O  Turkos, kalo šefos, šunlas po  Roma lav vareso phenen,  
murdarlas len. Avri len delas te čhivel andal o buča. 

Me ačhilom khere dva ťisic devjet jevende, leto dva ťisic desať keravas 
mek kade buči palis le gadžeha, so keravas o  strechi. A dva ťisic jedenact 
gejom ando Holandsko imá. Ola rakle, so kerahas ando Ňemciko, tiš pes 
chudle ando Holandsko, takže man vičinde, že či na  kamav te kerel buči. 
Korkoro gejom. Keravas presčasi, cirdavas ori, has man dvesto dvadsať, dvesto 
štyridsať hodín a delas šukar love, ďesať euro man delas pre hoďina. Ta keravas 
odoj mek aver duj berš. Jov počinlas, mište, ale na has man ola vihodi, našťi 
keravas o roďine pridavki, ando Holandsko, džanes, imá chudňom godži, na sar 
ande Ňemciko dilines gejam, no má kamás odá, so mange patrinel, využiť. Ta 
na vidržinďom odoj but, no palis foros forostar phiravas pal o buča. Ačhijom 
ande ajsa firmate ando Roterdam. Odoj man chudňom ande černošiko firma. 
But gadže has les, Pojaka, Turki, Roma, Rumuna, Greci, no prosťe komunita. 
Igen bari fabrika. 



  |  163

to jsi pak ani nevzal do ruky lžíci a vidličku. Jedli jsme rukama! Bolelo to, dostávali 
jsme do prstů křeče. 

Ale jinak to bylo super, ten gádžo byl fajn. Dokud se nedal na  výherní  
automaty. Pak padla i ta firma. Jídlo jsme měli třikrát denně, plus ti dával peníze. 
K tomu, co sis vydělal za celý měsíc, jsi dostal 150 euro bonus. Nic sis nemusel 
kupovat, jen olej, vegetu, pepř, jen takovéhle drobnosti. Kloubouk dolů – ubytování 
zdarma, všechno nám poskytnul, do puntíku. 

J.O.: A vaše rodina zůstala doma? 
Vyjeli jsme sami. Báli jsme se, nevěděli jsme, co nás čeká. Vzít rodinu, když jsme 
ani nevěděli, jaké jsou přídavky, nebo jak udělat daňové přiznání, nebo co já vím? 
Nevěděli jsme nic. Tak jsme tam pracovali dva roky. Bylo nás tam asi třicet lidí. 
Bratranci, bráchové, strýcové, všichni jsme tam pracovali. Za  dva roky jsem ty 
peníze neviděl, všechno manželce na ruku, posílal jsem to na účet. 

J.O.: A  jak jste se tam cítili mezi gádži? Byli jste v  kontaktu s  lidmi, co tam 
bydleli?
Na ubytovně jsme spali spolu v jedné místnosti. To se pak všechno promění, 
úplně všechno. Když už jsi v cizím světě a jsi sám za sebe, tak jsou gádžové 
kamarádi, jsi až překvapený, že s nimi naráz jíš z  jednoho talíře. Venku se 
všechno promění, možná kdyby mě viděli doma, považovali by mě za degeše, 
protože to jsou všichni rasisti. Jednou přišla parta rasistů, takoví náckové, 
viděli všude kolem sebe Romy a byli z toho v šoku. Prý jako co to je. Říkám 
jednomu: „Počúvaj, tu nie si na Slovensku. Tu si v zahraničí.“ Ať si tohle dělá 
doma, ne tady. Šéf byl tmavý, Turek, ten kdyby slyšel, jak něco takového 
říkají o Romech, dal by jim co proto. Nechal by je vyhodit z práce. 

V zimě 2009 už jsem zůstal doma. V létě 2010 jsem ještě znovu pracoval 
tady s tím klukem, co jsme spolu dělali střechy. A v roce 2011 už jsem odjel 
do Holandska. Dostali se tam kluci, se kterými jsem dělal v Německu, takže 
mě pozvali, jestli nehledám práci. Jel jsem tam sám. Dělal jsem přesčasy, 
nadělával jsem hodiny, měl jsem dvě stě dvacet, dvě stě čtyřicet hodin 
a  vydělával hezké peníze, dávali mi deset euro na  hodinu. Tak jsem tam 
pracoval ještě další dva roky. Oni platili dobře, ale neměl jsem ty výhody, 
nemohl jsem pobírat v Holandsku příspěvky na  rodinu. Už jsem tomu víc 
rozuměl, ne jako když jsme odjeli do Německa a v ničem se nevyznali. Už 
jsem chtěl využít to, na  co mám nárok. Dlouho jsem tam ale nevydržel. 
Jezdil jsem potom po pracích od města k městu. Zůstal jsem v Rotterdamu, 
kde jsem se chytil v  jedné firmě, kterou měli černoši. Zaměstnávali hodně 
gádžů – Poláci, Turci, Romové, Rumuni, Řekové, no prostě taková komunita. 
Opravdu velká fabrika. 

P. Kubaník, J. Ort, K. Peterková | Rozhovor s Marcelem Klempárem z Medzevu



Romano džaniben 1 | 2023164  |

Korkoro gejom ando Roterdam. Ode has man šukar love, sako kurko 
petsto euro. Phenav: Juu, výborne. Došunde pes kheral, avla o šougoris pal ma, 
o bratrancos pal ma, o baratos. No phenav, koniec. Bo imar kaj but sam, ima oda 
nane mište. No imar mares tut, keres tut…

Ešeno korkoro furt džavas, kim valeko na  avlas, achajos. Mindig džavas 
korkoro. Všetko zle, to som musel prejsť ja. Jekhvar bešavas ande ajsi soba,  
čhavale, phenav tumenge, tumen bi denašjanas. Jekh sobica has man. Sar 
dikhlom, hoj ká avjom, e phuv sa čik, normalňe blato, čik, o miši kavka pašal 
o šero mange phirnas, sar sovás. E fala sar o grcave, vaj so me džanav, so has 
oda, na  džanav prosťe. No phenav: „Marcel, phand o  jakha, paňi sa kerela,“ 
ande mande avke phenďom. Gejom tele ande Lidl, cinkerďom kola Savo, 
ola dezinfikačne, dvadsať euro ma nezabije. Žužarďom sa avri, o  fali avri 
parňarďom, avri prátinďom. No avke peske avri prátinďom sa, no. No palis 
phenďom: No imá dost, korkoro na  birinav te kerel. Te kerel kher, te odoj  
kher te počinel, te love te zarodel, te le čhaven aňi na dikhav, ňič. Má na birinav,  
má keci has, dva ťisíc štrnáct. Dva ťisíc jedenás gejom trin berš ando Holandsko 
korkoro, trin berš ando Ňemciko, šes roki, phenav dosť, korkoro má na kerav. 
Phenav la romňake: „Buď aves upre, alebo končinav the me. A dživaha khere 
pal o stavbi, so kerava a avaha spokojna.“ Ijom la upre ande buči dva tisíc čtrnác.

P.K.: Oda has imar tumen čhave?
He, ta na? O čhave has ode, o baro has imar dospelo, le Pepkoske has sedemnás, 
la čhajorake has štrnás, a kola cikňake na has buter sar peť roki. Prvý rok len 
mukjam khere paš e baba.

P.K.: Ta ča e romňi avľa. 
He, ča la romňaha odoj somas. Kerďam peske lovore, ijom avri kher, no akor 
jon upe, le čhaven la čhajora thodžom ande škola odoj, o čhave phirnas ande 
buči, rozďelinďam peske o  šichti, e romňi kerlas tosara, me po  dilos, hoj te 
avel sako tosara la čhajora, ande škola phiravahas po bicigli. Phirďahas la ande 
škola. Na jikerďa oda but, mesiac, bum. Oka baratos la romňa le čhaven upre, 
mesiac bum, e romňi o čalados upre a tak ďalej sako čhon. Valeko avlas, džanes. 
Dikhenas, hoj del pes, the o  čhavore ando školi šaj džan, buči na  has phari, 
kernas the o džuvľija buči…

P.K.: Ole Roma bešenas ke tumende abo rakhle peske peskro bešiben kodoj?
Sar avnas o  Roma khatal amende kheralur, rovno ke  ma. Desať ľudí. Ká len  
thovaha te sovel? Chučijom ando bazaris, cindžom maj pandž madraca po peť eura 
a oda has mange ande šopa skladimen pre navšťeva furt. „No aven het, na sovna 
avri, na  dara.“ Obivakos baro has man kajso, päťkrát šesť, čhiďom o  madraca 
pre phuv, sar partizana. „Soven het. Adadžives sovna, tajsa mište ela,“ phenav. 



  |  165

Do Rotterdamu jsem jel sám, vydělával jsem slušné peníze, každý týden 
pět set euro. Říkám si: „Jú, no výborně“. Doslechli se to doma, přijel za mnou 
švagr, přijel za mnou bratranec, kamarád. „To je konec,“ říkám si. Protože, 
když už nás je hodně, není to dobrý, už zápasíš, dohaduješ se… 

Vždycky jsem šel nejdřív sám, dřív než přišel někdo další, rozumíš. 
Vždycky jsem chodil sám, vším zlým jsem si musel projít já. Jednou jsem 
bydlel v takovém pokoji, kluci, říkám vám, vy byste utekli. Měl jsem jednu 
malou místnost. Když jsem viděl, kam jsem přišel – podlaha samé bláto, 
myši mi běhaly kolem hlavy, když jsem spal. Stěny vypadaly jako pozvracené, 
co já vím, co to bylo. Tak jsem si řekl: „Marceli, zavři oči, voda všechno 
vyřeší.“ Došel jsem dolů do Lidlu, nakoupil jsem Savo a další dezinfekční 
prostředky, dvacet euro mě nezabije. Všechno jsem vyčistil, vybílil stěny, 
všechno jsem uklidil. Pak si říkám: „Tak už dost! Sám to tady nevydržím. 
Stavět doma dům, platit na něj, vydělávat peníze, když ani nevidím děti? Už 
to nevydržím.“ To už byl rok 2014. V  roce 2011 jsem odjel, tři roky jsem 
byl v Holandsku sám, předtím tři roky v Německu, celkem šest let, říkám si 
dost, sám už tady pracovat nebudu. Povídám ženě: „Buď přijedeš sem, nebo 
končím i  já, budeme si žít doma, já budu dělat po stavbách a ty budeš mít 
klid.“ Do práce jsem ji tam přivedl v roce 2014. 

P.K.: To už jste měli děti?
Jasně. Nejstarší už byl dospělý, Pepkovi bylo sedmnáct, dceři čtrnáct a nejmladší 
nebylo víc než pět let. První rok jsme je nechali doma u babičky.

P.K.: Takže přijela jen žena.
Ano, byl jsem tam jen se ženou. Vydělali jsme si peníze, pronajal jsem si byt 
a potom přijely děti, přihlásil jsem je tady do školy. Kluci chodili do práce, rozdělili 
jsme si šichty, žena dělala ráno, já po obědě, abych vozil každé ráno dcerku na kole 
do školy. Netrvalo to dlouho, měsíc a bum, už tady byl kamarád se ženou a s dětmi. 
Za měsíc bum, přijela rodina mojí ženy a tak to šlo každý měsíc. Vždycky někdo 
přijel. Viděli, že se to dá zvládnout, děti že tady můžou chodit do  školy, práce 
nebyla těžká, pracovaly i ženy… 

P.K.: Ti Romové bydleli u Vás, nebo si tam našli vlastní bydlení? 
Když přijeli Romové od nás, tak šli rovnou ke mně. Deset lidí. Kam je dáme 
spát? Skočil jsem do bazaru, koupil snad pět matrací, každou po pěti eurech 
a ty jsem měl v kůlně pro návštěvy pořád. „No pojďte, venku spát nebudete, 
nebojte se.“ Obývák jsem měl velký, pět krát šest metrů, hodil jsem matrace 
na  zem – jako partyzáni. „Jen spěte, vyspíte se a  zítra bude dobře,“ říkám. 

P. Kubaník, J. Ort, K. Peterková | Rozhovor s Marcelem Klempárem z Medzevu



Romano džaniben 1 | 2023166  |

No, aver džives džahas ande fabrika, keravas lenca o papira, testi, šegitinahas 
lenge, džahas, ande banka lenge kerahas o  papira, lahas o  kleji, chudenas 
ubitovňa. Bešenas odoj palis po  kempi, štar džane, štar džane, štar džane, 
sako jekh chatka has po štar džane. Mange na vihovinlas odi chatka, igen táto 
has but, deskendar, na? Me ijom kher mange oproťi minďar, murimen kher, 
zahrada bari. Mek ča romňi o čhave. Pe bavinel avri, bicigli, kova. Kupalisko, 
trampolini… No a pal mande aver, sestreňica, o šougoris avjas, aver šougoris 
avja, koleske romňi, koleske romňi, koleske, no phenav tuke, aňi na džanľom, 
šovardeš džane imar odoj samas. Jepaš Mecendos. 

J.O.: Sar pes tumen dovakerďan kodoj?
Vastenca pindrenca. Ta me džanavas ňemcika, sikra siklijom ande Ňemciko. 
Tak nane bars podobno čhib, ale dovakeres tut, na? The anglicki duj trin lavora. 
Ňemcika duj trin lavora, jon siklile poláčika duj trin lavora. No ale palis imá 
keravas buter buči le Holanďanenca, ta imá siklijom buter. E čhaj phirlas ande 
škola, taj má joj man phagerlas, la čhaha khere sikluvavas, taj má plus buter 
siklos. No má dikhahas pohadki peske, Harri Potter, makarso, má holandski 
dikhahas. Musaj samas te siklol. Te prisposobinel pes le štátoske kamjam.

J.O.: A la čhake, la cikňake, sar pes kodoj pačisaľolas? Phenďan pandž berš lake has…
…šov berš. Berš la mukjom mek khere, ta šove beršendar pes phirel, na, ando 
školi. Ta ešene duj trin dživesa čhajori rovelas, na? To je normálne. A palis imar 
ňič.

J.O.: A sar gejľa andre škola kodoj, ta imar džanelas vareso holanďika?
Ňič. Ale čhavoren hin lačho smislos. Ta te kavke les, v živote na šunďa kajsi 
čhib a behom dvoch týždňov vakerlas. O čhave pre bicigla phirnas tri kilometre, 
kamaráde, či šil či na šil, či jevende či brišind, pre bicigla. Klobúk dole čhavorenge, 
hoj birinde. Te amen musaj samas lenca te phirel. Palis čerinahas pes – soske 
phiraha savore, te dosť jekh džano len te jidžal, na? No ta ima palis rozčhivahas 
o smeni. Lahas peske o vikend avri, sombat, džahas peske po kupalisko, calo 
džives peske ačhahas odoj ži rači, grilinahas, chahas, no prosťe sar čhavorenca 
avri. Kulturi phirďam te dikhel, o pamjatki, o hradi – me merav vaš o hradi. 
Po moros samas, ando delfinium samas tel o moros. Zažitki hin le čhavoren, ta 
the amen, bo kaj dikhjamas kada?

P.K.: Kamenas kodoj te ačhol? Abo furt oda has kavka, hoj hin tumen kadaj 
Mecendoste kher a kadaj patrinen a kamen pale te avel?
Me ajse cieloha gejom, hoj mek me man dochudav, le čhaven a m´ačhen odoj 
o čhave, me rozhodňinen pes korkore. Ale la čha má na mukav [te avel pale 
pre Slovensko]. Má joj slovačika porjadňe na džanel, čak holandski, anglicki, 



  |  167

Další den jsme šli do  fabriky, vyplnil jsem s  nimi papíry, pomohl jsem jim 
s  testy, šli jsme jim zařídit papíry do  banky, vzali jsme klíče, oni dostali 
ubytovnu. Pak tam bydleli v  kempech po  čtyřech lidech v  chatce. Mně ty 
chatky nevyhovovaly, bylo tam hrozné horko, bylo to z prken. Pronajal jsem 
si dům hned naproti, zděný, s velkou zahradou. Jen se ženou a dětmi. Hráli si 
venku, na kolech, na koupališti, na trampolínách… A pak za mnou přijížděli 
další, sestřenice, švagr přijel, další švagr, jeho žena, dalšího žena – říkám ti, než 
jsem se vzpamatoval, bylo tady už šedesát lidí. Půlka Medzevu. 

P.K.: Jak jste se tam domluvili?
Rukama nohama. Já jsem uměl německy, v Německu jsem se trochu naučil. Není 
to úplně podobný jazyk, ale domluvíš se. Dvě tři slovíčka anglicky, dvě tři německy, 
oni uměli dvě tři polsky. Ale potom už jsem pracoval s Holanďanama, tak už jsem 
se naučil víc. Dcera chodila do školy, tak už mě lámala. S ní jsem se učil doma, 
to už se naučíš lépe. Dívali jsme se spolu na pohádky v holandštině, na Harryho 
Pottera a tak. Museli jsme se naučit. Chtěli jsme se přizpůsobit státu.

J.O.: A jak se tam líbilo nejmladší dceři? Říkal jste, že jí bylo pět…
…šest let. Rok strávila ještě doma, takže od šesti let se chodí do školy. Tak asi 
první dva tři dny probrečela, že jo, to je normální. A pak už nic.

J.O.: A když tam začala chodit do školy, tak už něco holandsky uměla?
Nic. Ale děti na to mají cit. Když si to tak vezmeš, v životě ten jazyk neslyšela 
a během dvou týdnů mluvila. Děti jezdily tři kilometry na kole, kamaráde, zima 
nezima, ať už sněžilo nebo pršelo, vždycky na kole. Klobouk dolů, že to zvládly. 
I  my jsme s  nimi museli jezdit. Potom jsme se střídali – proč bychom jezdili 
všichni, když je může odvézt jeden? Tak jsme si potom rozhodili směny. Na víkend 
jsme si vzali volno, v  sobotu jsme si vyjeli na koupaliště, zůstali jsme tam celý 
den až do večera. Grilovali jsme, jedli, prostě jak s dětmi na výletě. Jezdili jsme 
za kulturou, na památky – já miluju hrady. Byli jsme u moře, v delfináriu. Děti 
mají zážitky, my také, protože kde bychom tohle jinak viděli?

P.K.: Chtěli jste tam zůstat? Nebo to bylo pořád tak, že máte tady v Medzevu 
dům, že sem patříte a chcete se sem vrátit? 
Jel jsem s cílem se tam uchytit, dostat tam i děti, ty ať se pak rozhodnou samy, 
jestli tam chtějí zůstat. Dceru už ale nenechám [aby se vracela na Slovensko]. 
Ona už ani pořádně slovensky neumí, jenom holandsky, anglicky, romsky. 

P. Kubaník, J. Ort, K. Peterková | Rozhovor s Marcelem Klempárem z Medzevu



Romano džaniben 1 | 2023168  |

romanes. Latar te vareso phučav: „So hin kada?“ Joj mange na phenla slovačika, 
romanes mange pale phenela. Hin odoj e čhaj tiš mek, e phureder čhaj, hin 
paš late ode ando Holandsko. La ciknederake hin petnas, la phuredera čhake 
dvacať štiri ela, o džamutro hin man odoj jekh. 

Savore odoj samas. Me ijom odoj kher. No a  odoj dživahas. Mange pes 
ačhija kada uraz, phiravas but pal o dochtora, no a má nane buči prekal ma. 
Ta avjom khere. Ale čo sa týka, so phenďal, hoj savo dživipen bi kamahas – 
odoj hin mište prežiť do staroby, khere te zabezpečinel peske o dživipen, odoj 
mange rodav lovore mek pes del, mek sal sasto, dživ. Chin po Mecendos, chin 
le Slovakenge, kale gestapakenge, ada me phenav. Na av šoha khere. Av pro 
phuripen, imá sar sa pal tute ela. Kludňe, dživ tuke mek ola ďesať dvadsať 
roky doma a pregeľal o svetos, prindžarďal sa, le čhaven diňal vzďelaňje, diňal 
len buči, diňal len savoro sa a o čhave tuke na musaj te predžal oda, so amen 
pregejam khere pro Slovačiko. Že kadej man na mukela ande bolta, kadej man 
na mukela ande kočma… 

Bo mange pes ačhija ajse pripadi, že tele phuv gejomas ande ladž. 
Boleslavate keravas buči, o baratos has Slovakos tiš. Ta bešjam ando motoris, 
avijam khere pre dovoľenka. Phenel: „Marcel, čhivav tut khere, koteroro 
bešav.“ Phenav: „Tak džas, na.“ Phenel: „Bokhalo som, hin adaj reštauracija 
vaj na?“ Tak gejom ando Condor kodi. No, na obslužinďa amen! Ale achajos 
oda pocit, že kajsi ďalka aves, na džanjom leske te sikavel e pačiv, to jedlo a to 
pivo mu objednať a ísť het! Šak na kamjom upre te chal reštauracija. Však slušne 
sme boli oblečení, peniaze vo vrecku, všetko sme mali, tak savo rozďil dikhjas 
angl´oda, achajos? Oda man avke chojarel, kajso vecos. Ara – džava melales 
khandunes mates andre, he, tak, otoč sa, choď von, to samozrejmá vec. No ale 
slušnes manuš džal andre, kávičku si dať, jedlo si dať, pivko a ideme het. Phenav: 
„Av khere ke  ma,“ na? Phenel: „Na, Marcel, bo oda but hin the pre ma,“ bo 
šoferinlas korkoro, „no džav het khere.“ Phenel: „Marcel, so me na džanav, so 
hin o Slovaka?“ Ajso lačho raklo has, džanes.

P.K.: Phenďan, hoj tumen choľisaľol koda, so pes kerel kadaj, save gadže hin a sar 
pes ľikeren kijo Roma. Pal tumaro del pes vareso kaleha te kerel? Na phenav, hoj 
mindžar…
Určiťe bi pes delas, te bi ujamas andre sa jednotne. Po  volbi. Kajse volbi, 
kajse volbi. A  te bi džahas sa khetane a  he zakrúžkujem týchto ľudí, určiťe bi 
pes chudahas. A  predsa štyria ľudia, te sal ande o  poslancos, tak hin vareso. 
Ta šak dikhes kala droma, save hi, same chev. Brišind sar del, ži ando dvori le 
nipenge. Povodňe hin. Kadarig ando školi džan, sa čikaha and´odi škola. Adaj 
bi kampolas autobusicis te phirel, so le čhavoren ande škola phiravel. Már he 
štar úmrťia pes ačhijas, so tele demadža motoris čhavores. 



  |  169

Té když se na něco zeptám – „co to je?“, neřekne mi to slovensky, odpoví 
mi romsky. Je tam ještě i  starší dcera, ta je v Holandsku s ní. Té mladší je 
patnáct, starší bude dvacet čtyři. Mám tam i jednoho zetě. 

Byli jsme tam všichni. Pronajal jsem si tam domek a tam jsme žili. Měl 
jsem ale úraz, chodil jsem hodně po doktorech a už tam pro mě nebyla práce. 
Tak jsem odjel domů. Ale co se týče toho, co jsi říkal, jaký život bychom 
chtěli – tam by bylo dobré dožít do stáří, zabezpečit se tam na život doma. 
Vydělej si peníze, dokud se dá, dokud jsi zdravý, tak si tam žij. Vykašli se 
na Medzev, vykašli se na Slováky, na ty gestapáky, to říkám já. Vůbec domů 
nejezdi. Přijeď až na stáří, až když budeš mít všechno za sebou. Žij si v klidu 
ještě těch deset dvacet let doma s tím, že sis prošel svět, všechno jsi poznal, 
dal jsi vzdělání dětem, dal jsi jim práci. Děti si přece nemusí projít tím, čím 
jsme si prošli my na Slovensku. Že mě tady nepustí do obchodu, nepustí mě 
do hospody. 

Protože mně se staly takové věci, že bych se ostudou zahrabal pod zem. 
Pracoval jsem v Boleslavi, kamarád tam byl také, Slovák. Sedli jsme do auta 
a přijeli jsme domů na dovolenou. Říká: „Marceli, hodím tě domů, bydlím 
kousek.“ Já říkám: „Tak jedeme, ne?“ A on: „Mám hlad, je tady restaurace?“ 
Tak jsme šli do restaurace Condor a neobsloužili nás tam! Chápeš, ten pocit, 
že jedeš takovou dálku a nemohl jsem se mu odvděčit, i kdyby jenom objednat 
jídlo a pivo a jít pryč! Vždyť jsem nechtěl vyjíst celou restauraci! Byli jsme 
slušně oblečení, peníze jsme měli, všechno jsme měli, tak jaký v tom viděli 
rozdíl? To mě tak štve, takovéhle věci. Půjdu tam špinavý, smradlavý, ožralý, 
tak jasně: „Otoč sa, choď von.“ To je samozřejmé. Ale když si člověk přijde 
slušně dát kávičku, dát si jídlo, pivko a  zase by šel. Říkám: „Pojď ke  mně 
domů.“ A on na to: „Ne, Marceli, to už je i na mě dlouhý“ – protože řídil 
sám –, „pojedu domů.“ Říká: „Marceli, ty si myslíš, že nevím, co jsou Slováci 
zač?“ Byl to takový fajn kluk. 

P.K.: Řekl jste, že vás štve, co se tady děje, jací jsou gádžové, jak se chovají 
k Romům. Dá se s tím podle vás něco dělat? Neříkám, že hned…
Kdybychom byli jednotní, tak by se to určitě dalo. Skrze volby. Kdybychom šli 
všichni spolu a zakroužkovali bychom svoje lidi, určitě bychom se uchytili. Přece 
jen ve čtyřech lidech, když jsi poslanec, tak to už má nějakou váhu. Vždyť vidíš 
ty cesty, jaké tu jsou, samá díra. Když prší, tak teče lidem až na dvůr, jsou tam 
povodně. Když odtud jdete do školy, dojdete celí zablácení. Bylo by potřeba, aby 
tady byl autobus, co by vozil děti do školy. Měli jsme tady už čtyři úmrtí, kdy auto 
srazilo dítě. 

P. Kubaník, J. Ort, K. Peterková | Rozhovor s Marcelem Klempárem z Medzevu



Romano džaniben 1 | 2023170  |

P.K.: Tumen tumen dochudľan kavka upreder. Hin tumen šukar kher, hin tumen 
kočma, zadžiďiľan but veci, kerenas buči, tumare čhave pro školi. Aľe tiš avľan 
kadarig. Te dihken palal, ta so tumenge pomožinďa, hoj tumen tumen dochudľan 
pre kada than, kaj san akana? 
Oda jeďiňe mange pomožinďa, hoj chudňam pes avri. Jeďiňe. Sar gejam 
Boleslavate, prindžarďam pes kale gadžeha, so kerlas ando Ňemciko a tak ďalej 
a tak ďalej, dochudes tut korkoro palis, he? Ale amen sam tiš kajse čaladostar. 
Že me the kaj na kerdžomas buči, me žobrakos na somas. Achajos? Bo hine 
prvá vrstva, stredná vrstva, spodná vrstva. Hine sikra ke peste, so e daj o dad 
kerlas buči leske, so me barijom avri ande khereste, ande vana, ande sprcha, 
ando chaben, achajos? No has ajsi vrstva, so barija avri maštalňate, so o dad 
leske pijelas, na kerlas. Angl´oda kernas sako buči, hej, no ale na [sako] džanlas 
te dživel, he, no kavke tuke kamav te phenel. Kajse komuniti sam. Oda hin 
sadzik, pal gizno svetos, he? Jekh čoreder, aver čororo hin degešis. Me tak te 
na kerdžomas buči, me na somas ande ajsa kategorijate.

P.K.: Has tumen feder štartos…
He. Kamahas mek feder dživipen [sar mri daj mro dad] te avel man. Kerlas 
mri daj mro dad buči, mri daj lelas požička, kerlas, kúpelňu zariadila, hoj te 
dživas feder, ande škola investinahas, hoj te džas dureder, achajos? Pre kada 
džalas o  love, no a  aver Roma – jak príde, tak bude. He čoreder čhave has 
barata manca, has andal čoreder vrstva, ale phirlas manca ande škola. Ande 
prva gejam khetane, bo e škola si nevybere, ideš podľa ročníka. Geja manca e 
zakladna, avja manca pre stredna. Aver barata les lenas sar spolurovného, he? 
Has žužes urdo, ande škola, kapesne chudelas, lovore has les, phirahas pal e 
kočma, ando moza phirahas peske, prosťe ande partija samas, he? Ande škola 
gejam khetane, me avri siklijom, jov na siklija avri. Me dokončinďom, jov na. 
Me gejom ko slugadža, jov na. Me kerdžom kher, jov ačhija kavke. Má sar les 
mukes sar rukones, imar denašel. Mek po  lancos hino rukono, phenes leske 
beš, ta bešel. No a kavke džal, achajos? Ajso podobenstvo tuke phenav.

P.K.: Te tumen uľanas gadžo, uľahas bi oda dživipen abo oda drom tumaro lokeder? 
Abo oda jekh? Hoj sako mušinel peske te viskušinel… 
Ta oda hin čačo, hoj sako musaj peskro te predžal, he? Ňič tut nane jeva. Ale te 
ujomas gadžo, ta sigeder man dochudjomas ode, ká som, možno the dureder.

P.K.: Mišlinen?
Mišlinav, bo o parňipen but kerel adádžive. Phirlas manca ande škola gadžo. 
Žobrakos raklo, melalo, khanduno. No ale hino gadžo. Les ile ande buči, man 
na ile. Me avri sikado, jov na. Ale hino gadžo. Achajijal e pointa?



  |  171

P.K.: Vy jste celkem úspěšný. Máte krásný dům, máte hospodu, hodně jste 
zažil, dělal jste různé práce, vaše děti jsou na školách. Ale také jste se odpíchnul 
od života tady. Když se podíváte zpátky, co vám pomohlo, abyste se dostal tam, 
kde teď jste?
Pomohlo mi jedině to, že jsme se dostali ven. Jak jsme odjeli do Boleslavi, 
poznali jsme toho gádža, který dělal v Německu a tak dál a tak dál. Pak už se 
dostaneš sám. Ale my jsme i z takové rodiny. Já i kdybych zůstal bez práce, 
tak nejsem žebrák, rozumíš? Existuje vyšší vrstva, střední vrstva a  spodní 
vrstva. Ti, jejichž rodiče pracovali, jsou na  tom o něco líp. Já jsem vyrostl 
v  domě, měli jsme vanu, sprchu, měli jsme co jíst, rozumíš? Z  jiné vrstvy 
vyrostli jakoby ve stáji, jejich táta pil, nepracoval. Je pravda, že dříve pracovali 
všichni, ale neuměli žít, takhle bych to řekl. Takovéhle jsme společenství. 
Takhle je to ale všude, po  celém světě. Jeden je chudší, další je degeš. Já 
i kdybych nepracoval, tak v takové kategorii nejsem. 

P.K.: Měl jste lepší start…
Ano. Chtěli jsme mít ještě lepší život [než mí rodiče]. Moji rodiče pracovali, 
moje máma si vzala půjčku, udělala koupelnu, abychom žili líp, do  školy jsme 
investovali, abychom došli dál, chápeš. Peníze šly na tohle. No a, jiní Romové – 
„jak príde, tak bude“. Kamarádili se se mnou i chudší kluci. Jeden, co byl z chudší 
vrstvy, se mnou chodil do  školy. Do  první třídy jsme šli spolu, protože školu 
si nevybereš, jdeš podle ročníku. Nastoupil se mnou na  základku, šel se mnou 
na střední. Ostatní kamarádi ho brali jako sobě rovného. Do školy chodil čistě 
oblečený, dostával kapesné, trochu peněz měl, chodili jsme do hospody, do kina 
jsme chodívali, prostě jsme byli v jedné partě. Já se vyučil, on ne. Já dokončil, on 
ne. Já šel na vojnu, on ne. Já postavil dům, on zůstal tak. Je to jako se psem, jakmile 
ho pustíš ze řetězu, hned uteče. Když je pes ještě na řetězu, řekneš mu: „Seď!“, tak 
sedí. Tak to je, rozumíš? To je takový příměr. 

P.K.: Kdybyste byl gádžo, byl by váš život, nebo ta vaše cesta jednodušší?  
Anebo je to jedno a každý si to musí vyzkoušet po svém?
To je pravda, že každý si musí prožít svý, ne? Nic nemáš zadarmo. Ale kdybych byl 
gádžo, tak bych se rychleji dostal tam, kde jsem. A možná i dál.

P.K.: Myslíte?
Protože to, že jsi bílý, dělá dnes hodně. Chodil se mnou do školy jeden gádžo. 
Chudý kluk, špinavý, smrděl. Ale je to gádžo. Jeho vzali do práce, mě ne. Já byl 
vyučený, on nebyl. Rozumíš té pointě?

P. Kubaník, J. Ort, K. Peterková | Rozhovor s Marcelem Klempárem z Medzevu



Romano džaniben 1 | 2023172  |

P.K.: Kada pes ačhiľas, abo oda sar te bi podobenstvo?
Vaš oda tuke kala pribehi phenav, bo ada hi sa čačo, so tuke phenav. Ada pes 
ačhija. Pioňjerska liga khelahas, dorast, le gadženca futbalos khelavas, peťboj 
keravas, forova phiravas, denaškeravas, chučkeravas, pinpongista somas, 
no prosťe sadik diplomi man le gadženca. Le gadženca som foťimen, andro 
khera lenca phiravas, sa. Tavahas gujaša, khetana džahas. Kerahas rozlučka 
le čhavenca, a  me somas korkoro romano čhavo, so ande škola phiravas le 
gadženca. Korkoro phiravas. Oki me somas A, e baratkiňa B. Joj korkori, me 
korkoro. Joj e sestrička Prahate kanake, mek joj pe školate sa. No ale kodi 
pointa hin, hoj te has maškar amende gadžo u džahas ande bolta, me ačhavas 
avri, jov džalas ande. Achajos? Že me oda pregejom. Me musaj somas duvar 
te sikľol avke feder sar jov. Aby som prišiel tam, kde je on. Me musaj somas 
duvar te dočhivel le bareha sar jov, hoj te dochudav man ando cielos sar jov. Sa 
musaj sam duvar te kerel amen o Roma. Musaj sam peskri čhib te džanel plus 
gadžikaňi. Jon na. Achajos? Mek te mantajika, ade hin Mantaki but, Ňemci, 
na? Mek te oda e čhib hin prekal lende feder. Kade založinde nemecká škola. 
Založinde nemecké združenie. Soske nane romaňi? Avja Ungros, ena deš džane 
ande trjeda, imar maďarská škola. Už sa bude vyučovať maďarsky. Rozumieš? 

Kala ternore avke na  predžan, he, ale amen so samas ima kajse ročňika 
do  štyridsiatky, tridsaťpäť, do  päťdesiat, so pregejam imá – možno tumen na, 
bo tumen san parne –, ale kajse amen but pregeľam. A  but pes musaj samas 
te ovladňinel, hoj mište oda te avel, aby to nedopadlo nejak zle. Ale džahas, to 
je zajímavé, džahas avri o svetos, arakhahas pes [le gadženca], imá na, imá sa 
mište, imá sa lačho. 



  |  173

P.K.: To se stalo nebo je to taky takový příměr?
Tyhle příběhy vyprávím, protože jsou všechny pravdivé. To se stalo. Hráli jsme 
pionýrskou ligu, dorost, s  gádži jsme hráli fotbal, dělal jsem pětiboj, jezdil 
po  závodech, běhal jsem, skákal, hrál jsem ping-pong, všemožně jsme jezdili, 
odevšad mám s gádži diplomy. Jsem s gádži vyfocený, chodil jsem s nimi domů, 
vařili jsme guláš. Dělali jsme s děckama rozlučku a já jsem tam byl jediný romský 
kluk, který chodil s gádži do  třídy. Já a moje kamarádka. Ta teď dělá sestřičku 
v Praze. Ale ta pointa je, že když jsme šli do obchodu, já zůstal venku, gádžo 
šel dovnitř. Rozumíš? Tímhle jsem si prošel. Musel jsem se učit dvakrát líp než 
on, abych se dostal, tam, kde je on. Já musel dohodit kamenem dvojnásobnou 
vzdálenost než on, abych dosáhl stejného cíle. My Romové musíme všechno dělat 
dvojnásobně. Musíme umět svůj jazyk plus gádžovský. Oni ne. Rozumíš? Tady 
je k  tomu ještě mantáčtina, protože tady je hodně Mantáků, místních Němců. 
Nakonec i  tenhle jazyk je pro ně víc. Založili tu německé sdružení. Proč není 
romské? Přijde Maďar, je jich devět nebo deset ve třídě a už bude maďarská škola. 
Už se bude vyučovat v maďarštině. Rozumíš? 

Ti mladí si tím tolik neprochází, ale my, co jsme ročníky do  čtyřicítky, 
do padesátky, čím už jsme si prošli… Možná vy ne, protože vy jste bílí, ale to, co 
jsme si my prožili… A hodně jsme se museli ovládat, aby to dobře dopadlo, aby 
to nedopadlo nějak zle. Ale je zajímavé, že když jsme vyrazili do světa a potkali 
jsme se tam [s Neromy], tam už bylo všechno v pořádku, všechno už bylo dobrý. 

P. Kubaník, J. Ort, K. Peterková | Rozhovor s Marcelem Klempárem z Medzevu



Romano džaniben 1 | 2023174  |



  |  175

Recenze | Anotace

Simon Constantine
Sinti and Roma in Germany (1871–1933)

/ Pavel Baloun

Olga Fečová
Den byl pro mě krátkej. Paměti hrdé Romky

/ Eva Zdařilová

Garry C. Steele 
Čhávata z manéže. 

S romským rodinným cirkusem Amerikou třicátých let
/ Lada Viková

Recenze | Anotace



Romano džaniben 1 | 2023176  |



  |  177

Simon Constantine

Sinti and Roma in Germany (1871–1933)
New York: Routledge, 2020, 145 s., ISBN 978-1-351-18551-6

Zatímco v období devadesátých let začala historiografie takříkajíc objevovat téma 
romského holokaustu, resp. genocidy Romů a  Sintů, od  počátku 21. století se 
pozornost historiků a  historiček zaměřuje rovněž na  období, které událostem 
druhé světové války předcházelo. K  době vzniku národních států a  rozpadu 
monarchií uprostřed Evropy se i v rámci tématu romských dějin začalo přistupovat 
jako ke  svébytné epoše. Konstatované platí především pro zpracování daného 
tématu v rámci dějin německých zemí. Jestliže však mnohé přelomové publikace 
z osmdesátých a devadesátých let vyšly výhradně v německém jazyce (především 
Lucassen 1996; Zimmermann 1996), tlak na  vydávání anglicko-jazyčných 
publikací jakožto žádoucích mezinárodních vědeckých výstupů se během  
21. století promítl i do tohoto badatelského pole.

Recenzovaná publikace v  tomto směru představuje druhý významný počin 
za poslední desetiletí publikovaný v anglickém jazyce o tématu romských historií 
či pronásledování Romů a Sintů na území Německa v časech Německého císařství 
a Výmarské republiky. Oproti knize americké historičky Jennifer Illuzzi (2014) 
ovšem publikace britského historika sociálních dějin Simona Constantina, který 
působí na univerzitě v anglickém Wolverhamptonu, jednoznačně míří na mnohem 
širší publikum a má tak potenciál oslovovat čtenáře a čtenářky i mimo odbornou 
veřejnost. Kniha nese jednoduchý popisný název, v  překladu Sintové a  Romové 
v Německu (1871–1933). Constantine obdobně obecně formuluje též svůj hlavní 
záměr. Chce se zabývat těmi obyvateli, kteří byli v období Německého císařství 
a Výmarské republiky v Německu označováni jako „cikáni“, což byla nálepka, jež 
se vztahovala na  širší skupinu obyvatel než jen etnické Romy a Sinty. Ačkoliv 
autor v poměrně úsporném úvodu nevěnuje prostor obšírnější diskuzi se současnou 
odbornou literaturou a  přestože se přímo nehlásí k  žádné z  etablovaných 
perspektiv (jako např. anticikanismus, anebo romské dějiny/historie), z nichž lze 

Recenze | Anotace



Romano džaniben 1 | 2023178  |

téma nahlížet, z celé knihy je jasně patrné, že o aktuálních trendech a debatách 
má přehled a namísto pouhého přihlášení se k jednomu z již existujících přístupů 
usiluje o  jejich přemostění. Výslednému textu dominuje zájem o  rekonstrukci 
pronásledování těch, kteří byli označováni jako „cikáni“, v podobě kriminalizace 
a  sociální i  ekonomické marginalizace. Zároveň ale ve  všech analytických 
kapitolách zřetelně vystupuje na povrch jak snaha o rekonstrukci aktérství Romů 
a Sintů (a zprostředkování jejich hlasů), tak i zájem o téma soužití či začlenění 
„cikánů“ do tehdejší společnosti.

Volba delšího časového období, které v  „tradičním“ dějepisném pojetí 
zahrnuje tři časové celky (období Německého císařství, dobu první světové války 
a následně Výmarskou republiku), autorovi umožňuje reflektovat dodnes ústřední 
otázky výzkumu romských dějin týkající se kontinuit a diskontinuit sledovaných 
procesů kriminalizace a marginalizace. Poněvadž dosavadnímu výzkumu tématu 
dominuje zájem o  Bavorsko, obrací Constantine svou pozornost zejména 
k  archivním dokumentům pocházejícím z  jiných částí tehdejšího Německa. 
Rešerše provedl v regionálních archivech někdejšího Pruska, v Bádensku i Sasku. 
Primární zdroj tudíž tvoří dokumenty pocházející z  činnosti státních orgánů. 
Ten ovšem významně doplňuje o  rozsáhlé sondy do  dobového tisku, částečně 
i o dobové expertní publikace a v neposlední řadě o zdroje zachycující vzpomínky 
samotných Romů a Sintů.

Za velkou přednost knihy považuji členění do tematických kapitol. Namísto 
očekávaného a obvyklého primátu chronologie a s ním souvisejících politických 
dějin Constantinově publikaci vévodí šest promyšleně zvolených tematických 
okruhů: 1) proměny proticikánských opatření; 2) analýza policejního uvažování 
i policejní praxe této legislativy; 3) rekonstrukce dobové paniky z údajných únosů 
dětí ze strany „cikánů“; 4) vytváření speciálních policejních registrů pro tuto skupinu 
obyvatel; 5) význam speciální institucionální převýchovy „cikánů“ v donucovacích 
pracovnách a  polepšovnách; 6) dynamika utváření vztahů mezi Romy a  Sinty 
a Neromy na lokální úrovni. S ohledem na zvolenou pramennou základnu přináší 
výsledný text jak chybějící syntetické shrnutí dosavadního poznání tématu, tak ale 
i zcela novou analýzu. A to vše navíc ve velice srozumitelném jazyce a ve velmi 
čtivé a  čtenářsky přívětivé formě, která kombinuje obecnější výkladové pasáže 
s konkrétními příklady.

Pro tuzemské publikum nabízí Constantinova kniha řadu podnětných 
momentů, které bych rád vyzdvihnul. V  první kapitole autor ukazuje, že 
proticikánská opatření v Německém císařství i v době Výmarské republiky měla 
podobu komplexu interních nařízení, čímž prohlubuje dosavadní poznatky 
(naposledy např. Illuzzi 2014). Za  klíčové ve  vztahu k  tuzemské historiografii 
v  této kapitole považuji skutečnost, že velký prostor věnuje rozboru souvislostí 
mezi dobovým německým živnostenským zákoníkem a  kriminalizací „cikánů“. 
Autor přitom velmi přesvědčivě dokládá, že postupné zpřísňování podmínek pro 



  |  179

provozování rozmanitých živností zásadním způsobem přispívalo k ekonomické 
a sociální marginalizaci Romů a Sintů.

Ve  druhé kapitole odhaluje, že „cikáni“ jako cílová skupina hráli i  přes 
svůj relativně malý počet (na  základě čísel historika Michaela Zimmermanna 
hovoří o  zhruba dvaceti tisících Romů a Sintů) významnou úlohu v dobových 
policejních a  četnických publikacích a  příručkách. Zabývá se zde i  otázkou 
recepce a  osvojování těchto dobových normativních obrazů „cikánů“ coby 
domnělé specifické skupiny zločinců. Konstatuje, že mezi příklady z oficiálních 
policejních příruček a samotnou podobou uplatňování proticikánských opatření 
jistě existovaly značné rozdíly, avšak zdůrazňuje, že četnost výskytu policejních 
obrazů „cikánů“ i  jejich relativní stabilita v dobových publikacích mají značnou 
výpovědní hodnotu o myšlenkovém zázemí policistů, četníků i úředníků, jejichž 
rozhodování nakonec byli Romové a Sintové vydáni všanc.

Třetí kapitola o existenci v podstatě pravidelných společenských obav z toho, 
že „cikáni“ unesli a neoprávněně si tak osvojili neromské děti, je velmi zdařilou 
sondou do  role dobového denního tisku, ba šířeji populární kultury, při re-
produkci „cikánských“ stereotypů. Constantine přitom věnuje pozornost nejen 
samotnému šíření obav tiskem, ale i jejich reálným dopadům na životy samotných 
Romů a Sintů – zesílení jejich perzekuce v podobě policejních kontrol, razií apod. 
Tato perspektiva ovšem zcela chybí v následující kapitole, v níž se autor zabývá 
vývojem myšlenek o  speciální policejní registraci „cikánů“ a  jejich následným 
uplatňováním v praxi. Dokáže-li totiž pečlivě vykreslit pohled dobových policistů 
a  úředníků, kdy mimo jiné zdůrazňuje nesmírnou byrokratickou zátěž, kterou 
registry pro běžnou policejní činnost přinášely, důsledky těchto mimořádných 
policejních opatření zde zůstávají jen načrtnuty v podobě nařízených povinností, 
např. nošení speciálních dokladů neustále při sobě.

Nesmírně podnětná pro tuzemskou historiografii je i kapitola pátá, ve které 
autor rozebírá jeden z důsledků rozmanitých proticikánských opatření: zkušenost 
Romů a Sintů s institucemi moderního národního státu, jež měly ve speciálním 
převýchovném režimu sloužit k jejich „nápravě“. Donucovací pracovny byly podle 
Constantina v kontextu jím sledovaných částí Německého císařství a Výmarské 
republiky k  perzekuci „cikánů“ využívány jen v  omezené míře. Podobně 
kvantitativně omezený význam nakonec měla i možnost odebírání dětí z  rodin 
Romů a  Sintů a  jejich umístění v  nově utvářených polepšovnách. Constantine 
v  této kapitole rekonstruuje soudní případ z  roku 1901, který vedl k  tomu, že 
dané opatření o odebírání dětí nebylo příliš často vymáháno. I tak ovšem odkrývá, 
že několik desítek dětí bylo na  přelomu 19. a  20. století podrobeno speciální 
převýchově v  polepšovnách na  základě toho, že jejich rodiče byli označeni 
za „cikány“.

Patrně nejzajímavější část knihy podle mého soudu představuje kapitola 
věnující se otázce navazování kontaktů mezi Romy a Sinty a neromskými obyvateli 

Recenze | Anotace



Romano džaniben 1 | 2023180  |

tehdejšího Německa. Ačkoliv zde nejvíce vystupuje na povrch autorovo poněkud 
schematické vnímání Romů a  Sintů jako „kočovníků“, nabízí rovněž důležité 
podněty pro další výzkum. Konkrétně poukazuje na existenci složitého přediva 
socio-ekonomických vztahů mezi romským a  neromským obyvatelstvem, které 
stálo poněkud v kontrastu k policejním obrazům „cikánů“ jako zločinců. V první 
řadě uvádí, že žebrání ve venkovském kontextu ještě v první polovině 20. století 
obsahovalo silný náboženský rozměr. Důležitou úlohu dále v  životech Romů 
a Sintů měly hrát trhy a hospody, v  jejichž rámci docházelo nejen k uzavírání 
obchodních transakcí, ale často k  navazování složitějších a  dlouhodobějších 
socioekonomických vazeb, např. v  podobě dočasného pronájmu ubytování či 
pozemku k bydlení apod. V další části poslední kapitoly Constantine načrtává 
vztah školství k  romským dětem. Ten byl do  velké míry určován pruským 
nařízením, které školám zakazovalo přijímat do škol děti provozovatelů kočovných 
živností, zatímco dětem z prostředí větších skupin sezónních dělníků migrujících 
za  prací naopak vycházelo vstříc. Autor se dále opírá o  zkušenosti pamětníků, 
které velmi připomínají zjištění tuzemské historiografie, např. v podobě vyčlenění 
speciálních lavic pro „cikánské“ děti apod. Za  pozornost rovněž stojí poměrně 
dobře doložené tvrzení, že zatímco v případě dočasného i pravidelného sezónního 
usazení docházelo ke snazšímu navazování různých vazeb mezi Romy a Neromy, 
při snaze o  vytváření trvalejšího osídlení vznikaly silně konfliktní situace, což 
nakonec vedlo k  vyčleňování „cikánů“ na okrajích měst i  obcí. V  tomto směru 
Constantine prezentuje tři příklady z velkých německých měst (Berlín, Hannover 
a Hamburk), na nichž demonstruje, že ačkoliv ne všichni obyvatelé měli identické 
názory jako autoři policejních příruček a mnozí s Romy a Sinty navazovali četné 
kontakty, existující legislativa umožňovala pouze zesilování policejního dohledu, 
kontroly a různých restrikcí, které vedly k segregaci „cikánů“ v tehdejší společnosti.

Přes vykreslená pozitiva obsahuje recenzovaná kniha i  některé problematické 
stránky. Kromě první kapitoly o  vývoji proticikánských opatření považuji  
zachycení dynamiky jejich sociální praxe za  nevydařené, ba nedostačující.  
Prakticky ve  všech ostatních kapitolách dominuje prostor věnovaný periodě 
Německého císařství před první světovou válkou, z nichž autor činí na můj dojem 
až příliš letmé skoky do Výmarské republiky, ba nacistického Německa. V tomto 
směru musím konstatovat, že tvrzení prezentovaná v  závěru práce o  posunu 
chápání kategorie „cikánů“ od  sociální skupiny k  rase – přestože odpovídají 
závěrům z již existující sekundární literatury – nejsou v knize dostatečně doložena.  
Druhá zásadnější výtka souvisí se zvoleným zaměřením textu, který balancuje 
na  pomezí odborného a  populárně naučného žánru. Jak jsem již uvedl, text je 
na jednu stranu nesmírně čtivý a srozumitelný, na straně druhé ovšem rezignace 
na  obecnější teoretický rámec podle mého názoru autorovi zcela znemožňuje 
čtenářům vysvětlit jím odhalovaný zdánlivě paradoxní vztah mezi procesem 
demokratizace společnosti a  současně postupným zesilováním proticikánské 



  |  181

legislativy i  radikalizace představ úředníků, policistů a  expertů o  žádoucím 
„řešení cikánské otázky“. Constantine se v tomto ohledu uchyluje k opakovaným 
konstatováním o  faktickém selhávání demokratizace. Policejní vzdělávání 
a  expertíza namísto prohlubování respektu k  základním právním principům 
sloužila k  propagaci diskriminačních opatření. Denní tisk namísto kritiky 
vytváření speciálních policejních registrů pravidelně zveřejňoval výsledná čísla 
z policejních statistik. V dochovaných pramenech podle něj dále zcela absentuje 
jakýkoliv diskurz vedoucí k  toleranci a  respektu k  Romům a  Sintům, což 
považuje jak za alarmující, tak i za příznačné. Takový přístup může čtenáře vést 
k hledání vysvětlení a potenciálně se tak nabízí otevření cesty ke stále rozšířené 
populární interpretaci Německého císařství a Výmarské republiky jako příkladu 
nedemokratické cesty k modernitě. Jinak řečeno, všechny konstatované chybějící 
prvky fungující liberální demokracie v  jejím současném pojetí odhalují hluboce 
antidemokratický charakter německé společnosti na přelomu 19. a 20. století. Pro 
to, aby autor takovému domýšlení jeho konstatování zcela zabránil, by přitom 
stačilo poukázat na  podobný vývoj postavení Romů a  Sintů v  jiných zemích 
střední, západní i východní Evropy bez ohledu na existující politický režim.

Knihu ovšem nelze než doporučit k přečtení a doufám, že se i přes poměrně 
vysokou pořizovací cenu ocitne v tuzemských knihovnách a bude používána i při 
vysokoškolské výuce.

Pavel Baloun1

Literatura

Illuzzi, J. 2014. Gypsies in Germany and Italy, 1861–1914. Lives outside the law. 
Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Lucassen, L. 1996. Zigeuner. Die Geschichte eines polizeilichen Ordnungsbegriffes in 
Deutschland 1700–1945. Köln: Böhlau.

Zimmermann, M. 1996. Rassenutopie und Genozid. Die nationalsozialistische 
„Lösung der Zigeunerfrage“. Hamburg: Christians.

1 �Pavel Baloun vyučuje na Katedře historických věd Fakulty humanitních studií Univerzity Karlovy. Email: 
pavel.baloun@fhs.cuni.cz

Recenze | Anotace



Romano džaniben 1 | 2023182  |

Olga Fečová

Den byl pro mě krátkej. Paměti hrdé Romky
Praha: KHER, Paseka, 2022, 223 s., ISBN 978-80-7637-334-1 (Paseka), ISBN 
978-80-87780-31-2 (KHER)

Memoárů romských žen je jako šafránu, o  to netrpělivěji byly vzpomínky 
Olgy Fečové vyhlíženy, když se začalo proslýchat, že na nich pracuje a  ráda by 
si jejich vydání nadělila k  80. narozeninám. V  roce 2019 nabídla svůj rukopis 
nakladatelství KHER, které ho vypiplalo do  výsledné podoby a  v  roce 2022 
v  koedici s  nakladatelským domem Paseka vydalo. Želbohu se Olga Fečová 
svých 80. narozenin a  vydání knihy již nedožila. Nicméně v  souladu se svým 
celým životem i na jeho sklonku byla činorodá a zvládala nepředstavitelné – a tak 
například i na nemocničním lůžku s editorkami knihy autorizovala finální rukopis. 
Podařilo se jí zanechat dalším generacím příběh nejen svůj, ale i příběh několika 
generací Romů poválečného československého prostoru.

Olga Fečová byla ikona. Energická, charismatická a  nesmírně akční žena, 
kterou nebylo možné na  kulturních nebo společenských setkáních s  romskou 
tematikou přehlédnout. Mám ji v paměti přesně jako na fotografii z přebalu knihy, 
vždy v dlouhých sukních, s šátkem kolem ramen, plnou barev a květinových vzorů. 
Nestála o to být středem pozornosti, se zájmem poslouchala v publiku, ale měla-
li co říci, neostýchala se před plným sálem promluvit, nebo se na něco doptat. 
A když byla zvaná jako hostka a vyprávěla o svém životě, sedělo publikum jako 
přikované a ani nedutalo.

A vyprávět měla opravdu co. Narodila se roku 1942 na sklonku války v romské 
osadě na Slovensku nedaleko Humenného, v roce 1947 se s rodiči přestěhovala 
do  Čech a  vyrůstala v  Praze padesátých let. Na  svátky a  rodinné sešlosti se 
rodina vracela na Slovensko. Nešťastná událost – zranění tatínka – způsobilo, že 
ve třinácti letech strávila na Slovensku u příbuzných v Kochanovcích celý rok. Byla 
už tou dobou dost velká na to, aby mohla vnímat a reflektovat rodovou pospolitost 
a  soudržnost ve  skromných poměrech. Osvojila si úctu k  tradicím předků. 



  |  183Recenze | Anotace

Po návratu do Prahy pracovala jako dělnice, pradlena či uklízečka. Založila rodinu 
s  Josefem Fečem, legendárním hudebníkem a  skladatelem, houslistou z  Roma 
štar, a starala se o rodinné zázemí. Když jí vlastní děti a vnoučata odrostly, začala 
se věnovat dětem z ulice, motivovat je ke vzdělání a smysluplnému trávení času. 
S manželem založili v Neratovicích dětský divadelní a hudební soubor Čhavorikaňi 
luma. V  šedesáti letech si udělala řidičák, v  pětašedesáti složila maturitní  
zkoušku a začala pracovat jako asistentka pedagoga. Stála u zrodu rodinné čistě 
ženské kapely Romane romňija a působila i jako její manažerka. Na stará kolena 
se začala učit hrát na housle, malovat a v neposlední řadě i literárně tvořit.

To je jen stručný výčet ze života Olgy Fečové. Její paměti jsou velice bohaté 
a  cenné mimo jiné i proto, že mají mnoho přesahů, nechávají čtenáře nahlížet 
do různých světů a jsou i svědectvím řady dějinných událostí a procesů. Poválečný 
příchod Romů do  Čech, Praha padesátých let a  život na  Starém městě, kdy 
chodila s  maminkou rozsvěcet plynové lampy na  Karlově mostě nebo prát 
prádlo do  Vltavy. Následovala šedesátá léta a  na  jedné straně státní asimilační 
politika a na straně druhé pozvolná liberalizace, která umožnila artikulovat jedny 
z  prvních veřejných projevů romského etnoemancipačního hnutí. Autorka líčí 
příchod okupačních vojsk v  osmašedesátém i  zrod Svazu Cikánů-Romů o  rok 
později. Popisuje osidlování nově vybudovaného Jižního města v sedmdesátých 
letech, kde rodina získala přidělený byt a prožila zde normalizační léta. Čtenář 
se dozví mnohé z  prostředí pražských divadel, kam chodila uklízet, ze života 
tradiční hudebnické rodiny, kde se hraní a vztah k hudbě předává po generace. 
Nevynechává ani devadesátá léta, kdy Romové čelili brutálním fyzickým výpadům 
rasistických skinheads, kterým Romové posloužili jako hromosvod jejich vlastní 
frustrace, čemuž majoritní společnost jen nečinně přihlížela. Olga Fečová 
vyjadřuje pochopení pro odchod mnohých rodin do zahraničí a vysvětluje, proč 
se sama rozhodla v Čechách zůstat, přestože jsou zde Romové dodnes vystaveni 
situacím, které „… se do vás vpijí, už nemáte žádnou jistotu, že vás budou brát jako 
sobě rovného člověka“ (s. 124).

Kniha je přehledně členěná, úvod napsala Jana Horváthová, historička 
a  ředitelka Muzea romské kultury. Následují samotné paměti Olgy Fečové, 
vyprávěné chronologicky a rozdělené do šesti oddílů a 79 kapitolek. Do kontextu 
historie Romů v Československu vsazuje memoáry romista Zbyněk Andrš ve svém 
velice informativním doslovu a knihu doplňuje ještě redakční poznámka, použitá 
literatura a  prameny, slovníček a  bohatá obrazová příloha z  rodinného archivu 
Olgy Fečové. Kniha je řemeslně poctivě vyvedená a vkusně graficky řešená.

Z redakční poznámky „Tak, jak to bylo“ editorek a romistek Lenky Jandákové 
a  Jany Habrovcové lze vyčíst, že výsledná kniha stojí na  původním rukopisu 
autorky, který byl však doplněn z  řady dalších zdrojů a  především rozhovorů 
s  Olgou Fečovou pořízených v  rozmezí posledních čtyřiceti let. O  to více je 
na místě kompliment redaktorkám, že text je celistvý, při čtení rytmicky plyne 



Romano džaniben 1 | 2023184  |

jako voda a poutavě skládá kompaktní životní příběh. V kontextu uvedeného se 
jeví jako pochopitelné, že jsou memoáry členěny do takového množství kapitolek. 
A dá se i pochopit, že především v úvodních pasážích věnovaných rodinám obou 
rodičů se občas pavučina příbuzenských vztahů skládá poněkud pracněji. 

Jsme již zvyklí, že je-li do  světa vyslána kniha, která by mohla zaujmout 
i publikum mimo romistickou obec, mají vydavatelé (a o to více jsou-li romisty 
nebo romistkami) snahu ji co nejvíce „nadupat“ o doprovodné informace, kontext, 
komentáře atd. V případě pamětí Olgy Fečové mě zřejmě poprvé napadlo, zda 
např. úvod, který je milou vzpomínkou na autorku a shrnuje, co následně Fečová 
vlastními slovy sama líčí, není trochu zbytný. Olga Fečová byla na  svou dobu 
a s ohledem na své sociokulturní zázemí velice emancipovanou ženou. Možná šlo 
i její paměti vydat emancipovaněji a nechat první slovo právě jí?

Eva Zdařilová1

1 Autorka je romistka. E-mail: eva.zdarilova@centrum.cz



  |  185

Garry G. Steele

Čhávata z manéže  
S romským rodinným cirkusem Amerikou třicátých let
Praha: KHER, 2022, 429 s., překlad Karolína Ryvolová, ISBN 978-80-87780-34-3

Jedná se o  roztomilou knížku v  měkké růžové vazbě, sympaticky kapesní, ač 
poměrně „tlustý“ špalík připomínající levné prvorepublikové tisky, přičemž tento 
dojem je umocněn ručně vlepovanými, většinou kolorovanými fotografiemi,1 
o nichž autor v první kapitole píše, že ty jediné jsou skutečné (s. 16). Kniha je 
sestavena z  celkem dvaceti sedmi samostatných vyprávění z událostí krizového 
roku 1933 a jak z úvodu vyplývá, tyto příběhy jsou do jisté míry fiktivní, ovšem 
zároveň jsou jejich základem rodinná vyprávění, která autor od  dětství slýchal 
a nosil v sobě jako poklad. Jen přiznává, že je pro sepsání knihy upravil tak, aby 
bylo psaní přehledné a srozumitelné. G. G. Steele se narodil za války v r. 1942 
v Ohiu, a to během turné, a dále vyrůstal jako „cirkusácké dítě“ v rodině, která 
před ostatními skrývala slovy autora „jedno obrovské, temné a strašlivé tajemství“ 
(s. 11) – že jsou Romové. G. G. Steele tento přístup vysvětluje: „Tenkrát panovaly 
tak neochvějné předsudky vůči rase, národnosti, náboženství a sexuální orientaci, 
že kdyby se to rozkřiklo, přišli bychom o výdělek“ (tamtéž). V celé knize je tato 
utajená identita připomínána jako někdejší tabu, které bylo třeba chránit, zároveň 
však z celé knihy čiší velká hrdost na vlastní romský původ. K ní se autor hlásí 
a připomíná ji i prostřednictvím romských slov a průpovědí – většinou v přímé 
řeči jednotlivých postav, čímž je jednak vytvářen specifický rys jeho literární 
řeči, a  současně je čtenářům stále připomínán fakt, že svým psaním nás autor 
nechce jen pobavit, že nechce jen zachovat vzpomínky, ale přeje si též zviditelnit 
bohatství romské (z lingvistického pohledu přesněji romaničelské) kultury, do níž 

1 �Na tomto složitém úkolu spolupracovalo nakladatelství KHER s dílnou, kterou provozuje prachatická  
KP Inva, s. r. o., zaměstnávající osoby s hendikepem (viz https://kher.cz/katalog/knihy/detail/25:chavata-z-
maneze-s-romskym-rodinnym-cirkusem-ameri/ [cit. 8. 8. 2023]).

Recenze | Anotace



Romano džaniben 1 | 2023186  |

nám umožňuje nahlédnout. Autor s  láskou vzpomíná na  všechny své předky 
a příbuzné, vyzdvihuje jejich schopnost se přizpůsobit době i  technologickému 
pokroku, řešit i ty nejsvízelnější situace, vyjednávat a domluvit se, dělat si legraci 
i  ze sebe a umění uznat zásluhy ostatních, a především pak pomoci těm, kteří 
pomoc potřebují, utlačovaným, jimž se nedostalo uznání. Současně s  obdivem 
líčí moudrost babičky, která – v  rámci poskytování věšteckých služeb – uměla 
lidem promlouvat do duše a svou empatií, zkušenostmi i schopností diplomaticky 
vyjednávat dokázala mnohým lidem pomoci dosáhnout potřebné změny v jejich 
životech.

Jednotlivé kapitoly tak připomínají historky ze života vyprávěné obvykle starší 
generací dětem i mladým, v nichž se jim – prostřednictvím nezapomenutelných 
příhod, jakých bývá v každé pospolitosti (a u cirkusu zvláště) nepřeberně – předává 
jak hrdost na vlastní rodinu, která se dokázala proslavit a zvládnout mimořádné 
výzvy, ale i vzorce chvályhodného jednání, smysl pro humor i morální zásady. Ať 
už jsou hlavními hrdiny zvířata – sloni, psi, pštros či koně –, anebo lidé najatí jako 
tenťáci, elektrikáři či artisté, kuchaři, klauni apod., kteří mají své staré jizvy na duši 
i  svá tajemství (a cirkus pro ně představuje potřebné útočiště, úkryt a  současně 
i možnost začít s novým životem, třeba i se změněnou identitou), vždy jde o silné 
příběhy, které přibližují dobu, obsahují moudrost a poskytují zkušenost. Některé 
vyprávění je humornější, jiné napínavější a další především dojemné. Někdy se 
autor dokonce (a  jakoby nevědomky) opakuje – jak by se i  skutečný vypravěč 
vzpomínající na svoji rodinu a profesi mohl přirozeně opakovat – když zmiňuje 
např. „tetu Jenny“, učitelku všech cirkusáckých dětí, a celkem stejně ji vykresluje 
hned ve dvou kapitolkách (s. 20–21 a  s. 127) a opakovaně se v  textu vyskytují 
i popisy technik pro šikovné, bezpečné a elegantní padání z koně, které si jezdec 
u cirkusu musel osvojit (s. 240 a s. 338). I tato zdánlivě neuvědomělá opakování 
však působí jako autentický záznam vyprávění dědečka, který připomíná to 
důležité a  raději se opakuje, aby si nejdůležitější poselství posluchači (potažmo 
čtenáři) zapsali dobře za uši. 

Majiteli a  původními zakladateli podniku byli členové rozšířené rodiny 
Brewerových. Manželé a zakladatelé cirkusu, dědeček G.R., resp. Dží Ár (jak se 
překladatelka rozhodla jméno této postavy převést) a Camie Brewerovi již předali 
vedení podniku svým dvěma synům; ti spolu se svými rodiči, ale i  manželkami 
a celkem sedmi dětmi tvořili jádro celé kočovné společnosti. Ovšem tito Brewerovi 
do svého podniku postupně přizvali i další rodiny, manželské dvojice či jednotlivce, 
takže se každým rokem pro období od května do října jejich cirkusácká pospolitost 
rozrostla až na  sedmdesát osob. Druhou největší skupinou této pospolitosti byla 
rodina Rudého jestřába Sugarstona z kmene původních obyvatel Ameriky – Osedžů. 
Další početnou skupinu tvořili artisté Suarezovi z Mexika či rodina Marveliových 
– v obou případech šlo o přistěhovalce. Společně museli vytvořit přesně fungující 
mechanismus a  sdílet úspěchy i potíže na  jednotlivých štacích i během přejezdů 



  |  187

s  náklaďáky i  kamióny. Dohadovat jednotlivé štace, tedy dopředu zajišťovat 
spolupráci měst, spoluorganizátorů, zajišťovat publicitu, převážet manéž, tři slony, 
desítky koní i psů, zodpovědně se o ně starat a tu a tam se ujmout bezprizorního  
zvířete jako vyhladovělé kobylky nebo opelichaného pštrosa strádajícího 
u  benzinové pumpy, čelit ztrátě většiny výdělku v  důsledku bankovní loupeže 
(v  bance, kam krátce před tím uložila rodina veškerý dosavadní výdělek, aby 
hotovost nevozila ze štace na štaci) atd., to vše bylo manažersky náročné a oba bratři  
Brewerovi i  jejich manželky měli plné ruce práce s  tím, jak fyzicky vše zajistit 
a zorganizovat, tak i s diplomatickým vyjednáváním, pokud se vyskytly problémy. 
Potřeba řešit rychle a efektivně nové výzvy a vzniklé problémy byla pro cirkusové 
děti – čhávata – velkou školou života. Snad i proto, jak píše G. G. Steele, ve škole  
vynikaly: cirkus jim poskytl přirozené prostředí pro získání velkého množství 
zkušeností, naučily se vystupovat před publikem a  získaly takovou fyzickou 
i psychickou odolnost, že se s nimi děti žijící stále na jednom místě mohly jen stěží 
srovnávat.

Jako červená nit se celou knížkou vine váhání teprve sedmnáctiletého 
Gillyho, nejstaršího vnuka zakladatelů rodinného cirkusu, který jako vůbec první 
z rodiny začal chodit do školy a nyní, na prahu dospělosti, se mu začínají otevírat 
nové možnosti. Jeho hlavní dilema spočívá v otázce, zda má po skončení střední 
školy pokračovat ve studiu na vysoké škole, jak mu radí jeho středoškolští učitelé, 
nebo se má naplno věnovat rodinnému podniku a přemýšlet o vlastních číslech, 
které by jejich cirkusu mohly pomoci ještě více se proslavit. Tu a tam se rozvine 
rozhovor s jeho rodiči či prarodiči, v nichž starší generace vzpomíná na své začátky 
a vyjadřuje Gillymu podporu pro obě možnosti, ať se rozhodne studovat či zůstat. 
Gilly je tak moudře veden k  zodpovědnosti činit svá rozhodnutí sám za  sebe. 
Rodiče i prarodiče ví, že svět se rychle vyvíjí a tento vývoj nelze zastavit, brzdit, 
ale lze ho využít ve svůj prospěch, přizpůsobit se mu a navzájem se podporovat. 
Jsou si vědomi, že soudržnost rodiny a  vzájemná podpora jednotlivých členů 
jsou hlavním bohatstvím, kterým rodina disponuje. Na  otázku Gillyho rodiče 
i prarodiče odpovídají, že podporu rodiny neztratí, ani když se rozhodne odejít 
do  neromského světa a  stát se (v  r. 1934) prvním vysokoškolákem z  rodiny. 
Na  svého nejstaršího vnuka jsou velmi hrdí a  ve  skrytu si přejí, aby ve  studiu 
pokračoval, ovšem nechtějí ho k  ničemu tlačit, rozhodnutí musí uzrát v  něm 
samotném. Sledujeme vnitřní Gillyho boj, obavy, zda se z něj nestane gádžo, zda 
nepřestane být tím, kým je. 

Z autorových slov se dozvídáme, že jeho maminka (nar. někdy před rokem 
1905 – viz s. 16) vyrostla na cestách – jako vnučka zakladatelů cirkusu. Do států 
přicestovali její prarodiče z Anglie v r. 1863 (s. 12). Zda je sedmnáctiletý Gilly 
skutečnou postavou, není zřejmé – popisky u fotografií jej nezmiňují. Mohl by být 
např. nejstarším bratrancem autora, snad i jeho strýcem. Především je ale literární 
postavou a je možné v něm vidět i alter ego autora, ovšem zasazené do dřívější 

Recenze | Anotace



Romano džaniben 1 | 2023188  |

doby. Zda Gilly studium vysoké školy dokončil, se z  knihy nedozvíme. Do   
češtiny byl ale přeložen jen první díl autorovy (zatím) trilogie, a jeho další osudy 
se patrně odvíjejí v pokračováních. 

Autor se dříve beletristické tvorbě nevěnoval a po dětství stráveném u cirkusu 
se nevěnoval ani cirkusové profesi – po studiu vysoké školy pracoval v mírových 
misích v  Nigérii, též jako profesor literatury (v  rámci této profese publikoval 
mnoho odborných statí a učebnic – mimo jiné o tom, jak psát), ovšem kromě toho 
pracoval též pro společnost distribuující léky do chudých a vyloučených lokalit 
ve vesnicích i městech v Africe, Asii i Jižní Americe.2 Z dynamiky psaní je patrné, 
že je výborným vypravěčem, umí pracovat s napětím, dovede zaujmout v první 
větě, jeho popisy nejsou fádní a  únavné, ale naopak bohaté a  barvité. Vlastní 
beletristické tvorbě se věnuje až v posledních letech, jako by měl potřebu zachytit 
své krásné, poetické dětství plné dobrodružství, které ho tolik ovlivnilo pro celý 
jeho život a  vybavilo ho tolika důležitými „schopnostmi jako flexibilita, řešení 
problémů a interkulturní porozumění“ (s. 8). 

Ačkoliv může být čtení knížky milou událostí, je třeba říci, že zážitek z četby 
komplikuje především velmi drobné písmo a  stránky velikosti malého notýsku. 
Ač je knížka na první pohled přitažlivá, mnozí čtenáři si možná raději počkají 
na případnou audioknihu (neb takové zpracování by si jistě knížka zasloužila).

Další možnou komplikací může být i uzpůsobení autorovy pararomštiny, 
kterou je literární jazyk okořeněn. Namísto původních autorových slov 
z romaničelského dialektu se Karolína Ryvolová rozhodla uměle vytvořit speciální 
etnolekt na  bázi slovenské romštiny. Je škoda, že se z  knížky nedozvíme, proč 
nemohla využít původních slov autora, které se sám rozhodl se čtenáři sdílet. 
Zároveň je však řešení překladatelky možné chápat i jako jistou možnost převodu 
do českého prostředí a také snahu o popularizaci romského jazyka, který v ČR 
již po  generace přežívá v  prostředí češtiny a  jemuž se zároveň nedostává tolik 
prostoru, kolik by bylo třeba pro jeho další přežití. Zde je však třeba přiznat, že 
se dopouští drobných chybek a  nedůsledností, které mohou zasvěcené iritovat. 
O řeči Romaničelů sama v doslovu píše, že využívá pouze původních romských 
slov, původní gramatika již vymizela a  koncovky se proto užívají anglické. 
Zároveň dodává, že v  tvorbě umělé pararomštiny respektovala původní rody 
– mužský a  ženský, vysvětluje, že romština střední rod nemá, a dále že se drží 
pravidla, dle kterého slova ohýbá pomocí českých koncovek (viz Slovníček 
a  doslov překladatelky na  s. 421–427). Ve  skutečnosti však sama tato pravidla 
občas nedodržuje. Přihodilo se např., že slovo ženského rodu e bacht (štěstí) stojí 
ve větě ve středním rodě („Měl jsem velké bacht, štěstí na bohatý život“ – s. 13), 
nebo maskulinum o gad (košile) se objeví v ženském rodě („Ty jseš pro mě daleko 

2 �O autorovi více viz https://kher.cz/katalog/autori/detail/53:steele-gary-g/ [cit. 8. 8. 2023] a v předmluvě 
i v první kapitole knihy (s. 7–14).



  |  189

důležitější než nějaká šukar gad.“ – s. 248). Další nedůsledností jsou slovesa stojící 
ve větě s romskou koncovkou, jako např. „Strejda s tetou tu rakľi viděli a phende 
nám, že jim přijde láčhi, jako hodná holka […]“ (s. 280 – zdůraznění LV – slovo 
phende by podle popsaných charakteristik mělo mít spíše tvar typu phenovali), či 
jinde spojení „dokud nemerna, neumřou“ (s. 344). Naopak na mnoha místech lze 
autorku překladu pochválit za  čisté řešení problému s vytvořením etnolektních 
slov i spojení, např. „Měla jsem bári dar, velkej strach, že možná spadnu a potluču 
se. […] Dojel jsi nás a postaral ses o něj, málem jsi ho zamurdárdil, zabil“ (s. 403 
– zdůraznění LV). Mimochodem, jak je z ukázek patrné, autor se snažil většinu 
romských slov uvést i s překladem, aby byl text srozumitelný všem čtenářům. A až 
na  nezodpovězenou otázku, proč se rozhodla převádět původní romaničelskou 
pararomštinu do  uměle vytvořené řeči postavené na  severocentrálním dialektu 
romštiny, lze způsob překladatelky jen pochválit. Slova a  slovní spojení, která 
jsou většinou v takové podobě, jako by použitý jazyk skutečně vznikal v prostředí 
slovenských Romů a mohou tak působit autenticky a jako pozvánka do rodinného 
kruhu, navozují otevřenou atmosféru a  potřebu obohatit globalizovaný svět 
skrytým bohatstvím romské řeči, dědictvím, kterému hrozí zánik. 

I  celkově je třeba K. Ryvolové vzdát hold – nejen že se potýkala 
s  romaničelskou pararomštinou, kterou se musela rozhodnout vhodně nahradit 
pro české čtenáře, krom toho bylo nutné být velmi kreativní a  vytvářet i  nová 
slova, která se ve slovnících jistě nenajdou – např. názvosloví z prostředí cirkusů 
či žargon používaný „koňáky“. Příkladem je pojem „smolouši“ (s. 296), což jsou 
dle Ryvolové koně, na nichž akrobaté jezdili bez sedla a aby nespadli, vtírali jim 
před představením do srsti smůlu – borovou pryskyřici (kterou po vystoupení zase 
pečlivě odstranili) – hádám, že pojem musela autorka vytvořit, ovšem během čtení 
mne nezvyklé slovo vůbec nevyrušilo, naopak, fungovalo zcela přirozeně.

Jistě lze na  závěr této recenze poděkovat nakladatelství Kher za  velmi 
dobré rozhodnutí knihu do češtiny nechat přeložit, publikovat. Zároveň je třeba 
vyzdvihnout velkou zkušenost, bohatou slovní zásobu, jazykový cit a kreativitu, 
a to jak původního autora, tak i překladatelky. Přeložená první část je věnována 
krizovému roku 1933. V  angličtině však vyšly ještě další dvě knihy, které se 
věnují rokům 1934 a  1935. Osobně budu doufat, že se nakladatelství Kher 
rozhodne ve vydávání těchto knih pokračovat a místním čtenářům zprostředkuje 
možnost ponořit se opět do barvitého líčení autora o putování rodinného cirkusu 
po Státech v době, kdy mnozí lidé zažívali krachování podniků, v nichž pracovali, 
popř. živnosti, kterou vlastnili, hladověli, rozprodávali svůj majetek a  vydávali 
se na cesty jako hoboes, ale někteří současně využívali vlastní kreativity a hledali 
způsoby, jak v těžkých dobách nepadnout a přežít. Podobného čtení, které působí 
jako osvěžující živá voda či čerstvý vítr, není nikdy dost.

Lada Viková3

3 Autorka působí jako vysokoškolská pedagožka na KSKA FF UPCE. E-mail: lada.vikova@upce.cz

Recenze | Anotace



Romano džaniben – 30. ročník – 1/2023
Časopis romistických studií

Tento časopis vychází díky finanční podpoře Ministerstva kultury České republiky.
Dále byl financován hlavním městem Praha z Programu v oblasti podpory

aktivit národnostních menšin na území hl. m. Prahy pro rok 2023.
Finančně podpořen byl také Filozofickou fakultou Univerzity Karlovy v rámci projektu CRP 
2023 Podpora strategicky významných programů na Filozofických fakultách UK, MU, UP.

Vydává Romano džaniben, z. s.
Biskupcova 85, 130 00 Praha 3

e-mail: dzaniben@email.cz, www.dzaniben.cz
bankovní spojení: 161582339/0300

Šéfredaktoři: Pavel Kubaník, Helena Sadílková
Redaktoři: Renata Berkyová, Helena Kaftanová, Jan Ort,

Lada Viková, Eva Zdařilová

Redakční rada:
Mgr. Michael Beníšek, Ph.D.; Mgr. Viktor Elšík, Ph.D.;

Martin Fotta, PhD; PhDr. Jana Horváthová; Mgr. Pavel Kubaník, Ph.D.;
Mgr. Alexander Mušinka, PhD.; Mgr. Tatiana Podolinská, Ph.D.;

doc. Jurina Rusnáková, Ph.D.; Helena Sadílková, Ph.D.; Mgr. Lada Viková, Ph.D.

Sazba: Kateřina Krčíková
Obálka: Daniela Kramerová

Tisk: powerprint s.r.o.
Náklad: 300 ks

Doporučená cena: 160 Kč
Roční předplatné: 320 Kč (včetně poštovného a balného)

ISSN 1210-8545 (Print)
ISSN 2788-3809 (On-line)

Evidenční číslo podle tiskového zákona: MK ČR E 6882

Nevyžádané rukopisy a fotografie se nevracejí. Obsah zveřejněných polemických článků
nemusí být totožný se stanoviskem redakce. Podávání novinových zásilek povoleno

Ředitelstvím pošt Praha č.j. NP 1360/1994 ze dne 24. 6. 1994.




